
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Die "Erzählung" des Evangeliums im Lichte der Derasch Methode

Autor: Del Agua, Augustin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die «Erzählung» des Evangeliums
im Lichte der Derasch Methode1

von Augustin deI Agua

I. Die Derasch-Haggada als narrative Denkform

1.1. Zum intellektuellen und religiösen Milieu, in dem das NT zum Buch wurde.

Der englische Neutestamentier und Judaist B. Chilton sagte einmal, dass
jeder, der das Neue Testament studieren wolle, bewusst oder unbewusst auch das

Frühjudentum studiere. Unter Frühjudentum versteht er «the religious movement

which survived the effective demise of Israel as a theocratic state and was
the precedent of rabbinic Judaism.»2 Dies scheint die Meinung eines immer grösser

werdenden Teils von Exegeten auszudrücken, nach denen das Neue Testament

in diesem religiösen jüdischen Milieu entstanden ist. Jesus hat im Milieu des

Frühjudentums gelehrt und die religiöse Sprechweise dieses Milieus benützt, eine
Sprechweise, die seiner Zuhörerschaft vertraut war. Ebenso hat die Forschung,
die das rabbinische Judentum und das Neue Testament miteinander in Verbindung

bringt, den Zusammenhang bewiesen, der zwischen den biblischen
Interpretationsmethoden, den Ausdrucksformen der jüdischen Tradition und denen des

Neuen Testamentes besteht. Deswegen ist es für den Exegeten des Neuen
Testamentes auch unverzichtbar, die alttestamentliche Tradition zu kennen, wenn er in
der Lage sein will, das Neue Testament zu verstehen und zu interpretieren. Die
zukünftige Forschung ist somit aufgerufen, beide Testamente - auf dem Gebiet
der neutestamentlichen Exegese - zusammen zu erklären. Hier liegt auch die
Notwendigkeit, weshalb sie in die Besonderheiten des Derasch eindringen muss3.

1.2. Derasch und Midrasch: Begriff, Typen und Charakteristiken

Es ist ratsam, zuerst die Frage der Definition des Derasch und Midrasch
aufzuwerfen, ein Problem, in dem noch keine Einigkeit unter den Exegeten
besteht. Bekanntlich beschäftigt sich die neueste Forschung zum Derasch mit dem

gesamten Phänomen des Rekurses auf die Schrift im Frühjudentum und schliesst

folglich Gruppen, Traditionen und Literatur ein, die sich deutlich von der rabbi-
nischen Literatur unterscheiden, die lange Zeit diesen Begriff für sich reserviert
hatte. Daher werden heute als Quellen der Haggada auch nichtrabbinische Quellen

benützt: Josephus Flavius, Philo von Alexandrien, Pseudo-Philo, Targum,
Apokryphen und Pseudepigraphen, die Schriften von Qumran, die Septuaginta,
das Neue Testament und die Kirchenväter, soweit sie haggadisches Material zu-

Dr. Augustin del Agua, Avda. Dr. Federico Rubio y Gali 57, Sp - 28040 Madrid

140



sammentragen4. Deswegen ist es nicht erstaunlich, dass die Frage aufkam, was
man unter Derasch und Midrasch zu verstehen habe.

A. G. Wright schlug vor, den Namen «Midrasch» einer literarischen Gattung

mit besonderen Charakteristiken vorzubehalten. Auf diese Weise definierte
er den Midrasch als ein Werk, das die Schrift erklärt und versucht, sie verständlich

und bedeutsam für eine spätere Generation zu machen. Es ist nach ihm
wesentlich für den Midrasch, von einem Schrifttext auszugehen, aus dem sich eine

Interpretation oder eine Erzählung entwickelt. In diesem Sinne ist Midrasch, wie
er sagt, «a literature about literature.»5

Andererseits verliert man, wie R. Le Déaut erwiderte6, mit dieser Definition
mehr als man gewinnt, da sie den Begriff auf einen Aspekt reduziert, nämlich auf
die Resultate der biblischen Interpretation. Ein anderer fundamentaler Aspekt
bleibt ausgeschlossen, nämlich die Methoden und Techniken, welche die für die

Interpretation der Schrift erforderliche Aktivität ausmachen.
Dadurch wird deutlich, dass die Bedeutung des «Midrasch» sich nicht

reduzieren lässt auf ein literarisches Genus, wie es A. G. Wright behauptet hat,
sondern vielmehr zu verstehen ist als eine Interpretationsmethode der Bibel wie sie

dem alten Judentum und häufig auch den Autoren des NT zu eigen ist.

Diese Art der Bibelinterpretation ist ganz verschiedenen literarischen Genera
gemeinsam (vgl. oben). Um die Zweideutigkeit des Begriffes «Midrasch» zu
vermeiden, der einerseits die exegetische Methode selbst meint, zum andern aber
auch das Resultat der aus einem Buch gefolgerten Exegese, ist es besser, den
Begriff «Midrasch» für bestimmte Bücher, in denen die Bibel mit Hilfe des
«Derasch» exegesiert worden ist, zu reservieren (die Midraschim), oder auch für
kleinere Abschnitte, bei denen die «Derasch» Exegese verwendet worden ist.

«Derasch» (Forschung) meint dann nur noch die alte jüdische exegetische
Methode mit ihren Prinzipien, Techniken und Verfahrensweisen der Interpretation

(A. Diez Macho). Wir definieren also Derasch als exegetische Methode und
verstehen darunter die Prinzipien, Verfahrensweisen und Regeln der Interpretation,

der Anwendung und des Rekurses auf alttestamentliche Traditionen und
Texte, sowohl im Frühjudentum als auch im Urchristentum, um sie im Licht
neuer historischer Umstände zu aktualisieren7. In diesem Sinn sind im Derasch
die besonderen Techniken oder Ausdrucksformen des Judentums und Christentums

für die Aktualisierung der Schrift und Tradition in neuen Situationen
enthalten.

Der Derasch ist aber nicht nur eine exegetische Methode, sondern auch eine

«theologische Methode.» Die «Halaka» und die «Aggada» sind die beiden
Kategorien des theologischen Denkens aufgrund der Schrift als Quelle der Offenbarung.

Der Derasch Halaka, der Vorschriften und Verbote aus den Gesetzgebungen

der Torah ableitet, enthält die legislative Theologie des Judentums, während
das Christentum später mit demselben Verfahren Verhaltensnormen aus den
normativen Worten Jesu ableitete. Der Derasch Aggada enthält die narrative Theologie

des Judentums. Seine Besonderheit besteht darin, «erzählend zu verkündigen»

über alles, was von der Halaka nicht angesprochen wird. Es ist nicht
verwunderlich, dass auch das Urchristentum in dieser narrativen Denkform die
Geschichte Jesu auslegte.

141



Zusammenfassend: Ich verstehe «Derasch» im weiten Sinn, nämlich als

exegetische und theologische Methode, und «Midrasch» im engen Sinn, nämlich als

literarische Gattung.
Somit muss ein vollständiges Schema die exegetischen, theologischen und literarischen

Aspekte mit einbeziehen:

Derasch "S

Exegetische Methode
(Ausdrucksformen)

Theologische Methode
(Denkformen)

Prinzipien
Verfahrenweisen

Regeln der Interpretation

Narrative Theologie: Aggada
Legislative Theologie: Halaka

Midrasch Literarische Gattung: Die Midraschim als Resultate der
«Derasch» Methode.

1.3. Biblische Ursprünge der Aggada als narrative Theologie.

a) Biblische Theologie als Geschichtserzählung (Historiographie)8

Die Erzählung als theologische Denkkategorie im Judentum und im
entstehenden Christentum hat ihren Ursprung im Alten Testament. Die Aussage «Der
Herr hat Israel aus Aegypten herausgeführt» ist gleichzeitig eine historische
Begebenheit und ein Glaubensbekenntnis9. So bestätigt es das alte Glaubensbekenntnis

Dt 26,5ff. Später haben es die «Erzähler» entwickelt und in eine komplette
Erzählung verwandelt (z.B. Ex 14). Die narrative Ausarbeitung bot die Möglichkeit,

die theologischen Aspekte dieses Gründungsereignisses des Volkes zu erzählen10.

Auch das erste christliche Glaubensbekenntnis «Christus ist für unsere
Sünden gestorben nach der Schrift, er ist begraben worden und am dritten Tage
auferweckt worden nach der Schrift» (IKor 15,3f) ist die Erzählung eines historischen

Ereignisses, auf das man den Glauben projiziert mittels eines globalen
Rekurses auf die Schrift Derasch).

Der biblische Mensch bekennt seinen Glauben, indem er die Ereignisse
erzählt, die seine Geschichte als Werk Gottes gestalten. Die biblische Theologie ist
somit eine bekennende Erzählung von historischen Ereignissen, die von Gott
vollbracht werden. Die Geschichte verschafft dem Glauben seinen Gegenstand,
und der Glaube verschafft der Geschichte ihren Sinn und ihre Orientierung. Für
den biblischen Menschen gilt: «L'histoire pourtant n'est pas faite des seuls
événements. Pour parler d'histoire et de révélation à travers l'histoire, il est nécessaire

que deux réalités soient conjointes: les faits bruts et leur interpretation. Cette
dernière est même plus importante que les faits. L'Ancien Testament est un exemple
manifeste de la priorité de l'interprétation de l'histoire sur sa présentation, car
pour un Israélite raconter l'histoire c'est déjà l'interpréter.»11

142



Der Glaube Israels hat also ein historisches Fundament. Die Besonderheit
der biblischen Offenbarung besteht darin, dass Gott sich mit den Ereignissen der
Geschichte verbindet, um daraus eine Offenbarung seines Planes zu machen. Diese

Präsentierung der Geschichte schliesst schon in sich selbst einen bestimmten
theologischen Aspekt ein: So zum Beispiel zeigt die Biographie Davids (2 Sam 9-
20; 1 Kön 1/2) ihre Zentralidee nicht durch Kommentare, die das Berichtete
glossieren, sondern in der Art, die Tatsachen selbst zu präsentieren, um die Persönlichkeit

Davids hervorzuheben. Jahrhunderte später, in der Exilszeit, präsentiert
ähnlich die deuteronomistische Schule die Geschichte nach besonderen theologischen

Schemata: Die Könige werden je nach ihrer Einstellung zum Tempel in
Jerusalem und zum Gesetz behandelt, was dazu führt, dass viele bemerkenswerte
Ereignisse, die unter ihren Regierungen geschahen, übersehen werden.

b) Beispiele aggadischer Exegese in der historiographischen Literatur des Alten
Testamentes12

Neben der Erzählung als Form der Ausarbeitung des narrativen Denkens
gibt es bereits in der historischen Literatur des Alten Testaments die Transformation

von Texten oder Überlieferungen mittels der aggadischen Exegese. Beide
Aspekte sind die biblischen Vorläufer der zwischcntestamentlichen und rabbini-
schen Aggada und helfen daher, das intellektuelle Milieu, in dem die evangelischen

Erzählungen aufkommen, aufzuhellen. Im Folgenden versuchen wir ein

paar Beispiele des haggadischen biblischen Derasch aus den historischen Büchern
des Alten Testamentes darzustellen.

2 Sam 15 zeigt David verzweifelt wegen der Revolte Absaloms und des
Aufstands Ahitophels. David ruft zuerst Gott an, damit er die Pläne Ahitophels
vereitle, und anschliessend versucht er seinen Freund Husai zu Ahitophel zu schicken,

damit dieser sein Verhalten ändere. Die Veranlassung zur zweiten Handlung
ist deutlich menschlich, im Unterschied zur ersten. Sie widerspricht den religiösen
Gefühlen der Tradenten dieses narrativen Stoffes. Nachdem das Buch den Erfolg
der Mission Husais erzählt hat (2 Sam 17,Iff), deutet eine kurze Notiz an, dass
der ganze Verlauf der Ereignisse von Gott veranlasst wurde, um die Revolte
Absaloms zu vereiteln (2 Sam 17,14b). Damit ist ein neues exegetisches Motiv in die

Erzählung eingeführt worden. Das Resultat ist ein völlig neuer Gesichtspunkt in
den historischen Ursachen der Ereignisse. Dieser Prozess der theologischen Revision

der Geschichte wird noch verständlicher, wenn man den der Torah und
ihrem Studium beigemessenen Wert als besonderen theologischen Ort in Betracht
zieht.

Die biblischen Sätze «sei stark» oder «fürchte dich nicht,» sind in ihrem
Ursprung Formeln, die benützt werden, um jemandem Mut zu machen, dem eine
schwere Mission anvertraut wird, oder in militärischen Reden. Trotzdem haben
sie klare exegetische Anwendungen. So zum Beispiel ermutigt Moses vor seinem
Tod die Israeliten mit diesen Worten: «Seid mutig und stark! Fürchtet euch nicht,
und lasst euch von ihnen nicht erschrecken» (Dln 31,4-6, vgl. 7f)- Andererseits
wird an einer anderen Stelle etwas Neues hinzugefügt, als der Satz an Josua
wiederholt wird: «Sei mutig und sehr stark und achte darauf, das Gesetz zu befolgen»

(Jos 1,7-8). Das Hineinbringen des neuen Elements verwandelt exegetisch

143



eine Aufforderung zum körperlichen Mut in eine Aufforderung zur geistigen
Stärke. Bei Jos 1,5-9 ist der Sieg durch die Befolgung des Gesetzes von Seiten
Israels bedingt. Die deuteronomistische Schule führt in die alten Erzählungen ein
Thema von theologischem Wert ein und bringt so die Geschichte von der Eroberung

des Landes in Übereinstimmung mit ihrer Theologie der Geschichte (vgl.
Jos 23,6-13).

Ein ähnliches Beispiel finden wir in 1 Kön 2,1-9. Es handelt sich um das
Testament Davids. Dieser sagt zu Salomo: «Sei stark.» Der Rat hat in den Versen
1-2 und 5-9 den Ton einer militärischen Rede. Andererseits enthalten die Verse 3-
4 eine Aufforderung zur Torahtreue als Bedingung für den Erfolg Salomos und
seiner Dynastie. Es handelt sich hier um eine «aggadische Verwandlung.» Im
gegenwärtigen Text sagt somit David zu seinem Sohne - durch den Redaktor -,
dass er stark sein soll im Befolgen der Torah.

Die Bücher der Chronik bieten ebenfalls eine Reihe von ähnlichen «aggadi-
schen Verwandlungen.» Auf der einen Seite sind die Beispiele der Könige, die in
den Königsbüchern vorteilhaft behandelt worden sind, und die der Chronist nun
als Förderer der Befolgung der Torah beschreibt. Die Erzählung 1 Kön 15,11-33,
die sich auf die Kampagne des Königs Asa gegen die gottesdienstlichen Greuel
bezieht, hat sich 2 Chr 14,1-2.4 zu eigen gemacht und vervollständigt mit der
Anmerkung, dass Asa Gott angefleht habe und «das Gesetz und die Gebote befolgte»

(V 3). Bei der durch Jojada eingeführten Reform 2 Kön 11,17-20, deren
Parallele sich 2 Chr 23,16-17.20-21 findet, besagt die aggadische Beigabe, dass Jojada
Priester und Leviten für die Spendung des Kultes wiedereinsetzte, so dass das Opfer

nach den Vorschriften des Gesetzes Moses verwirklicht wurde (V 18) (vgl. 2

Chr 15-17)13. Durch dieses Vorgehen stellt man aggadisch - die vorexilischen
Könige als Modelle im Befolgen der Torah und somit als Modelle für die nach-
exilische Frömmigkeit dar.

Auf der andern Seite war der Chronist besonders bestrebt, durch historische
Beispiele einige Dimensionen seiner Vorstellung über die göttliche Vorsehung und
die historische Ursächlichkeit zu zeigen. Durch solche Beispiele gelang es ihm,
mit seinen Lesern zu kommunizieren. Im Lichte der Tradition lehrte er die alten
Werte auf eine neue Art14. Ein Beispiel finden wir in der Version des Chronisten
von der Überführung der Bundeslade nach Jerusalem (2 Sam 6 1 Chr 13,1-6).
In seiner Ausarbeitung und Vereinheitlichung der Tradition lässt er die Episode
von Usa weg. Auch der Transport der Bundeslade wird nicht geschildert, sondern
nur angedeutet, dass sie auf einen Karren geladen wurde (1 Chr 13,7). Dieses

Vorgehen hat theologische Gründe. In Wirklichkeit durften nur die Leviten die
Bundeslade transportieren (1 Chr 15,2; vgl. Num 3,5-10). Usa war ein Laie;
deswegen durfte er die Bundeslade nicht anfassen und wurde daher bestraft. 1 Chr
13,9 wird nicht gesagt. Usa habe die Bundeslade angefasst wie in 2 Sam 6,6,

sondern er habe «seine Hand ausgestreckt.» Der Chronist beschreibt die Tatsachen
im Licht der normativen Frömmigkeit des Pentateuch. Ein weiterer Fall von ag-
gadischer Exegese bezieht sich auf den Grund, warum nicht David den Tempel
erbaute, sondern sein Sohn Salomo. Nach 2 Sam 6 traf David die Entscheidung,
den Tempel zu erbauen. 2 Sam 7,12 wird gesagt, dass Gott es so wollte. Andererseits

liest man im Orakel von Nathan: «Ein Erbe wird dir den Tempel erbauen»

144



(2 Sam 7,11), und in 1 Kön 8,17-19: «Du (David) wirst den Tempel nicht
erbauen, sondern dein Sohn» (vgl. auch 1 Kön 5,17-19). Der Chronist will auf der
einen Seite David verherrlichen und auf der anderen die Tatsache begründen,
dass David den Tempel nicht erbaute. Deswegen lässt er die Verweigerung an
David weg und sagt, er habe Vorbereitungen getroffen (1 Chr 22,2-3) und die

priesterlichen Gesetze für den Tempeldienst festgesetzt (1 Chr 23,7). Der Grund
aber, warum er den Tempel nicht erbaute, war das durch ihn vergossene Blut (1

Chr 22,8; vgl. 28,3).
Unter den von dem Chronisten benützten exegetischen Techniken in der

Neuinterpretation der Geschichte, ragt der Kontextwechsel des benützten Stoffes
heraus. Diese exegetische Methode, die nebeneinanderstehenden Abschnitte und
Verse aneinander zu erkären, wird mit dem Ausdruck Sëmûkîn bezeichnet15. Sie

stützt sich auf das Prinzip, dass jede Perikope durch eine andere ihr naheliegende
erklärt werden kann. Indem der Chronist sich auf diese exegetische Methode
stützt, kombiniert er seine Quellen, um neue Zusammenhänge zu finden. Dies
tritt zu Tage, wenn man die Bücher der Chronik mit den Büchern der Könige
vergleicht. Ein konkretes Beispiel findet man in 2 Chr 12, Iff, der Ausarbeitung
von 1 Kön 14,22-28, bei der Erzählung über das Königreich von Rehabeam. Im
Königsbuch wird gesagt, dass die Juden das Böse getan haben; darauf wird die
Nachricht über die Invasion des Pharao Sisak angeführt. Der Chronist verbindet
beide Daten und stellt somit eine Kausalität zwischen beiden her. Daraus ergibt
sich, dass die Invasion stattfand, weil Rehabeam zusammen mit ganz Israel die
Torah verlassen hatte. Er interpretiert somit beide Daten durch ihre gegenseitige
Nähe und projiziert seine theologische Ansicht auf den Urtext. 2 Chr 20,31-37,
abgeleitet von 1 Kön 22,42-50, stellt einen ähnlichen Fall dar. Der Chronist hat
hauptsächlich den Kontext der Erzählung von 1 Kön 22 abgeändert. Dazu sagt
er zuerst, Josaphat habe sich mit Ahasja, dem König von Israel, der ihn verleitet
hat, das Böse zu tun, verbündet; danach kommt die Zerstörung der Flotte von
Josaphat: «Da du dich mit Ahasja verbunden hast, wird der Herr dein Werk
vernichten» (V 37). Im Königsbuch ist die Reihenfolge umgekehrt, und es wird keine

Verbindung zwischen den beiden Tatsachen hergestellt.

1.4. Die Aggada als narrative Theologie des Judentums

Die Ausgestaltung des Glaubens Israels hat also kaum mit abstrakter oder
mit propositionaler Theologie zu tun, denn sie stützt sich auf historische Ereignisse

und auf die Schlussfolgerungen, die aus diesen entstehen. Ebenso entwickelt
der Derasch im Judentum eine Art «historische Theologie,» die mehr Wert dar-

auflegt, die Tatsachen der Vergangenheit zu bewahren und zu meditieren, als
abstrakte Konzepte zu erarbeiten16. Die Nähe der alttestamentlichen Tradition zur
Geschichte, eine authentische jüdische Denkform, tritt noch klarer in der Verlängerung

der Traditionen in der Aggada hervor.
Im Judentum - sowie nachher im Christentum - sind Schrift und Tradition

die beiden sich ergänzenden Formen von Gottes Offenbarung an Israel17; beide
haben folglich normativen Charakter. Das weite Gebiet, das die mündliche
Tradition erfasst, ist geteilt in Halaka und Aggada, die beiden Grundformen des

145



theologischen Denkens im Judentum: narrative Theologie und legislative Theologie.

Auf beide Weisen ist uns die Aktualisierung der Bibel in den konkreten und
wechselnden Umständen des Lebens der israelitischen Gemeinde überliefert worden,

eine Aufgabe, die während Jahrhunderten durch den Derasch ausgeführt
wurde.

Wir sprechen von einer theologischen Denkform, weil sowohl der Maggid,
der Erzähler, als auch der Darschan, der Prediger, und der Meturgeman, der
Übersetzer, von der Bibel als Wort Gottes ausgehen. Dieser Ausgangspunkt gibt
ihrer Tätigkeit theologischen Wert.

Ihr Ziel ist, die Gegenwart kraft des Glaubens Israels an die rettenden Taten
Gottes in der Vergangenheit zu erleuchten. Die Halaka enthält dabei den legislativen

Teil, die Verhaltensnormen, die der Mensch in seinem Verhältnis zu Gott,
zu den Mitmenschen und zu der Gesellschaft, in der er lebt, zu beachten hat
«legislative Theologie.») Die Aggada enthält die narrative Theologie des Judentums.

Die legislative und narrative Theologie sind von verschiedenem Wesen:
Während die eine autoritativen Charakter hat, hat die zweite meditativen
Charakter18. Die Aggada proklamiert und verkündet auf erzählende Weise. Sie
erzählt die historischen Tatsachen wieder und wieder neu. Dadurch entsteht lebendige

Heilsgeschichte, die einerseits ein Impuls für die Zukunft der israelitischen
Gemeinde bedeutet und andererseits die Verbindung mit den Generationen der
Vergangenheit sicherstellt. Dieses letztere gilt hauptsächlich für die Haggada von
Pesah, die Aggada schlechthin, begründet auf dem biblischen Gebot: «Du sollst
deinem Sohn an diesem Tag folgendes kundtun wêhiggadtâ)...» (Ex 13,8). In ihr
identifiziert sich der Maggid mit der Erzählung, indem er der Überbringer und
Autor der Aggada ist19.

II. Jüdische Historiographie, Derasch und Evangelien

Die Art und Weise, wie Geschichte in der Welt des Alten Testamentes
geschrieben und wieder erzählt und wie sie in der aggadischen Meditation verlängert

wurde, scheint uns auf die Spur des Modells zu führen, das den Evangelisten
vorschwebte bei der Darstellung der Geschichte Jesu, des Ereignisses, das die alt-
testamentliche Verheissung erfüllt.

Die Beziehung aber zwischen «Midrasch» und Evangelien ist nicht ohne
Schwierigkeiten, wie die exegetische Diskussion zeigt. Sie entstehen hauptsächlich
durch die verschiedenen Deutungen, die der Standardbegriff «Midrasch» erlaubt.
Daher ist die erste Aufgabe des Exegeten, zu erklären, in welchem Sinne er
versucht, den Begriff «Midrasch» den evangelischen Erzählungen zuzuordnen. Wir
teilen daher diesen Abschnitt in zwei Teile auf. Im ersten erläutern wir die
Unterschiede zwischen der spezifischen literarischen Gattung der Werke, die als Ganzes
Midraschim genannt werden, und den Evangelien. Im zweiten entfalten wir unsere

Meinung über die Erzählungen der Evangelien als narrative Theologie oder
christliche Aggada.

146



2.1. Unterschiede zwischen dem «Midrasch» als literarische Gattung und dem De¬

rasch der evangelischen Erzählungen.

Ein Vergleich zwischen dem Rekurs auf das AT, den man in den Evangelien
findet, und der Form, den biblischen Text in den jüdischen Midraschim zu
behandeln, zeigt derart bedeutende Unterschiede in der Form und im Inhalt, dass
die Erstellung eines Parallelismus zwischen den beiden Gattungen ausgeschlossen
bleibt. Trotzdem scheint uns ein Vergleich zwischen beiden Arten des literarischen

Werkes nicht überflüssig zu sein, da er erlaubt, die Unterschiede und vor
allem das hervorzuheben, was speziell den christlichen Derasch in der Interpretation

und im Rekurs auf das AT ausmacht20.
1. Der Unterschied zwischen den Midraschim und den Evangelien liegt in ihrer

unterschiedlichen literarischen Form. Im Midrasch ist die Kontinuität im Text
des AT begründet. In den Evangelien ist der Leitfaden das Leben Jesu. Man
bezieht sich auf das AT mit Hilfe von Zitaten, Anspielungen usw., um den
Sinn des Lebens Jesu zu beleuchten. Er ist das Zentrum, nicht das AT.

2. Die Evangelien haben auch nicht wie die Midraschim den Charakter eines

Kommentars zum AT. Die AT-Zitate, die man in den Evangelien findet, sind
immer ein Text, der eine Begebenheit erklärt (explicans), und nicht die Bibelstelle,

die erklärt werden soll (explicandum). Selbst wo gesagt wird, dass
Matthäus oder Lukas das Markusevangelium oder die Spruchquelle deraschartig
aktualisieren, tun sie dies in einem anderen Sinn als der Midrasch, nämlich
nicht als Kommentar, der sekundär dem erklärten Text hinzugefügt wird.

3. In den Midraschim spielt der Text des AT die Hauptrolle, während die Rolle
des Midrasch-Kommentars sekundär ist. In den verschiedenen Evangelien
spielt die Erzählung selbst mit ihrer unterschiedlichen Art, das Leben Jesu zu
theologisieren, die Hauptrolle. Die Erzählung nimmt in bezug auf die Quellen,
die sie benützt und aktualisiert, keinen zweiten Platz ein.

4. Ein weiterer Unterschied ergibt sich aus der Verschiedenartigkeit des Inhalts
der Erzählung. Der Midrasch führt den Text, den er kommentiert, an, und
sein Ziel ist, ihn zu erläutern. Im Gegensatz hierzu bemühen sich die Evangelisten

nicht, den Text des AT zu interpretieren, sondern ein Geschehen mit Hilfe
von Begriffen/Vorstellungen der alttestamentlichen Tradition zu interpretieren.

Ebenso sind die jüdischen Werke, die «wiedergeschriebene Bibel»
(«rewritten Bible») genannt werden, wie z.B. die Antiquitates Judaeorum von
Flavius Jösephus, die Antiquitates Biblicae des Pseudo-Philo, das Jubiläenbuch,
das Genesis-Apokryphon von Qumran, die Testamente der zwölf Patriarchen

usw., verschieden von den Evangelien, weil sie von dem Text des AT ausgehen,

nicht von einem Geschehen.
5. Hermeneutisch geht es in den Midraschim und in den genannten Werken dar¬

um, die Identität Israels in der Aggada zu vertiefen, und um sein Verhalten
mittels der Halaka zu orientieren. Im Gegensatz dazu ist in den Evangelien
das Grundprinzip der Interpretation die Erfüllung des AT als Verheissung
und als Buch. Daher ist das Ziel des «Suchens» in den alttestamentlichen
Traditionen die Person und das Heilswerk Jesu. Der Derasch des NT ist folglich
Erfüllungsderasch. Er geht vom Geschehen Christi aus und greift zum AT,

147



um es zu proklamieren, zu formulieren und zu bestätigen. Christus ist der Sinn
des AT. Daher ist der Derasch der Evangelien christozentrisch, gegenüber
dem jüdischen, der auf die Torah zentriert ist21.

6. Der Midrasch geht von entfernten Ereignissen des AT aus, die er verschönert,
interpretiert und vervollständigt. Im Gegensatz dazu beschäftigen sich die
Evangelien mit einem Ereignis, das zeitlich naheliegt.

Demzufolge nehmen die drei synoptischen Evangelien und das Johannesevangelium

an dem neutestamentlichen deraschartigen Rekurs auf das AT teil,
indem sie - auf je eigene Weise - das Leben Jesu erzählen. Von allen dreien kann
man sagen, dass sie Derasch sind. Dieses deraschartige Vorgehen erbte das NT
aus dem Judentum. Andererseits wurde die von den Christen in der Person Jesu
erkannte Erfüllung zum Prinzip der Interpretation des AT. Hier befindet sich der
wesentliche Unterschied zwischen beiden.

2.2. Die evangelischen Erzählungen als narrative Theologie: Die christliche
Aggada22.

Man muss also beim Vergleich zwischen Evangelien und Midraschim von
der Aggada als narrativer Theologie ausgehen und zwischen ihrer Denkform und
ihrem Inhalt unterscheiden. Die Christen entnahmen die Aggada als narrative
Denkform aus dem Milieu, aus dem sie stammten, und stellten sie in den Dienst
eines neuen Credos, das aus sich selbst eine neue Lektüre des AT veranlasste. Das
Jesusgeschehen wurde zum Zentrum der Erlösungsgeschichte. Nur unter dieser
Voraussetzung kann man von Aggada in den evangelischen Erzählungen
sprechen.

Die verschiedenen Schulen oder Gruppen, die hinter jeder evangelischen
Erzählung stehen, haben jede auf ihre Art und Weise die Denk- und Ausdrucksformen

der jüdischen Tradition benützt23. Eine Charakterisierung der evangelischen

Erzählungen, die wir «narrative Theologie» oder auch christliche Aggada
nennen, lässt sich von den Überschriften der Evangelien ableiten. In den
Überschriften bietet jedes der drei synoptischen Evangelien die Begriffe an, unter
denen der Text als Ganzes zusammengefasst ist.

a) Evangelium (Mk 1,1)

Markus setzt den Begriff «Evangelium» als Überschrift seines gesamten
Werkes. Sein Ziel ist es somit, die Geschichte Jesu Christi als «die frohe
Botschaft,» die in der Schrift verheissen war, niederzuschreiben. Tatsächlich ist das
Verb euangelizein (LXX: bsr) der Begriff, mit dem «Deutero-» und «Tritojesaja»
den eschatologischen Sieg Gottes und die Verkündigung seiner Königsherrschaft
über das ganze Universum ausdrückten. Der mëbassér ist der Herold (euangelizö-
menos), der den Beginn eines neuen Zeitalters verkündigt (Jes 52,7; 61,1).

Die Tradition des AT identifizierte den Herold mit dem Messias, der «am
Ende der Tage» kommen sollte (1 lQMelch)24. «Jesus selbst hat wohl seine
Sendung im Lichte von Jes 61,Iff gesehen. Wie die Q-Tradition Mt 11,2-6 Par. zeigt,
hat er seine Heilungswunder und seine Verkündigung als Erfüllung (vor allem)

148



von Jes 61, Iff her verstanden. Jesus hat als messianischer Evangelist der «Armen»
gewirkt und sich in der Rolle jenes mëbcisser gesehen, von dem in Jes 61,1 die
Rede ist. Seine Verkündigung der Gottesherrschaft steht im Zeichen von Jes 52,7

(vgl. Mk 1,15)25. Ihrerseits übernahm die christliche Mission den Begriff
«Evangelium,» um die Botschaft zu benennen, deren Inhalt Jesus Christus und seine

Erlösung ist (Rom 1,1 ff).
Indem Markus über sein Werk den Titel «Anfang des Evangeliums von

Jesus Christus» setzt, gibt er seiner Erzählung insgesamt den Charakter der
Verkündigung der Erfüllung der von der alttestamentlichen Tradition erwarteten
messianischen Erlösung. Er identifiziert das im Buch des Propheten Jesaja
vorausgesagte Evangelium mit der Geschichte Jesu, die ja Zweck seiner Erzählung
ist. Darin besteht sein christlicher deraschartiger Rekurs auf das AT. Der Begriff
«Evangelium» konzentriert die Verkündigung der Erfüllung. Gleichzeitig ist der
Inhalt dessen, was «Evangelium» genannt wird, nichts anderes als die Erzählung
der Geschichte Jesu, in der sich die messianischen Verheissungen erfüllen. Daher
entsteht der Ausdruck «Evangelium von Jesus Christus.»

Die Absicht des Evangelisten ist somit nicht, zu schreiben, wer Jesus war,
sondern wer er für den Glaubenden ist. Daher schreibt Markus nicht eine Biographie,

sondern greift zu den narrativen Denk- und Ausdrucksformen der
alttestamentlichen Tradition. Man könnte den Verlauf so beschreiben: Der «Christus des

Glaubens» ist keine abstrakte Vorstellung oder Proposition, sondern er ist der in
der Geschichte Jesu bereits Offenbarte (und in der Auferstehung Bestätigte). Als
Markus daher seine Erzählung niederschrieb, hat er gleichzeitig den Inhalt des

christlichen Glaubens und seine narrative Erarbeitung mittels eines derascharti-

gen Rekurses auf das AT dargeboten. Seine Erzählung ist eng verbunden mit der
historischen Denkform des AT.

Das Markusevangelium ist darum Geschichtserzählung und gleichzeitig
christologische Aussage. Beide Aspekte treten als die beiden Dimensionen der
Tradition Jesu auf. Die Erzählung der Geschichte Jesu hatte keine andere
Absicht, als ihren (theologischen/christologischen) Sinn auszusagen. Das besondere
in der narrativen Ausarbeitung bei Mk ergibt sich aus der Art, wie er seine Quellen

auswählte und einordnete und vorzüglich aus seinem eigentümlichen Rekurs
auf die alttestamentliche Tradition, d.h. aus seiner besonderen deraschartigen
Interpretation des AT. Das einzige, was das Projekt des Markus von dem des

Paulus unterscheidet, ist die Tatsache, dass der Evangelist die Erzählung des
Erdenlebens Jesu mit einschliesst (anders bei der kerygmatischen Theologie).

b) «Buch der Geschichte Jesu Christi» (Mt 1,1)

Ähnlich wie bei Markus, so scheint auch der erste Satz des Matthäus-Evangeliums

programmatische Bedeutung zu haben. Wenn dem so wäre, würde das

Syntagma biblos genéseôs dieselbe zentrale Rolle spielen wie «Evangelium» bei
Mk 1,1, da es an der Stelle der Überschrift des Buches steht. Daher sein Gewicht,
wenn die Gattung des Mt-Evangeliums definiert werden soll.

Wie soll man biblos genéseôs übersetzen26? Es stehen sich hier zwei Positionen

gegenüber: Eine erste übersetzt den Begriff mit den Worten «Urkunde des

149



Ursprungs» und bezieht V 1 auf die Genealogie 1,1-17 oder auf die einleitenden
Kapitel des Mt-Evangeliums (Mt 1-2). Die zweite übersetzt «Buch der Geschichte
Jesu Christi» und fasst V 1 als Überschrift des vorliegenden Buches auf. Wir
vertreten die Meinung, dass der Ausdruck als Titel der ganzen Schrift dient.
Matthäus nennt es «Buch,» dessen Inhalt die «Geschichte Jesu Christi» ist27.

Das Ziel des Matthäus stimmt formal mit dem des Markus überein. Die
Geschichte Jesu ist Erfüllung der Verheissung, deren Anfang bis auf die Erwählung
Abrahams zurückgreift. Der theologische/christologische Sinn der Geschichte
Jesu wird mittels eines deraschartigen Rekurses auf die Schrift dargestellt. Die
Absicht des Matthäus ist somit nicht, eine Biographie niederzuschreiben, sondern
die Geschichte Jesu unter einem bestimmten theologischen Aspekt wiederzuerzählen,

um sie zu aktualisieren im Dienste der Bedürfnisse seiner Gemeinde,
anscheinend einer judenchristlichen Gemeinde, die ihre Identität als das wahre Israel

gegenüber der Synagoge zu bestimmen versucht. Sein Buch ist eine christliche
aggadische Erzählung, da sie den Sinn der Geschichte Jesu mittels deraschartigen
Verfahrens und der narrativen Denkform (Aggada) ausdrückt28). Das Matthäus-
Evangelium ist theologisch in Denkkategorien des AT verwurzelt. Gegenüber
Markus bildet es eine neue theologische Aktualisierung der Jesustradition in einer
neuen historischen Situation der Urkirche.

c) «Erzählung» Lk, 1,1)

Das Verständnis des Begriffes diëgësis im Vorwort des Lk-Evangeliums (Lk
1,1-4) betrifft direkt das Wesen der Erzählung des dritten Evangeliums und somit
sein theologisches Projekt. Wir vertreten die Meinung, dass die lukanische
«Erzählung» dasselbe formale Wesen hat wie die Erzählungen von Mk und Mt. Der
Unterschied besteht in ihrem theologischen Inhalt. Es ist der Begriff in der
Gesamtheit des Syntagmas anatâxasthai diêgësin peri ton peplërophorëménôn en hë

min pragmätön («eine Erzählung abzufassen über die Dinge, die sich unter uns
zugetragen haben». Lk, 1, 1) zu analysieren29.

Gelegentlich wird diëgcsis mit «Bericht» übersetzt. Wir haben nichts gegen
diese Übersetzung, wenn sie entsprechend nuanciert wird. Der Bergriff ist aber
zweideutig. Einige Exegeten stützten sich auf ihn, um den Entwurf von Lukas als
«Historie» zu bezeichnen. Der Sinn von diëgësis hängt vom Verb plëroforein ab,
das ihm innerhalb des Syntagmas, in dem es miteinbegriffen ist, Sinn verleiht.
Auch es ist mehrdeutig. Es bedeutet zunächst die «Vollendung» vor allem zeitlicher

Gegebenheiten. In diesem Sinn sind alle christologischen Heilsereignisse, unter

denen die Auferstehung und Erhöhung hervorragen, «zum Abschluss gekommen,»

wobei freilich das Zeugnis vom Erdenleben Jesu eingeschlossen sein muss
(vgl. 1,21 f; 10,39). Gleichzeitig will Lukas aber auch den «Erfüllungscharakter»
dieser Geschehnisse zum Ausdruck bringen. Er versteht sie somit theologisch im
Lichte der alttestamentlichen Verheissung. Hier ist also der für den christlichen
Derasch bezeichnende Aspekt der «Erfüllung der Schrift» mit eingeschlossen.
Die diëgësis wird durch die folgende Sequenz des lukanischen Vorwortes bestätigt:

«...so wie uns jene überliefert haben, die von Anfang an Augenzeugen (au-
töptai) und Diener des Wortes (hypërétai tü lögü) gewesen sind» (V 2). Auf der
einen Seite bezieht sich Lukas auf die Jesusüberlieferung als Objekt, auf das, was

150



durch die Augenzeugen überliefert worden ist, auf «alles, was Jesus von Anfang
an wirkte und lehrte bis zu dem Tage, da er (in den Himmel) aufgenommen wurde»

(Apg 1,1-2; vgl. l,21f; 10,37). Andererseits muss man das Syntagma «Diener
des Wortes» ernst nehmen, deren Aufgabe nicht allein in einer einfachen Uberlieferung

der Begebenheiten Jesu besteht, sondern in einer authentischen theologischen

Arbeit, beruhend auf der christlichen Interpretation des AT, dem christlichen

Derasch. Zur Jesusüberlieferung gehört somit auch ihre theologische Deutung

mittels christlichen deraschartigen Rekurses auf die Schrift.

III. Schlussfolgerungen

Was heisst das für die Evangelien als Erzählung? Die moderne «Erzählkritik,»

die zwischen Geschichte (story) und Abhandlung (discourse) unterscheidet,
greift die Untersuchung der evangelischen Erzählungen vom Ansatzpunkt der
allgemeinen literarischen Kritik aus auf. Sie war zweifelsohne für die Interpretation
der evangelischen Erzählungen hilfreich. Andererseits scheinen dabei grundlegende

Elemente zum Verständnis ihres Wesens aus dem Auge verloren zu gehen. Der
Strukturalismus verzichtete darauf, aussertextliche Elemente, die als Referenz
dienen, zur Interpretation der Texte heranzuziehen. Er konzentriert sich so exklusiv
auf den Text, dass er die Entstehung vier verschiedener Evangelien nicht richtig
erklären kann.

Wir meinen, dass die Evangelien im Milieu der narrativen und aggadischen
alttestamentlichen Tradition entstanden sind. Wir versuchten aber, die sogenannte

«Parallelomania» zu vermeiden30), indem wir ins Zentrum das Spezifische des

christlichen Derasch stellten und gleichzeitg die Anwendung eines Standardbegriffes

des «Midrasch» auf das NT zu verhindern suchten. Wir meinen, dass die
Erzählweise der Evangelien ein Erbe der alttestamentlichen narrativen Denkform
ist, die in der Geschichte ihre fundamentale Denkkategorie hat, und ebenso der

exegetischen aggadischen Methoden der Erzählung und Ausarbeitung der
Geschichte. Die «Erzählung» der Ereignisse ist die narrative Ausarbeitung derselben
und dadurch theologische Aussage. Es ist wahrscheinlich, dass die Autoren der
Evangelien von der jüdischen Aggada eine Mentalität erbten, die die Bibel im
Lichte der gegenwärtigen Umstände zu lesen und immer wieder neu zu lesen

pflegte. Dies erklärt, warum die Christen bereit waren, die Erzählung der
Geschichte Jesu aufgrund neuer pastoraler Bedürfnisse immer wieder neu in Angriff
zu nehmen. Die Torah zu verdrängen und an ihre Stelle das Leben Jesu zu stellen

bedeutete, in die Dynamik eines neuen Credos zu treten, das aber mit derselben
hermeneutischen Mentalität behandelt wurde.

Es liegt nicht in unserer Absicht, zu behaupten, die gesamten Erzählungen
der Evangelien seien durch den Derasch-Begriff zu erklären. Der «Panderaschis-

mus» wäre auf die Dauer genauso nachteilig wie andere Methoden, mit dem
Anspruch, allein gültig zu sein. Das Wesen der Erzählung muss allen möglichen
Methoden, durch die es erklärt werden kann, offenstehen. Nach unserer Meinung
hat aber die Aggada als narrative Denkform und Interpretationsmethode einiges
dazu zu sagen.

151



ANMERKUNGEN

1. Der vorliegende Versuch setzt meine Monographie: El método midrâsico y la exégesis
del Nuevo Testamento (Biblioteca midrâsica 4), Valencia: Instituciôn San Jeronimo,
1985, voraus.

2. B. Chilton, A. Galilean Rabbi and his Bible. Jesus' own Interpretation of Isaiah,
London, 1984, 13ff.

3. Als Beispiel der gegenwärtigen Rückkehr der neutestamentlichen Exegese zur altte-
stamentlichen und jüdischen Welt vgl. N. Lohfink, Das Jüdische am Christentum.
Die verlorene Dimension, Freiburg/Basel/Wien, 1987; M. Klopfen;nein/U. LuzjS.
TalmoniE. Tov (Hrsg.), Mitte der Schrift? Ein jüdisch-christliches Gespräch. Texte
des Berner Symposions vom 6.-12. Jan. 1985 (JeC II), Bern/Frankfurt/'New York/
Paris, 1987.

4. Del Agua (O. Anm. 1) 21-27. Vgl. auch M.P. Miüer, «Midrash,» IDB Suppl. Vol,
Nashville, 1976, 593-597; R. Bloch, Midrasch,» DBS V, 1957, 1263-1281.

5. A.G. Wright, The Literary Genre Midrasch, CBQ 28, 1966, 105-138. 417-547, Zitat
455.

6. R. Le Déaut, A propos d'une définition du midrash, Bibl. 50. 1960. 395-413.
7. Del Agua (O. Anm. 1) 291. Eine Definition des «Midrasch» als literarische Gattung

gibt J.W. Bowker, The Targums and Rabbinic Literature. An Introduction to
Jewish Interpretations of Scripture, Cambridge, 1969, 69: «Exegesis of Scripture which
attaches the exegesis to the text which it is expounding or from which it has been
derived (as opposed to Mishnah, where the material is recorded independently of
Scripture).» Eine andere Definition schlägt L. Hartman vor: «Every interpretation
and application of the Scripture,» in: M Didier (ed.), L'evangile selon Matthieu:
rédaction et théologie (BETL 29), Gambloux, 1972, 148. Es scheint uns, dass das

Konzept, das Hartman ausdrückt, weiter und passender für die Exegese des NT ist.
8. Der Ausdruck «narrative Theologie» bezieht sich auf den Inhalt und auf die Methode

der Aggada. Andererseits ist die Einschliessung des Begriffes «Historiographie»
im Titel in dem Sinn gerechtfertigt, als die Methode der Historiographie des AT die
biblische Theologie mit einschliessen kann (und muss), vgl. u.a. J. van Seters, In
Search of History. Historiography in the Ancient World and the Origins of Biblical
History, New Haven/London, 1983, 209ff.

9. G. von Rad, Theologie des Alten Testaments I, München 189: «Die Aussage: «Jahwe
hat Israel aus Aegypten herausgeführt,» hat, wo immer sie ausgesprochen wurde,
den Charakter eines Bekenntnisses.»

10. Von Rad, ebd. 190f.
I 1. E. Jacob, Théologie de l'Ancien Testament, 1955, 149.
12. Wir folgen hier dem neuesten Werk von M. Fishbane, Biblical Interpretation in

Ancient Israel, Oxford 1985, 380-407.
13. Vgl. ebenso die Parallele zu 2 Kön 23,28, das Ende des Josija, und den Zusatz in 2

Chr 35,26b.
14. Vgl. T. Willi., Die Chronik als Auslegung, Göttingen, 1976.
15. Vgl. W. Bacher, Die exegetische Terminologie der jüdischen Traditionsliteratur I-II

Leipzig 1899-1905, dort I, 133; II, 142f.
16. Vgl. R. Le Déaut, La Nuit Pascale. Essai sur la signification de la Pâque juive à par¬

tir du Targum d'Exode XII, 42 (AB 22), Roma 1963, 73, vgl. 59 f.

17. Für eine Reflexion über Schrift und Tradition als die beiden Quellen der Offenba¬

rung im Judentum vgl. Schalom Ben-Chorin, Narrative Theologie des Judentums an-

152



hand der Pessach-Haggada, Tübingen, 1985, 11-29. Die Verbindung und Zusammengehörigkeit

von Schrift und Tradition zeigt sich in der Exegese als Mittel, die Bibel der

Gegenwart anzunähern. Selbst die Schrift ist eine Frucht der Tradition, vgl. G. Vennes,

Scripture and Tradition in Judaism. Haggadic Studies, Leiden, 1961.

18. Die Torah muss als «Weisung» (M. Bubcr) und Unterweisung verstanden werden,
und nicht so sehr als «Gesetz» (nornos: LXX), «sondern primär als Niederschlag der

göttlichen Offenbarung... und darüber hinaus als narrative Theologie, die erzählend

von Schöpfung und Retlertat Gottes, von Gericht und Gnade, berichtet» (.Schalom
Ben-Chorin, Jüdischer Glaube, Tübingen 1979, 10.12.

19. Vgl. Schalom Ben-Chorin, Narrative Theologie (O. Anm. 17), bes. 11-25; auch h.D.
Goldschmidt, The Passover haggadah. Its Sources and History, Jerusalem 1970. Die

Pessach-Haggada wurde schon als «Matrix» der evangelischen Überlieferung
vorgeschlagen, so D. Daube, The Earliest Structure of the Gospels, NTS 5, 1958/59, 174-

187.

20. Del Agua (O. Anm. 1) 83-96, besonders 84-87;vgl. A. Vinkel, The Pharisees and the

Teacher, of Nazareth (AGSU 4), Leiden, 1964. R.T. France, D. Wenham (Hrsg),
Gospel Perspectives. Studies in Midrash and Historiography III, Sheffield, 1983.

21. B. Gerhardsson, Memory and Manuscript. Oral Tradition and Written Transmission
in Rabbinic Judaism and Early Christianity, Copenhagen 1961, 225: «Early
Christianity was not Torah-centric: it was Christocentric.»

22. Wir ziehen vor, den Ausdruck «narrative Theologie» zu benützen, statt «narrative
Christologic.» denn wenn man sie als christliche Aggada aufgrund ihres Rekurses
auf das AT versteht, sind ihre Inhalte nicht nur christologisch sondern auch theologisch,

ekklesiologisch, anthropologisch und cschatologisch, vgl. Del Agua (O. Anm.
1) 2. Teil.

23. Redet man vom Derasch, ist es logisch, an eine «Schule» oder eine «Gruppe» zu
denken, so K. Stendahl, The School of St. Matthew and its Use of the Old Testament,

Uppsala 1954; R.A, Culpepper, The Johannine School. An Evaluation of the

Johannine-School Hypothesis Based on an Investigation of the Nature of Ancient
School, Missoula, 1975. In El método midrasico (O. Anm. 1) 173-290 haben wir die
«Derasch-Schule» für das kreative Milieu der neutestamentlichen Literatur gehalten.

24. In 1 lQMelch 18 wird der mébasser von Jes 52,7 mit der messianischen, priesterli¬
chen Gestalt von Melchisedeck identifiziert. Vgl. J.A. Sanders, From Isaiah 61 to
Luke, in: J. Neusner (Ed.), Christianity, Judaism and Other Greco-Roman Cults.
Studies for Morton Smith at Sixty I, Leiden, 1975, 75-106. Vgl. auch A. del Agua, El

cumplimiento del Reino de Dios en la mision de Jesus: Programa del evangelio de

Lucas (Lc 4,14-44), Estudios Biblicos 38, 1979/80, 169-293. Für die Deutung von Jes

61,1-2 in der alttestamentlichen Tradition vgl. L. C. Crokett, The Old, Testament in
the Gospel of Luke; with Emphasis on the Interpretation of Isaiah 61,1-2, Ann Arbor

1966.

25. P. Stuhlmacher, Zum Thema: Das Evangelium und die Evangelien, in: ders. (Hrsg.),
Das Evangelium und die Evangelien (WUNT 28), Tübingen, 1983, 21. Vgl. B.C.

Chilton, A Galilean Rabbi and his Bible Jesus' Own Interpretation of Isaiah, London

1984, 148ff.
26. Nach allgemeiner Meinung inspirierte sich Mt durch den Ausdruck safer tôledôt aus

Gen 2,4; 5,1 (LXX). Man darf nicht vergessen, dass in 2 Chr 13,22 (LXX) das Wort
«Midrasch» mit biblos übersetzt wird.

27. Vgl. A. Sand, Das Evangelium nach Matthäus, (RNT), Regensburg 1986, 41: Mt
will «gleich zu Beginn sein ganzes Werk unter den Gedanken eines umfassenden
geschichtlichen Zusammenhangs stellen und seinen geschichtsthcologischen Entwurf
unter der Bezeichnung "Buch des Ursprungs" andeuten.»

153



28. Vgl. U. Lu:, Das Matthäusevangelium I (EKK 1/1), Neukirchen-Zürich 1989, 85:

«Dass christologische Aussagen als Geschichte erzählt werden, hat eine fundamentale
Bedeutung.« Ein Kommentar von Mt als Derasch von Mk und Q ist der von R.

H. Gundry, Matthew: A. Commentary of his Literary and Theological Art, Grand
Rapids 1982. Für eine Synthese des globalen Rekurses auf das AT in Mt, vgl. Del
Agua, El método midrâsico (O. Anm. 1) 223-227.

29. Vgl. A. del Agua, El concepto lucano de relato (diëgësis) como teologia narrativa.
Scriptorium Victoriense 33, 1986. 97-122.

30. Vgl. S. Sandmel, Parallelomania, JBL 81, 1962, 1-13.

154


	Die "Erzählung" des Evangeliums im Lichte der Derasch Methode

