Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Die "Erzéhlung” des Evangeliums im Lichte der Derasch Methode
Autor: Del Agua, Augustin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960815

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die «Erzahlung» des Evangeliums
im Lichte der Derasch Methode'

von Augustin del Agua

I. Die Derasch-Haggada als narrative Denkform

1.1. Zum intellektuellen und religiosen Milieu, in dem das NT zum Buch wurde.

Der englische Neutestamentler und Judaist B. Chilton sagte einmal, dass je-
der, der das Neue Testament studieren wolle, bewusst oder unbewusst auch das
Frihjudentum studiere. Unter Frithjudentum versteht er «the religious move-
ment which survived the effective demise of Israel as a theocratic state and was
the precedent of rabbinic Judaism.»? Dies scheint die Meinung eines immer gros-
ser werdenden Teils von Exegeten auszudriicken, nach denen das Neue Testa-
ment in diesem religiosen judischen Milieu entstanden ist. Jesus hat im Milieu des
Frihjudentums gelehrt und die religiose Sprechweise dieses Milieus bentitzt, eine
Sprechweise, die seiner Zuhorerschaft vertraut war. Ebenso hat die Forschung,
die das rabbinische Judentum und das Neue Testament miteinander in Verbin-
dung bringt, den Zusammenhang bewiesen, der zwischen den biblischen Interpre-
tationsmethoden, den Ausdrucksformen der jiidischen Tradition und denen des
Neuen Testamentes besteht. Deswegen ist es fiir den Exegeten des Neuen Testa-
mentes auch unverzichtbar, die alttestamentliche Tradition zu kennen, wenn er in
der Lage sein will, das Neue Testament zu verstehen und zu interpretieren. Die
zukinftige Forschung ist somit aufgerufen, beide Testamente — auf dem Gebiet
der neutestamentlichen Exegese — zusammen zu erkliaren. Hier liegt auch die Not-
wendigkeit, weshalb sie in die Besonderheiten des Derasch eindringen muss?.

1.2. Derasch und Midrasch: Begriff, Typen und Charakteristiken

Es ist ratsam, zuerst die Frage der Definition des Derasch und Midrasch
aufzuwerfen, ein Problem, in dem noch keine Einigkeit unter den Exegeten be-
steht. Bekanntlich beschaftigt sich die neueste Forschung zum Derasch mit dem
gesamten Phianomen des Rekurses auf die Schrift im Frithjudentum und schliesst
folglich Gruppen, Traditionen und Literatur ein, die sich deutlich von der rabbi-
nischen Literatur unterscheiden, die lange Zeit diesen Begriff fiir sich reserviert
hatte. Daher werden heute als Quellen der Haggada auch nichtrabbinische Quel-
len beniitzt: Josephus Flavius, Philo von Alexandrien, Pseudo-Philo, Targum,
Apokryphen und Pseudepigraphen, die Schriften von Qumran, die Septuaginta,
das Neue Testament und die Kirchenviter, soweit sie haggadisches Material zu-

Dr. Augustin del Agua, Avda. Dr. Federico Rubio y Gali 57, Sp - 28040 Madrid.

140



sammentragen*. Deswegen ist es nicht erstaunlich, dass die Frage aufkam, was
man unter Derasch und Midrasch zu verstehen habe.

A. G. Wright schlug vor, den Namen «Midrasch» einer literarischen Gat-
tung mit besonderen Charakteristiken vorzubehalten. Auf diese Weise definierte
er den Midrasch als ein Werk, das die Schrift erkliart und versucht, sie verstind-
lich und bedeutsam fiir eine spitere Generation zu machen. Es ist nach thm we-
sentlich fur den Midrasch, von einem Schrifttext auszugehen, aus dem sich eine
Interpretation oder eine Erzdhlung entwickelt. In diesem Sinne ist Midrasch, wie
er sagt, «a literature about literature.»®

Andererseits verliert man, wie R. Le Déaut erwiderte®, mit dieser Definition
mehr als man gewinnt, da sie den Begriff auf einen Aspekt reduziert, namlich auf
die Resultate der biblischen Interpretation. Ein anderer fundamentaler Aspekt
bleibt ausgeschlossen, niamlich die Methoden und Techniken, welche die fir die
Interpretation der Schrift erforderliche Aktivitit ausmachen.

Dadurch wird deutlich, dass die Bedeutung des «Midrasch» sich nicht redu-
zieren lasst auf ein literarisches Genus, wie es A. G. Wright behauptet hat, son-
dern vielmehr zu verstehen ist als eine Interpretationsmethode der Bibel wie sie
dem alten Judentum und héiufig auch den Autoren des NT zu eigen ist.

Diese Art der Bibelinterpretation ist ganz verschiedenen literarischen Genera
gemeinsam (vgl. oben). Um die Zweideutigkeit des Begriffes «Midrasch» zu ver-
meiden, der einerseits die exegetische Methode selbst meint, zum andern aber
auch das Resultat der aus einem Buch gefolgerten Exegese, ist es besser, den Be-
grift «Midrasch» fir bestimmte Biicher, in denen die Bibel mit Hilfe des «De-
rasch» exegesiert worden ist, zu reservieren (die Midraschim), oder auch fur klei-
nere Abschnitte, bei denen die «Derasch» Exegese verwendet worden ist.

«Derasch» (Forschung) meint dann nur noch die alte jiidische exegetische
Methode mit thren Prinzipien, Techniken und Verfahrensweisen der Interpreta-
tion (A. Diez Macho). Wir definieren also Derasch als exegetische Methode und
verstehen darunter die Prinzipien, Verfahrensweisen und Regeln der Interpreta-
tion, der Anwendung und des Rekurses auf alttestamentliche Traditionen und
Texte, sowohl im Frihjudentum als auch im Urchristentum, um sie im Licht
neuer historischer Umstiande zu aktualisieren’. In diesem Sinn sind im Derasch
die besonderen Techniken oder Ausdrucksformen des Judentums und Christen-
tums fur die Aktualisierung der Schrift und Tradition in neuen Situationen ent-
halten.

Der Derasch ist aber nicht nur eine exegetische Methode, sondern auch eine
«theologische Methode.» Die «Halaka» und die «Aggada» sind die beiden Kate-
gorien des theologischen Denkens aufgrund der Schrift als Quelle der Offenba-
rung. Der Derasch Halaka, der Vorschriften und Verbote aus den Gesetzgebun-
gen der Torah ableitet, enthélt dic legislative Theologie des Judentums, wahrend
das Christentum spéter mit demselben Verfahren Verhaltensnormen aus den nor-
mativen Worten Jesu ableitete. Der Derasch Aggada enthilt die narrative Theo-
logie des Judentums. Seine Besonderheit besteht darin, «erzihlend zu verkiindi-
gen» lber alles, was von der Halaka nicht angesprochen wird. Es ist nicht ver-
wunderlich, dass auch das Urchristentum in dieser narrativen Denkform die Ge-
schichte Jesu auslegte.

141



Zusammenfassend: Ich verstehe «Derasch» im weiten Sinn, namlich als exe-
getische und theologische Methode, und «Midrasch» im engen Sinn, ndmlich als
literarische Gattung.

Somit muss ein vollstindiges Schema die exegetischen, theologischen und literari-
schen Aspekte mit einbeziehen:

— Prinzipien
Exegetische Methode ~ Verfahrenweisen

(Ausdrucksformen) — Regeln der Interpretation
Derasch

Theologische Methode — Narrative Theologie: Aggada

(Denkformen) — Legislative Theologie: Halaka
Midrasch Literarische Gattung: Die Midraschim als Resultate der

«Derasch» Methode.

1.3. Biblische Urspriinge der Aggada als narrative Theologie.

a) Biblische Theologie als Geschichtserzdhlung (Historiographie)®

Die Erzihlung als theologische Denkkategorie im Judentum und im entste-
henden Christentum hat ihren Ursprung im Alten Testament. Die Aussage «Der
Herr hat Israel aus Aegypten herausgefiihrt» ist gleichzeitig eine historische Bege-
benheit und ein Glaubensbekenntnis®. So bestitigt es das alte Glaubensbekennt-
nis Dt 26,5ff. Spater haben es die «Erzihler» entwickelt und in eine komplette
Erzihlung verwandelt (z.B. Ex 14). Die narrative Ausarbeitung bot die Moglich-
keit, die theologischen Aspekte dieses Griindungsereignisses des Volkes zu erzih-
len'®. Auch das erste christliche Glaubensbekenntnis «Christus ist fiir unsere
Stinden gestorben nach der Schrift, er ist begraben worden und am dritten Tage
auferweckt worden nach der Schrift» (1Kor 15,3f) ist die Erzihlung eines histori-
schen Ereignisses, auf das man den Glauben projiziert mittels eines globalen Re-
kurses auf die Schrift (= Derasch).

Der biblische Mensch bekennt seinen Glauben, indem er die Ereignisse er-
zéihlt, die seine Geschichte als Werk Gottes gestalten. Die biblische Theologie ist
somit eine bekennende Erzdhlung von historischen Ereignissen, die von Gott
vollbracht werden. Die Geschichte verschafft dem Glauben seinen Gegenstand,
und der Glaube verschafft der Geschichte ithren Sinn und ihre Orientierung. Fur
den biblischen Menschen gilt: «L’histoire pourtant n’est pas faite des seuls évene-
ments. Pour parler d’histoire et de révélation a travers ’histoire, il est nécessaire
que deux réalités soient conjointes: les faits bruts et leur interpretation. Cette der-
niére est méme plus importante que les faits. L.’Ancien Testament est un exemple
manifeste de la priorit¢ de 'interprétation de Ihistoire sur sa présentation, car
pour un Israélite raconter I’histoire c’est déja I'interpréter.»!!

142



Der Glaube Israels hat also ein historisches Fundament. Die Besonderheit
der biblischen Offenbarung besteht darin, dass Gott sich mit den Ereignissen der
Geschichte verbindet, um daraus eine Offenbarung seines Planes zu machen. Die-
se Prasentierung der Geschichte schliesst schon in sich selbst einen bestimmten
theologischen Aspekt ein: So zum Beispiel zeigt die Biographie Davids (2 Sam 9-
20; 1 Kon 1/2) ihre Zentralidee nicht durch Kommentare, die das Berichtete glos-
sieren, sondern in der Art, die Tatsachen selbst zu prisentieren, um die Person-
lichkeit Davids hervorzuheben. Jahrhunderte spiter, in der Exilszeit, priasentiert
ahnlich die deuteronomistische Schule die Geschichte nach besonderen theologi-
schen Schemata: Die Koénige werden je nach ihrer Einstellung zum Tempel in Je-
rusalem und zum Gesetz behandelt, was dazu fihrt, dass viele bemerkenswerte
Ereignisse, die unter ihren Regierungen geschahen, ibersehen werden.

b) Beispiele aggadischer Exegese in der historiographischen Literatur des Alten
Testamentes'?

Neben der Erzihlung als Form der Ausarbeitung des narrativen Denkens
gibt es bereits in der historischen Literatur des Alten Testaments die Transforma-
tion von Texten oder Uberlieferungen mittels der aggadischen Exegese. Beide
Aspekte sind die biblischen Vorldufer der zwischentestamentlichen und rabbini-
schen Aggada und helfen daher, das intellektuelle Milieu, in dem die evangeli-
schen Erzihlungen aufkommen, aufzuhellen. Im Folgenden versuchen wir ein
paar Beispiele des haggadischen biblischen Derasch aus den historischen Biichern
des Alten Testamentes darzustellen.

2 Sam 15 zeigt David verzweifelt wegen der Revolte Absaloms und des Aul-
stands Ahitophels. David ruft zuerst Gott an, damit er die Pline Ahitophels ver-
eitle, und anschliessend versucht er seinen Freund Husai zu Ahitophel zu schic-
ken, damit dieser sein Verhalten dndere. Die Veranlassung zur zweiten Handlung
1st deutlich menschlich, im Unterschied zur ersten. Sie widerspricht den religiosen
Gefiihlen der Tradenten dieses narrativen Stoffes. Nachdem das Buch den Erfolg
der Mission Husais erzihlt hat (2 Sam 17,1ff), deutet eine kurze Notiz an, dass
der ganze Verlauf der Ereignisse von Gott veranlasst wurde, um die Revolte Ab-
saloms zu vereiteln (2 Sam 17,14b). Damit ist ein neues exegetisches Motiv in die
Erzidhlung eingefithrt worden. Das Resultat ist ein vollig neuer Gesichtspunkt in
den historischen Ursachen der Ereignisse. Dieser Prozess der theologischen Revi-
sion der Geschichte wird noch verstindlicher, wenn man den der Torah und ih-
rem Studium beigemessenen Wert als besonderen theologischen Ort in Betracht
zieht.

Die biblischen Satze «sei stark» oder «fiirchte dich nicht,» sind in threm Ur-
sprung Formeln, die beniitzt werden, um jemandem Mut zu machen, dem eine
schwere Mission anvertraut wird, oder in militirischen Reden. Trotzdem haben
sie klare exegetische Anwendungen. So zum Beispiel ermutigt Moses vor seinem
Tod die Israeliten mit diesen Worten: «Seid mutig und stark! Fiirchtet euch nicht,
und lasst euch von ihnen nicht erschrecken» (Dtn 31,4-6, vgl. 7f). Andererseits
wird an einer anderen Stelle etwas Neues hinzugefiigt, als der Satz an Josua wie-
derholt wird: «Sei mutig und sehr stark und achte darauf, das Gesetz zu befol-
gen» (Jos 1,7-8). Das Hineinbringen des neuen Elements verwandelt exegetisch

143



eine Aufforderung zum korperlichen Mut in eine Aufforderung zur geistigen
Starke. Bei Jos 1,5-9 ist der Sieg durch die Befolgung des Gesetzes von seiten Is-
raels bedingt. Die deuteronomistische Schule fiihrt in die alten Erzihlungen ein
Thema von theologischem Wert ein und bringt so die Geschichte von der Erobe-
rung des Landes in Ubereinstimmung mit ihrer Theologie der Geschichte (vgl.
Jos 23,6-13).

Ein dhnliches Beispiel finden wir in 1 Kon 2,1-9. Es handelt sich um das Te-
stament Davids. Dieser sagt zu Salomo: «Sei stark.» Der Rat hat in den Versen
1-2 und 5-9 den Ton einer militirischen Rede. Andererseits enthalten die Verse 3-
4 eine Aufforderung zur Torahtreue als Bedingung fiir den Erfolg Salomos und
seiner Dynastie. Es handelt sich hier um eine «aggadische Verwandlung.» Im ge-
genwartigen Text sagt somit David zu seinem Sohne — durch den Redaktor —,
dass er stark sein soll im Befolgen der Torah.

Die Bucher der Chronik bieten ebenfalls eine Reihe von dhnlichen «aggadi-
schen Verwandlungen.» Auf der einen Seite sind die Beispicle der Konige, die in
den Konigsbiichern vorteilhaft behandelt worden sind, und die der Chronist nun
als Forderer der Befolgung der Torah beschreibt. Die Erzihlung 1 Kon 15,11-33,
die sich auf die Kampagne des Konigs Asa gegen die gottesdienstlichen Greuel
bezieht, hat sich 2 Chr 14,1-2.4 zu eigen gemacht und vervollstindigt mit der An-
merkung, dass Asa Gott angefleht habe und «das Gesetz und die Gebote befolg-
te» (V 3). Bei der durch Jojada eingefiihrten Reform 2 Kon 11,17-20, deren Par-
allele sich 2 Chr 23,16-17.20-21 findet, besagt die aggadische Beigabe, dass Jojada
Priester und Leviten flr die Spendung des Kultes wiedereinsetzte, so dass das Op-
fer nach den Vorschriften des Gesetzes Moses verwirklicht wurde (V 18) (vgl. 2
Chr 15-17)13. Durch dieses Vorgehen stellt man — aggadisch — die vorexilischen
Konige als Modelle im Befolgen der Torah und somit als Modelle fiir die nach-
exilische Frommigkeit dar.

Auf der andern Seite war der Chronist besonders bestrebt, durch historische
Beispiele einige Dimensionen seiner Vorstellung tiber die gottliche Vorsehung und
die historische Ursdchlichkeit zu zeigen. Durch solche Beispiele gelang es thm,
mit seinen Lesern zu kommunizieren. Im Lichte der Tradition lehrte er die alten
Werte auf eine neue Art'*. Ein Beispiel finden wir in der Version des Chronisten
von der Uberfithrung der Bundeslade nach Jerusalem (2 Sam 6 = 1 Chr 13,1-6).
In seiner Ausarbeitung und Vereinheitlichung der Tradition ldsst er die Episode
von Usa weg. Auch der Transport der Bundeslade wird nicht geschildert, sondern
nur angedeutet, dass sie auf einen Karren geladen wurde (I Chr 13,7). Dieses
Vorgehen hat theologische Griinde. In Wirklichkeit durften nur die Leviten die
Bundeslade transportieren (1 Chr 15,2; vgl. Num 3,5-10). Usa war ein Laie; des-
wegen durfte er die Bundeslade nicht anfassen und wurde daher bestraft. 1 Chr
13,9 wird nicht gesagt, Usa habe die Bundeslade angefasst wie in 2 Sam 6,6, son-
dern er habe «seine Hand ausgestreckt.» Der Chronist beschreibt die Tatsachen
im Licht der normativen Frommigkeit des Pentateuch. Ein weiterer Fall von ag-
gadischer Exegese bezieht sich auf den Grund, warum nicht David den Tempel
erbaute, sondern sein Sohn Salomo. Nach 2 Sam 6 traf David die Entscheidung,
den Tempel zu erbauen. 2 Sam 7,12 wird gesagt, dass Gott es so wollte. Anderer-
seits liest man im Orakel von Nathan: «Ein Erbe wird dir den Tempel erbauen»

144



(2 Sam 7,11), und in 1 Koén 8,17-19: «Du (David) wirst den Tempel nicht er-
bauen, sondern dein Sohn» (vgl. auch 1 Kon 5,17-19). Der Chronist will auf der
einen Seite David verherrlichen und auf der anderen die Tatsache begriinden,
dass David den Tempel nicht erbaute. Deswegen lisst er die Verweigerung an
David weg und sagt, er habe Vorbereitungen getroffen (1 Chr 22,2-3) und die
priesterlichen Gesetze fiir den Tempeldienst festgesetzt (1 Chr 23,7). Der Grund
aber, warum er den Tempel nicht erbaute, war das durch ihn vergossene Blut (1
Chr 22.8; vgl. 28.3).

Unter den von dem Chronisten bentitzten exegetischen Techniken in der
Neuinterpretation der Geschichte, ragt der Kontextwechsel des beniitzten Stoffes
heraus. Diese exegetische Methode, die nebeneinanderstehenden Abschnitte und
Verse aneinander zu erkiiren, wird mit dem Ausdruck Sémukin bezeichnet'®. Sie
stiitzt sich auf das Prinzip, dass jede Perikope durch eine andere ihr naheliegende
erklirt werden kann. Indem der Chronist sich auf diese exegetische Methode
stiitzt, kombiniert er seine Quellen, um neue Zusammenhinge zu finden. Dies
tritt zu Tage, wenn man die Biicher der Chronik mit den Biichern der Konige
vergleicht. Ein konkretes Beispiel findet man in 2 Chr 12, Iff, der Ausarbeitung
von 1 Kon 14,22-28, bei der Erzihlung {iber das Ko6nigreich von Rehabeam. Im
Konigsbuch wird gesagt, dass die Juden das Bose getan haben; darauf wird die
Nachricht tiber die Invasion des Pharao Sisak angefiihrt. Der Chronist verbindet
beide Daten und stellt somit eine Kausalitit zwischen beiden her. Daraus ergibt
sich, dass die Invasion stattfand, weil Rehabeam zusammen mit ganz Israel die
Torah verlassen hatte. Er interpretiert somit beide Daten durch ihre gegenseitige
Nihe und projiziert seine theologische Ansicht auf den Urtext. 2 Chr 20,31-37,
abgeleitet von 1 Kon 22,42-50, stellt einen dhnlichen Fall dar. Der Chronist hat
hauptsachlich den Kontext der Erzihlung von 1 Kon 22 abgeindert. Dazu sagt
er zuerst, Josaphat habe sich mit Ahasja, dem Konig von Israel, der ihn verleitet
hat, das Bose zu tun, verbiindet; danach kommt die Zerstorung der Flotte von
Josaphat: «Da du dich mit Ahasja verbunden hast, wird der Herr dein Werk ver-
nichten» (V 37). Im Konigsbuch ist die Reihenfolge umgekehrt, und es wird keine
Verbindung zwischen den beiden Tatsachen hergestellt.

1.4. Die Aggada als narrative Theologie des Judentums

Die Ausgestaltung des Glaubens Israels hat also kaum mit abstrakter oder
mit propositionaler Theologie zu tun, denn sie stiitzt sich auf historische Ereig-
nisse und auf die Schlussfolgerungen, die aus diesen entstehen. Ebenso entwickelt
der Derasch im Judentum eine Art «historische Theologie,» die mehr Wert dar-
auf legt, die Tatsachen der Vergangenheit zu bewahren und zu meditieren, als ab-
strakte Konzepte zu erarbeiten’®. Die Nihe der alttestamentlichen Tradition zur
Geschichte, eine authentische jiidische Denkform, tritt noch klarer in der Verldn-
gerung der Traditionen in der Aggada hervor.

Im Judentum - sowie nachher im Christentum — sind Schrift und Tradition
die beiden sich erginzenden Formen von Gottes Offenbarung an Israel'”; beide
haben folglich normativen Charakter. Das weite Gebiet, das die miindliche Tra-
dition erfasst, ist geteilt in Halaka und Aggada, die beiden Grundformen des

145



theologischen Denkens im Judentum: narrative Theologie und legislative Theolo-
gie. Auf beide Weisen ist uns die Aktualisierung der Bibel in den konkreten und
wechselnden Umstinden des Lebens der israelitischen Gemeinde tberliefert wor-
den, eine Aufgabe, die widhrend Jahrhunderten durch den Derasch ausgefiihrt
wurde.

Wir sprechen von einer theologischen Denkform, weil sowohl der Maggid,
der Erzihler, als auch der Darschan, der Prediger, und der Meturgeman, der
Ubersetzer, von der Bibel als Wort Gottes ausgehen. Dieser Ausgangspunkt gibt
ithrer Tatigkeit theologischen Wert.

Ihr Ziel ist, die Gegenwart kraft des Glaubens Israels an die rettenden Taten
Gottes in der Vergangenheit zu erleuchten. Die Halaka enthilt dabei den legisla-
tiven Teil, die Verhaltensnormen, die der Mensch in seinem Verhiltnis zu Gott,
zu den Mitmenschen und zu der Gesellschaft, in der er lebt, zu beachten hat (=
«legislative Theologie.») Die Aggada enthilt die narrative Theologie des Juden-
tums. Die legislative und narrative Theologie sind von verschiedenem Wesen:
Wihrend die eine autoritativen Charakter hat, hat die zweite meditativen Cha-
rakter'®. Die Aggada proklamiert und verkiindet auf erzihlende Weise. Sie er-
zahlt die historischen Tatsachen wieder und wieder neu. Dadurch entsteht leben-
dige Heilsgeschichte, die einerseits ein Impuls fiir die Zukunft der israelitischen
Gemeinde bedeutet und andererseits die Verbindung mit den Generationen der
Vergangenheit sicherstellt. Dieses letztere gilt hauptsichlich fiir die Haggada von
Pesah, die Aggada schlechthin, begriindet auf dem biblischen Gebot: «Du sollst
deinem Sohn an diesem Tag folgendes kundtun (wéhiggadta)...» (Ex 13,8). In ihr
identifiziert sich der Maggid mit der Erzihlung, indem er der Uberbrmgc1 und
Autor der Aggada ist!?.

II. Jiidische Historiographie, Derasch und Evangelien

Die Art und Weise, wie Geschichte in der Welt des Alten Testamentes ge-
schrieben und wieder erzihlt und wie sie in der aggadischen Meditation verlidn-
gert wurde, scheint uns auf die Spur des Modells zu fiithren, das den Evangelisten
vorschwebte bei der Darstellung der Geschichte Jesu, des Ereignisses, das die alt-
testamentliche Verheissung erfiillt.

Die Beziechung aber zwischen «Midrasch» und Evangelien ist nicht ohne
Schwierigkeiten, wie die exegetische Diskussion zeigt. Sie entstehen hauptsichlich
durch die verschiedenen Deutungen, die der Standardbegriff « Midrasch» erlaubt.
Daher ist die erste Aufgabe des Exegeten, zu erkldren, in welchem Sinne er ver-
sucht, den Begriff «Midrasch» den evangelischen Erzidhlungen zuzuordnen. Wir
teilen daher diesen Abschnitt in zwei Teile auf. Im ersten erldutern wir die Unter-
schiede zwischen der spezifischen literarischen Gattung der Werke, die als Ganzes
Midraschim genannt werden, und den Evangelien. Im zweiten entfalten wir unse-
re Meinung tiber die Erzihlungen der Evangelien als narrative Theologie oder
christliche Aggada.

146



2.1. Unterschiede zwischen dem «Midrasch» als literarische Gattung und dem De-

rasch der evangelischen Erzéihlungen.

Ein Vergleich zwischen dem Rekurs auf das AT, den man in den Evangelien

findet, und der Form, den biblischen Text in den jludischen Midraschim zu be-
handeln, zeigt derart bedeutende Unterschiede in der Form und im Inhalt, dass
die Erstellung eines Parallelismus zwischen den beiden Gattungen ausgeschlossen
bleibt. Trotzdem scheint uns ein Vergleich zwischen beiden Arten des literari-
schen Werkes nicht tuberfliissig zu sein, da er erlaubt, die Unterschiede und vor
allem das hervorzuheben, was speziell den christlichen Derasch in der Interpreta-
tion und im Rekurs auf das AT ausmacht2°.

l.

Der Unterschied zwischen den Midraschim und den Evangelien liegt in ihrer
unterschiedlichen literarischen Form. Im Midrasch ist die Kontinuitit im Text
des AT begriindet. In den Evangelien ist der Leitfaden das Leben Jesu. Man
bezieht sich auf das AT mit Hilfe von Zitaten, Anspielungen usw., um den
Sinn des Lebens Jesu zu beleuchten. Er ist das Zentrum, nicht das AT.

. Die Evangelien haben auch nicht wie die Midraschim den Charakter eines

Kommentars zum AT. Die AT-Zitate, dic man in den Evangelien findet, sind
immer ein Text, der eine Begebenheit erklirt (explicans), und nicht die Bibel-
stelle, die erklirt werden soll (explicandum). Selbst wo gesagt wird, dass Mat-
thdus oder Lukas das Markusevangelium oder die Spruchquelle deraschartig
aktualisieren, tun sie dies in einem anderen Sinn als der Midrasch, ndmlich
nicht als Kommentar, der sekundir dem erkldrten Text hinzugefiigt wird.

. In den Midraschim spielt der Text des AT die Hauptrolle, withrend die Rolle

des Midrasch-Kommentars sekundir ist. In den verschiedenen Evangelien
spielt die Erzihlung selbst mit ihrer unterschiedlichen Art, das Leben Jesu zu
theologisieren, die Hauptrolle. Die Erzihlung nimmt in bezug auf die Quellen,
die sie beniitzt und aktualisiert, keinen zweiten Platz ein.

Ein weiterer Unterschied ergibt sich aus der Verschiedenartigkeit des Inhalts
der Erzihlung. Der Midrasch fiihrt den Text, den er kommentiert, an, und
sein Ziel ist, ihn zu erliutern. Im Gegensatz hierzu bemiihen sich die Evangeli-
sten nicht, den Text des AT zu interpretieren, sondern ein Geschehen mit Hilfe
von Begriffen/Vorstellungen der alttestamentlichen Tradition zu interpretie-
ren. Ebenso sind die jidischen Werke, die «wiedergeschriebene Bibel» («re-
written Bible») genannt werden, wie z.B. die Antiquitates Judacorum von Fla-
vius Josephus, die Antiquitates Biblicac des Pseudo-Philo, das Jubildenbuch,
das Genesis-Apokryphon von Qumran, die Testamente der zwolf Patriarchen
usw., verschieden von den Evangelien, weil sie von dem Text des AT ausge-
hen, nicht von einem Geschehen,

Hermeneutisch geht es in den Midraschim und in den genannten Werken dar-
um, die Identitit Israels in der Aggada zu vertiefen, und um sein Verhalten
mittels der Halaka zu orientieren. Im Gegensatz dazu ist in den Evangelien
das Grundprinzip der Interpretation die Erfiillung des AT als Verheissung
und als Buch. Daher ist das Ziel des «Suchens» in den alttestamentlichen Tra-
ditionen die Person und das Heilswerk Jesu. Der Derasch des NT ist folglich
Erfiilllungsderasch. Er geht vom Geschehen Christi aus und greift zum AT,

147



um es zu proklamieren, zu formulieren und zu bestatigen. Christus ist der Sinn
des AT. Daher ist der Derasch der Evangelien christozentrisch, gegeniber
dem jiidischen, der auf die Torah zentriert ist2!.

6. Der Midrasch geht von entfernten Ereignissen des AT aus, die er verschonert,
interpretiert und vervollstandigt. Im Gegensatz dazu beschiftigen sich die
Evangelien mit einem Ereignis, das zeitlich naheliegt.

Demzufolge nehmen die drei synoptischen Evangelien und das Johannese-
vangelium an dem neutestamentlichen deraschartigen Rekurs auf das AT teil, in-
dem sie — auf je eigene Weise — das Leben Jesu erzihlen. Von allen dreien kann
man sagen, dass sie Derasch sind. Dieses deraschartige Vorgehen erbte das NT
aus dem Judentum. Andererseits wurde die von den Christen in der Person Jesu
erkannte Erfillung zum Prinzip der Interpretation des AT. Hier befindet sich der
wesentliche Unterschied zwischen beiden.

2.2. Die evangelischen Erzahlungen als narrative Theologie: Die christliche
Aggada?®-.

Man muss also beim Vergleich zwischen Evangelien und Midraschim von
der Aggada als narrativer Theologie ausgehen und zwischen ihrer Denkform und
threm Inhalt unterscheiden. Die Christen entnahmen die Aggada als narrative
Denkform aus dem Milieu, aus dem sie stammten, und stellten sie in den Dienst
eines neuen Credos, das aus sich selbst eine neue Lekture des AT veranlasste. Das
Jesusgeschehen wurde zum Zentrum der Erlosungsgeschichte. Nur unter dieser
Voraussetzung kann man von Aggada in den evangelischen Erzidhlungen spre-
chen.

Die verschiedenen Schulen oder Gruppen, die hinter jeder evangelischen
Erzihlung stehen, haben jede auf ithre Art und Weise die Denk- und Ausdrucks-
formen der jidischen Tradition bentitzt>®. Eine Charakterisierung der evangeli-
schen Erzihlungen, die wir «narrative Theologie» oder auch christliche Aggada
nennen, lisst sich von den Uberschriften der Evangelien ableiten. In den Uber-
schriften bietet jedes der drei synoptischen Evangelien die Begriffe an, unter de-
nen der Text als Ganzes zusammengefasst ist.

a) Evangelium (Mk 1,1)

Markus setzt den Begriff «Evangelium» als Uberschrift seines gesamten
Werkes. Sein Ziel st es somit, die Geschichte Jesu Christi als «die frohe Bot-
schaft,» die in der Schrift verheissen war, niederzuschreiben. Tatsachlich ist das
Verb euangelizein (LXX: bsr) der Begriff, mit dem «Deutero-» und «Tritojesaja»
den eschatologischen Sieg Gottes und die Verkiindigung seiner Koénigsherrschaft
tiber das ganze Universum ausdriickten. Der mébasiér ist der Herold (euangelizo-
menos), der den Beginn eines neuen Zeitalters verkundigt (Jes 52,7; 61,1).

Die Tradition des AT identifizierte den Herold mit dem Messias, der «am
Ende der Tage» kommen sollte (11QMelch)?*. «Jesus selbst hat wohl seine Sen-
dung im Lichte von Jes 61,1l gesehen. Wie die Q-Tradition Mt 11,2-6 Par. zeigt,
hat er seine Heilungswunder und seine Verkiindigung als Erfillung (vor allem)

148



von Jes 61, 1ff her verstanden. Jesus hat als messianischer Evangelist der «Armen»
gewirkt und sich in der Rolle jenes mébasier geschen, von dem in Jes 61,1 die
Rede ist. Seine Verkiindigung der Gottesherrschaft steht im Zeichen von Jes 52,7
(vgl. Mk 1,15)?3. Threrseits ibernahm die christliche Mission den Begriff «Evan-
gelium,» um die Botschaft zu benennen, deren Inhalt Jesus Christus und seine Er-
16sung ist (Rom 1,111).

Indem Markus iiber sein Werk den Titel «Anfang des Evangeliums von Je-
sus Christus» setzt, gibt er seiner Erzdhlung insgesamt den Charakter der Ver-
kiindigung der Erfiillung der von der alttestamentlichen Tradition erwarteten
messianischen Erlosung. Er identifiziert das im Buch des Propheten Jesaja vor-
ausgesagte Evangelium mit der Geschichte Jesu, die ja Zweck seiner Erzahlung
ist. Darin besteht sein christlicher deraschartiger Rekurs auf das AT. Der Begriff
«Evangelium» konzentriert die Verkiindigung der Erfiillung. Gleichzeitig ist der
Inhalt dessen, was «Evangelium» genannt wird, nichts anderes als die Erzidhlung
der Geschichte Jesu, in der sich die messianischen Verheissungen erfiillen. Daher
entsteht der Ausdruck «Evangelium von Jesus Christus.»

Die Absicht des Evangelisten ist somit nicht, zu schreiben, wer Jesus war,
sondern wer er fiir den Glaubenden ist. Daher schreibt Markus nicht eine Biogra-
phie, sondern greift zu den narrativen Denk- und Ausdrucksformen der alttesta-
mentlichen Tradition. Man konnte den Verlauf so beschreiben: Der «Christus des
Glaubens» ist keine abstrakte Vorstellung oder Proposition, sondern er ist der in
der Geschichte Jesu bereits Offenbarte (und in der Auferstehung Bestitigte). Als
Markus daher seine Erzihlung niederschrieb, hat er gleichzeitig den Inhalt des
christlichen Glaubens und seine narrative Erarbeitung mittels eines derascharti-
gen Rekurses auf das AT dargeboten. Seine Erzihlung ist eng verbunden mit der
historischen Denkform des AT.

Das Markusevangelium ist darum Geschichtserzihlung und gleichzeitig
christologische Aussage. Beide Aspekte treten als die beiden Dimensionen der
Tradition Jesu auf. Die Erzihlung der Geschichte Jesu hatte keine andere Ab-
sicht, als ihren (theologischen/christologischen) Sinn auszusagen. Das besondere
in der narrativen Ausarbeitung bei Mk ergibt sich aus der Art, wie er seine Quel-
len auswiihlte und einordnete und vorziiglich aus seinem eigentiimlichen Rekurs
auf die alttestamentliche Tradition, d.h. aus seiner besonderen deraschartigen
Interpretation des AT. Das einzige, was das Projekt des Markus von dem des
Paulus unterscheidet, ist die Tatsache, dass der Evangelist die Erzdhlung des Er-
denlebens Jesu mit einschliesst (anders bei der kerygmatischen Theologie).

b) «Buch der Geschichte Jesu Christi» (Mt 1,1)

Ahnlich wie bei Markus, so scheint auch der erste Satz des Matthéus-Evan-
geliums programmatische Bedeutung zu haben. Wenn dem so ware, w_iirde da;
Syntagma biblos genéseds dieselbe zentrale Rolle spielen wie «Evangelium» bel
Mk 1.1, da es an der Stelle der Uberschrift des Buches steht. Daher sein Gewicht,
wenn die Gattung des Mt-Evangeliums definiert werden soll. -

Wie soll man biblos genéseds iibersetzen?®? Es stehen sich hier zwei Positio-
nen gegentiber: Eine erste iibersetzt den Begriff mit den Worten «Urkunde des

149



Ursprungs» und bezieht V | auf die Genealogie 1,1-17 oder auf die einleitenden
Kapitel des Mt-Evangeliums (Mt 1-2). Die zweite ibersetzt «Buch der Geschichte
Jesu Christi» und fasst V 1 als Uberschrift des vorliegenden Buches auf. Wir ver-
treten die Meinung, dass der Ausdruck als Titel der ganzen Schrift dient. Mat-
thdus nennt es «Buch,» dessen Inhalt die «Geschichte Jesu Christi» ist?7.

Das Ziel des Matthius stimmt formal mit dem des Markus Uberein. Die Ge-
schichte Jesu ist Erfillung der Verheissung, deren Anfang bis auf die Erwihlung
Abrahams zurlckgreift. Der theologische/christologische Sinn der Geschichte
Jesu wird mittels eines deraschartigen Rekurses auf die Schrift dargestellt. Die
Absicht des Matthdus ist somit nicht, eine Biographie niederzuschreiben, sondern
die Geschichte Jesu unter einem bestimmten theologischen Aspekt wiederzuer-
zahlen, um sie zu aktualisieren im Dienste der Bedtrfnisse seiner Gemeinde, an-
scheinend einer judenchristlichen Gemeinde, die ihre Identitit als das wahre Isra-
el gegentiber der Synagoge zu bestimmen versucht. Sein Buch ist eine christliche
aggadische Erzihlung, da sie den Sinn der Geschichte Jesu mittels deraschartigen
Verfahrens und der narrativen Denkform (Aggada) ausdriickt?®). Das Matthius-
Evangelium ist theologisch in Denkkategorien des AT verwurzelt. Gegeniiber
Markus bildet es eine neue theologische Aktualisierung der Jesustradition in einer
neuen historischen Situation der Urkirche.

¢) «Erziahlung» (Lk, 1,1)

Das Verstiindnis des Begriffes digg@sis im Vorwort des Lk-Evangeliums (Lk
1,1-4) betrifft direkt das Wesen der Erzihlung des dritten Evangeliums und somit
sein theologisches Projekt. Wir vertreten die Meinung, dass die lukanische «Er-
zahlung» dasselbe formale Wesen hat wie die Erzihlungen von Mk und Mt. Der
Unterschied besteht in ithrem theologischen Inhalt. Es ist der Begriff in der Ge-
samtheit des Syntagmas anataxasthai didgesin peri ton peplérophoréméndn en hé
min pragmaton («eine Erzihlung abzufassen tiber die Dinge, die sich unter uns
zugetragen haben». Lk, 1, 1) zu analysieren?°.

Gelegentlich wird digggsis mit «Bericht» iibersetzt. Wir haben nichts gegen
diese Ubersetzung, wenn sie entsprechend nuanciert wird. Der Bergriff ist aber
zweideutig. Einige Exegeten stiitzten sich auf thn, um den Entwurf von Lukas als
«Historie» zu bezeichnen. Der Sinn von digg@sis hiingt vom Verb pléroforein ab,
das ithm innerhalb des Syntagmas, in dem es miteinbegriffen ist, Sinn verleiht.
Auch es ist mehrdeutig. Es bedeutet zundchst die «Vollendung» vor allem zeitli-
cher Gegebenheiten. In diesem Sinn sind alle christologischen Heilsereignisse, un-
ter denen die Auferstehung und Erhéhung hervorragen, «zum Abschluss gekom-
men,» wobel freilich das Zeugnis vom Erdenleben Jesu eingeschlossen sein muss
(vgl. 1,21f; 10,39). Gleichzeitig will Lukas aber auch den «Erfiillungscharakter»
dieser Geschehnisse zum Ausdruck bringen. Er versteht sie somit theologisch im
Lichte der alttestamentlichen Verheissung. Hier ist also der fiir den christlichen
Derasch bezeichnende Aspekt der «Erflillung der Schrift» mit eingeschlossen.

Die diggésis wird durch die folgende Sequenz des lukanischen Vorwortes bestii-
tigt: «...so wie uns jene uberliefert haben, die von Anfang an Augenzeugen (au-
toptai) und Diener des Wortes (hypeérétai tu logu) gewesen sind» (V 2). Auf der
einen Seite bezieht sich Lukas auf die Jesustiberlieferung als Objekt, auf das, was

150



durch die Augenzeugen tberliefert worden ist, auf «alles, was Jesus von Anfang
an wirkte und lehrte bis zu dem Tage, da er (in den Himmel) aufgenommen wur-
de» (Apg 1,1-2; vel. 1,21f; 10,37). Andererseits muss man das Syntagma «Diener
des Wortes» ernst nehmen, deren Aufgabe nicht allein in einer einfachen Uberlie-
ferung der Begebenheiten Jesu besteht, sondern in einer authentischen theologi-
schen Arbeit, beruhend auf der christlichen Interpretation des AT, dem christli-
chen Derasch. Zur Jesusiberlieferung gehort somit auch ihre theologische Deu-
tung mittels christlichen deraschartigen Rekurses auf die Schrift.

I11. Schlussfolgerungen

Was heisst das fiir dic Evangelien als Erzihlung? Die moderne «Erzdhlkri-
tik,» die zwischen Geschichte (story) und Abhandlung (discourse) unterscheidet,
greift die Untersuchung der evangelischen Erzihlungen vom Ansatzpunkt der all-
gemeinen literarischen Kritik aus auf. Sie war zweifelsohne fiir die Interpretation
der evangelischen Erziihlungen hilfreich. Andererseits scheinen dabei grundlegen-
de Elemente zum Verstindnis ihres Wesens aus dem Auge verloren zu gehen. Der
Strukturalismus verzichtete darauf, aussertextliche Elemente, die als Referenz die-
nen, zur Interpretation der Texte heranzuziehen. Er konzentriert sich so exklusiv
auf den Text, dass er die Entstehung vier verschiedener Evangelien nicht richtig
erkliaren kann.

Wir meinen, dass die Evangelien im Milieu der narrativen und aggadischen
alttestamentlichen Tradition entstanden sind. Wir versuchten aber, die sogenann-
te «Parallelomania» zu vermeiden?°), indem wir ins Zentrum das Spezifische des
christlichen Derasch stellten und gleichzeitg die Anwendung eines Standardbe-
griffes des «Midrasch» auf das NT zu verhindern suchten. Wir meinen, dass die
Erzihlweise der Evangelien ein Erbe der alttestamentlichen narrativen Denkform
ist, die in der Geschichte ihre fundamentale Denkkategorie hat, und ebenso der
excgetischen aggadischen Methoden der Erzihlung und Ausarbeitung der Ge-
schichte. Die «Erzidhlungy der Ereignisse ist die narrative Ausarbeitung derselben
und dadurch theologische Aussage. Es ist wahrscheinlich, dass die Autoren der
Evangelien von der jidischen Aggada eine Mentalitit erbten, die die Bibel im
Lichte der gegenwirtigen Umstinde zu lesen und immer wieder neu zu lesen
pflegte. Dies erkldrt, warum die Christen bereit waren, die Erzihlung der Ge-
schichte Jesu aufgrund neuer pastoraler Bediirfnisse immer wieder neu in Angriff
zu nehmen. Die Torah zu verdringen und an ihre Stelle das Leben Jesu zu stellen
bedeutete, in die Dynamik eines neuen Credos zu treten, das aber mit derselben
hermeneutischen Mentalitdt behandelt wurde.

Es liegt nicht in unserer Absicht, zu behaupten, die gesamten Erzihlungen
der Evangelien scien durch den Derasch-Begriff zu erklaren. Der «Panderaschis-
mus» wiire auf die Dauer genauso nachteilig wie andere Methoden, mit dem An-
spruch, allein giiltig zu sein. Das Wesen der Erziihlung muss allen méglichen Me-
thoden, durch die es erkliart werden kann, offenstehen. Nach unserer Meinpng
hat aber die Aggada als narrative Denkform und Interpretationsmethode einiges
dazu zu sagen.

151



(2]

~

10.
. E. Jacob, Theologie de I’Ancien Testament, 1955, 149.
12.

11

13.

14.
1.5.

16.

17

ANMERKUNGEN

. Der vorliegende Versuch setzt meine Monographie: El método midrasico y la exégesis

del Nuevo Testamento (Biblioteca midrasica 4), Valencia: Institucion San Jeronimo,
1985, voraus.

. B. Chilton, A. Galilean Rabbi and his Bible. Jesus’ own Interpretation of Isaiah.

London, 1984, 13ff.

. Als Beispicel der gegenwiirtigen Riickkehr der neutestamentlichen Exegese zur altte-

stamentlichen und jiidischen Welt vgl. N. Lohfink, Das Jidische am Christentum.
Die verlorene Dimension, Freiburg/Basel/Wien, 1987, M. Klopfenstein/U. Luz/S.
Talmon/E. Tov (Hrsg.). Mitte der Schrift? Ein judisch-christliches Gesprich. Texte
des Berner Symposions vom 6.-12. Jan. 1985 (JeC 11), Bern/Frankfurt/New York/
Paris, 1987.

. Del Agua (O. Anm. 1) 21-27. Vgl. auch M.P. Miller, «Midrash,» IDB Suppl. Vol,

Nashville, 1976, 593-397; R. Bloch, Midrasch,» DBS V., 1957, 1263-1281.

. A.G. Wright, The Literary Genre Midrasch, CBQ 28, 1966, 105-138. 417-547, Zitat

455.

. R. Le Déaut, A propos d’une definition du midrash, Bibl. 50, 1960, 395-413.
. Del Agua (O. Anm. 1) 291. Eine Definition des «Midrasch» als literarische Gattung

gibt J.W. Bowker, The Targums and Rabbinic Literature. An Introduction to Je-
wish Interpretations of Scripture, Cambridge, 1969, 69: «Exegesis of Scripture which
attaches the exegesis to the text which it is expounding or from which it has been de-
rived (as opposed to Mishnah, where the material is recorded independently of
Scripture).» Eine andere Definition schlagt L. Hartman vor: «Every interpretation
and application of the Scripture,» in: M Didier (ed.), L’evangile selon Matthieu: ré-
daction et théologie (BETL 29), Gambloux, 1972, 148. Es scheint uns, dass das
Konzept, das Hartman ausdrickt, weiter und passender fuir die Exegese des NT ist.

. Der Ausdruck «narrative Theologie» bezicht sich auf den Inhalt und auf die Metho-

de der Aggada. Andererseits ist die Einschliessung des Begriffes «Historiographie»
im Titel in dem Sinn gerechtfertigt, als die Methode der Historiographie des AT die
biblische Theologie mit einschliessen kann (und muss), vgl. u.a. J. van Seters, In
Search of History. Historiography in the Ancient World and the Origins of Biblical
History, New Haven/London, 1983, 209ff.

. G. von Rad, Theologie des Alten Testaments I, Miinchen 189: «Die Aussage: «Jahwe

hat Israel aus Aegypten herausgefiihrt,» hat, wo immer sie ausgesprochen wurde,
den Charakter eines Bekenntnisses.»
Von Rad, ebd. 190f.

Wir folgen hier dem neuesten Werk von M. Fishbane, Biblical Interpretation in An-
cient Israel, Oxford 1985, 380-407.

Vegl. ebenso die Parallele zu 2 Kéon 23,28, das Ende des Josija, und den Zusatz in 2
Chi¥ 35,2656,

Vel. T. Willi, Die Chronik als Auslegung, Géttingen, 1976.

Vel. W. Bacher, Die exegetische Terminologie der judischen Traditionsliteratur I-11
Leipzig 1899-1905, dort I, 133; 11, 142f.

Vel. R. Le Déaut, La Nuit Pascale. Essai sur la signification de la Paque juive a par-
tir du Targum d’Exode XII, 42 (AB 22), Roma 1963, 73, vgl. 59 .

Fiir eine Reflexion iiber Schrift und Tradition als die beiden Quellen der Offenba-
rung im Judentum vgl. Schalom Ben-Chorin, Narrative Theologie des Judentums an-

152



18

21

22,

23.

24.

25

26.

27.

hand der Pessach-Haggada, Tubingen, 1985, 11-29. Die Verbindung und Zusammenge-
horigkeit von Schrift und Tradition zeigt sich in der Exegese als Mittel, die Bibel der
Gegenwart anzunihern. Selbst die Schrift ist eine Frucht der Tradition, vgl. G. Vermes,
Scripture and Tradition in Judaism. Haggadic Studies, Leiden, 1961.

Die Torah muss als «Weisung» (M. Buber) und Unterweisung verstanden werden,
und nicht so sehr als «Gesetz» (ndmos: LXX), «sondern primdr als Niederschlag der
gottlichen Offenbarung... und dariiber hinaus als narrative Theologie, die erzihlend
von Schopfung und Rettertat Gottes, von Gericht und Gnade, berichtet» (Schalom
Ben-Chorin, Jidischer Glaube, Tubingen 1979, 10.12.

. Vgl. Schalom Ben-Chorin, Narrative Theologie (0. Anm. 17), bes. 11-25; auch E.D.

Goldschmidt, The Passover haggadah. Its Sources and History, _J_erus?dem 1970. Die
Pessach-Haggada wurde schon als «Matrix» der evangelischen Uberlieferung vorge-
schlagen, so D. Daube, The Earliest Structure of the Gospels, NTS 5, 1958/59, 174-
187.

. Del Agua (0. Anm. 1) 83-96, besonders 84-87;vgl. A. Finkel, The Pharisees and the

Teacher, of Nazareth (AGSU 4), Leiden, 1964. R.T. France, D. We{ﬁmm (Hrsg),
Gospel Perspectives. Studies in Midrash and Historiography III, Sheffield, 1983.

. B. Gerhardsson, Memory and Manuscript. Oral Tradition and Written Transmission

in Rabbinic Judaism and Early Christianity, Copenhagen 1961, 225: «Early Chri-
stianity was not Torah-centric: it was Christocentric.»

Wir ziehen vor, den Ausdruck «narrative Theologie» zu beniitzen, statt «narrative
Christologie,» denn wenn man sie als christliche Aggada aufgrund ihres Rekurses
auf das AT versteht, sind ihre Inhalte nicht nur christologisch sondern auch theolo-
gisch, ekklesiologisch, anthropologisch und eschatologisch, vgl. Del Agua (O. Anm.
1) 2. Teil.

Redet man vom Derasch, ist es logisch, an eine «Schule» oder eine «Gruppe» zu
denken, so K. Stendahl, The School of St. Matthew and its Use of the Old Testa-
ment, Uppsala 1954; R.A. Culpepper, The Johannine School. An Evaluation of_the
Johannine-School Hypothesis Based on an Investigation of the Nature of Ancient
School, Missoula, 1975. In El método midrasico (O. Anm. 1) 173-290 haben wir die
«Derasch-Schule» fiir das kreative Milieu der neutestamentlichen Literatur gehalten.
In 11QMelch 18 wird der mébasser von Jes 52,7 mit der messianischen, priesterli-
chen Gestalt von Melchisedeck identifiziert. Vgl. J.4. Sanders, From Isaiah 61 to
Luke, in: J. Neusner (Ed.), Christianity, Judaism and Other Greco-Roman Cults.
Studies for Morton Smith at Sixty I, Leiden, 1975, 75-106. Vgl. auch A. del Agua, El
cumplimiento del Reino de Dios en la mision de Jesus: Programa del evangelio de
Lucas (Lc 4,14-44), Estudios Biblicos 38, 1979/80, 169-293. Fiir die Deutung von Jes
61,1-2 in der alttestamentlichen Tradition vgl. L. C. Crokett, The Old, Testament in
the Gospel of Luke; with Emphasis on the Interpretation of Isaiah 61,1-2, Ann Ar-
bor 1966.

P. Stuhlmacher, Zum Thema: Das Evangelium und die Evangelien, in: ders. (Hrsg.),
Das Evangelium und die Evangelien (WUNT 28), Tiibingen, 1983, 21. Vgl. B.C.
Chilton, A Galilean Rabbi and his Bible Jesus’ Own Interpretation of Isaiah, Lon-
don 1984, 148ff.

Nach allgemeiner Meinung inspirierte sich Mt durch den Ausdruck sefer téledot aus
Gen 2,4; 5,1 (LXX). Man darf nicht vergessen, dass in 2 Chr 13,22 (LXX) das Wort
«Midrasch» mit biblos lUbersetzt wird.

Vgl. A. Sand, Das Evangelium nach Matthiius, (RNT), Regensburg 1986, 41: Mt
will «gleich zu Beginn sein ganzes Werk unter den Gedanken eines umfassenden ge-
schichtlichen Zusammenhangs stellen und seinen geschichtstheologischen Entwurf
unter der Bezeichnung “Buch des Ursprungs” andeuten.»

153



28. Vgl. U. Luz, Das Matthiusevangelium I (EKK I/1), Neukirchen-Ziirich 1989, 85:
«Dass christologische Aussagen als Geschichte erzihlt werden, hat eine fundamenta-
le Bedeutung.» Ein Kommentar von Mt als Derasch von Mk und Q ist der von R.
H. Gundry, Matthew: A. Commentary of his Literary and Theological Art, Grand
Rapids 1982. Fiir eine Synthese des globalen Rekurses auf das AT in Mt, vgl. Del/
Agua, El método midrasico (O. Anm. 1) 223-227.

29. Vgl. A. del Agua, El concepto lucano de relato (diégésis) como teologia narrativa,
Scriptorium Victoriense 33, 1986, 97-122.

30. Vgl. S. Sandmel, Parallelomania, JBL 81, 1962, 1-13.

154



	Die "Erzählung" des Evangeliums im Lichte der Derasch Methode

