Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Midrasch : die Rabbinen und die Hebraische Bibel
Autor: Porton, Gary G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960814

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Midrasch:
Die Rabbinen und die Hebraische Bibel”

von Gary G. Porton

Michael Fishbane schreibt, «einer der bemerkenswertesten Ziige der
grossen Weltreligionen» sel «das Aufsteigen von Traditionen und Kommenta-
ren, die die urspringlichen autoritativen Lehren erginzten, zu selbstidndiger
Wiirde.»' So wichtig sind die verschiedenen Auslegungstraditionen der westli-
chen Hauptreligionen, dass man sagen konnte, einer der wichtigsten Faktoren,
die Judentum, Christentum und Islam trenne, sei deren Auslegungstraditionen
der Hebriischen Bibel?>. Ausserdem koénnte man behaupten, Judentum sei eine
Religion, die primir auf Kommentaren basiere. Juden lesen die Bibel nicht an
und fiir sich, sondern treten nur durch Generationen von formellen und informel-
len Kommentaren des Textes an sie heran. In der Gesetzessphére begreift man
die Gesetze der Tora, indem man zuerst den Wald mittelalterlicher Gesetzesbu-
cher und das Meer des Talmud durchzieht, gemiss jidischer Tradition echte
Reprisentationen der Gesetze, die explizit oder implizit in der Tora sind?. In dhn-
licher Weise resultiert ein umfassendes Verstehen der Bibel aus dem Lesen der Bi-
bel zusammen mit dem Kommentar von Rabbi Salomon ben Isaak (Raschi) und
den mittelalterlichen und modernen Kommentatoren, die ihm folgten.

Zudem konnen wir verschiedene Formen frithen Judentums unterscheiden
aufgrund ihrer Auslegungen der Hebriischen Bibel. Unter Berufung auf Jose-
phus haben viele Gelehrte behauptet, dass der wesentliche Unterschied zwischen
den Sadduziern und den Pharisdern darin bestehe, dass erstere sich auf die litera-
le Auslegung der Hebriischen Bibel verliessen und die miindlichen Traditionen
ablehnten®. Aber es ist schwierig sich vorzustellen, dass irgendeine Gruppe, die
erst mehrere Jahrhunderte florierte, nachdem die Tora endgiiltig herausgegeben
wurde, diesen Text ohne irgendein interpretatives Programm und ohne Traditio-
nen gebraucht haben sollte. Und — eine wortliche Interpretation ist immer noch
eine Interpretation®. Deshalb ist es wahrscheinlich, dass einer der Griinde, wel-
cher die Sadduzier von den Pharisdern unterschied, ihre verschiedenen Auslegun-
gen der Hebriischen Bibel war. Ahnlich waren die exegetischen Programme von
Philo” und der Qumran-Leute® bezeichnenderweise anders als die der paldstini-
schen Rabbinen. Biblische Auslegung innerhalb des jiidischen Kontextes zu un-
tersuchen heisst deshalb, ein wesentliches Element des jiidischen Systems zu exa-
minieren.

* Aus dem Amerikanischen tibersetzt von Isabelle Noth



Definition von Midrasch

In den vergangenen 40 Jahren hat das Studium des Midrasch — der meist ge-
brauchte hebriische Ausdruck um biblische Auslegung zu identifizieren —, eine
Renaissance erfahren, die zu einer grossen Vielfalt von Definitionen des Terminus
fuhrte®. In der traditionellen Literatur hat der Begriff «Midrasch» drei verschie-
dene technische Bedeutungen: Er bestimmt den Prozess des Auslegens biblischer
Texte, er beschreibt die Sammlungen biblischer Auslegungen, und er bezeichnet
die Auslegungen selber!'®. Aehnlich ist die Gelehrten-Gemeinschaft streng ge-
schieden in bezug auf die Bedeutung von Midrasch und hat diese Auswahl an Be-
deutungen sogar vergrossert. Einige setzen Midrasch gleich mit Predigten!!, wih-
rend andere ihn in Bezichung setzen zur Aggada, den nicht-gesetzlichen Teilen
rabbinischen Denkens!?. Wieder andere schlagen vor, dass Midrasch eine umfas-
sende Titigkeit sei, die bedeutend mehr umschliesse als lediglich das Auslegen
von Texten!3. Da sind solche, die sagen, Midrasch stehe in enger Verbindung zur
Bibel, wihrend andere behaupten, es sei nicht essentiell fiir Midrasch, eine klare
Beziehung zu einem biblischen Text zu haben'#. Einige konzentrieren sich auf die
Funktion von Midrasch!®, wihrend andere thn als literarisches Genre behan-
deln’®. Obwohl die Vielfalt von Definitionen von Midrasch so angewachsen ist,
dass mehrere Forscher daraufl verzichtet haben, den Begriff zu kliren!’, zwingt
uns die Fiille von Erkliarungen dazu, einen Konsens liber seinen Gebrauch zu er-
reichen.

Das hebriische Wort «Midrasch» ist ein von der Wurzel drsch abgeleitetes
Nomen, das gewohnlich «fragen» oder «untersuchen» bedeutet!®. Sehr oft er-
scheint in der Bibel Gott oder ein menschlicher Konig als Objekt des Verbums,
das Wesen, dem die Untersuchung gilt'?. Esra 7,10 1st die fruheste biblische Pas-
sage, in welcher ein geschriebener Text das Objekt der Untersuchung ist?°. In der
Qumran-Literatur hat drsch verschiedene Bedeutungen wie «suchen», «untersu-
chen», «besuchen», «sorgen fiir», «begehren», «wiinschen», «studieren» und
«auslegen»?!. In den frithesten rabbinischen Dokumenten, herausgegeben in der
ersten Halfte des 3.Jhs n.Chr. hat drsch eine mehr technische Bedeutung. In die-
sen Sammlungen verweist es meistens auf einen Typ logischer Deduktion von der
Bibel?2.

Das Nomen «Midrasch» erscheint zweimal in der Bibel?3, beide Male
scheint es sich auf eine schriftliche Sammlung zu beziehen?*, aber die genaue Na-
tur der Schriften oder die Bedeutung des Ausdrucks ist dunkel?®. «Midrasch» hat
in der Qumran-Literatur eine Vielzahl von Bedeutungen; es verweist nicht immer
auf biblische Auslegung?®. In den rabbinischen Texten kann «Midrasch» ein all-
gemeiner Begriff sein, der sich auf «Studieren» oder «Untersuchen» bezieht, oder
er kann Schriftauslegung bzw. Sammlungen solcher Auslegungen bezeichnen?”.
Zumindest vom Standpunkt spédtantiker Rabbinen aus, wurde Midrasch — trotz
seiner vielfiltigen Bedeutungen — doch meistens auf biblische Auslegung ange-
wandt und wurde so dann auch in der jidischen Tradition verwendet. Wenn Ju-
den den Ausdruck «Midrasch» gebrauchen, so bezichen sie sich fast immer auf
eine Auslegung der Hebriischen Bibel.

124



Zentralitit des biblischen Textes

Die Zentralitit und Erscheinung eines biblischen Textes ist wesentlich fiir die
Natur des Midrasch. Wenn einige vorgeschlagen haben, jede Aneignung eines an-
tiken Textes als Midrasch zu klassifizieren, oder andere behauptet haben, Mi-
drasch sei jegliches Auslegen?®, so sind diese Positionen abzulehnen. Wiirden wir
diesen Standpunkt akzeptieren, wire praktisch alles im Judentum Midrasch,
denn das Auslegen antiker Traditionen, biblischer oder nicht-biblischer, ist ein
wesentliches Element innerhalb des jiidischen Denk- und Titigkeitssystems. In
der Spitantike gab es jedoch mindestens zwei Hauptarten, in die rabbinisches
Material gegliedert wurde: Mischna und Midrasch. Die Mischna und ihre Beglei-
terin 7osefta wurden vor der Mitte des 3.Jhs unserer Zeitrechnung herausgege-
ben. Die Mischna hat eine unklare Bezichung zur Bibel, denn sie zitiert die Bibel
sehr selten bzw. spielt nur sehr selten auf biblische Ideen, die hinter ihren Regeln
stehen, an. Ferner sind die Mischna-Gesetze nicht das logische Ergebnis des bibli-
schen Textes2®. In den Worten Jacob Neusners: «Die oberflidchliche Bezichung
zwischen Mischna und Schrift ist nur deshalb unklar, weil die Mischna ihre ge-
setzlichen Aussagen nie mit der Schrift verbindet oder behauptet, in Ubereinstim-
mung mit der Schrift zu entscheiden. An der Oberfliche wiinscht die Mischna,
unabhiingig von der Schrift zu sein und zu behaupten, dass die Quelle ihrer Ge-
setze eine andere ist als die Schrift. Deshalb verbindet sich die Mischna beim er-
sten Blick in dem, was sie behauptet zu sein oder zu tun, niemals mit der Schrift.
Aber es braucht natiirlich kaum einen zweiten Blick, um das Gegenteil aufzuzei-
gen, ndmlich dass die Mischna abhingig ist von der Schrift, sowohl von der the-
matischen Anordnung als auch von den Themen und Regeln.»*? So sondert sich
Mischna offenkundig vom biblischen Text ab, obschon eine Beziehung zu ihm
besteht. Deshalb ist die Frage, ob der biblische Text in einer bestimmten Perikope
in den rabbinischen Sammlungen erscheinen muss oder nicht, entscheidend flir
unsere Verhiltnisbestimmung von Mischna und Midrasch. Diese Frage wird
noch wichtiger beim Vergleich von Mischna mit den frithesten Midrasch-Samm-
lungen, die aus ungefihr derselben Zeit stammen und die auch in der Mischna
vorkommende Stellen enthalten. In der Mischna enthalten diese Stellen keinen
Bezug zum biblischen Text; wenn jedoch diese Stellen in den Midraschsammlun-
gen wiederholt werden, dann sind sie deutlich verbunden mit einer biblischen Pe-
rikope.

Sifra, unser frihester Leviticus-Kommentar, enthélt viel an Material, das
auch in der Mischna erscheint, v.a. in der Diskussion iiber die Gesetze betreffend
einer menstruierenden Frau, Schimmel und Hautkrankheiten. Was das Material
in den zwei Dokumenten unterscheidet, ist lediglich das Vorhandensein bzw. das
Fehlen eines spezifischen biblischen Textes3!. Die Sifra verbindet Mischna-Peri-
kopen in bemerkenswerter Weise mit dem biblischen Text. Wenn die Mischna
den Anschein geben will, ihre Gesetze entstammten einer anderen Quelle als der
Schrift, so nimmt die Sifra einen entschieden entgegengesetzten Standpunkt ein.
Im Unterschied zur Mischna will die Sifra behaupten, dass man nur durch Offen-
barung, d.h. durch den biblischen Text, das Gesetz in Kraft setzen konne. Wie
Neusner ausfiihrt: «Eine kritische Polemik, die fiir den Zweck der Sifra funda-

125



mental ist, besteht darin, die Unangemessenheit der von Offenbarung selb-
stindigen Vernunft aufzuzeigen. Sifra fragt: Braucht dieser Satz, mit einem
Beweis-Text belegt, wirklich den festgesetzten Beweis der Offenbarung? Ver-
mag er nicht auf der Basis autonomen Verstandes festzustehen, ohne Hilfe der
Schrift? Manchmal wird die Schrift zeigen, dass das Gegenteil des Verstande-
sergebnis Resultat der Exegese ist. Deshalb ist die Wahrheit nur durch Exege-
se zu entdecken. Zu anderen Zeiten wird die Sifra zeigen, dass die Vernunft
selber fehlerhaft, unvollkommen und nicht definitiv ist. An wichtigen Stellen
wird sie nicht nur einen gegebenen Satz zu beweisen versuchen, sondern auch,
dass der Satz nur durch Offenbarung, durch Exegese der Schrift, darzustellen
ist. Es ist schwierig, den Eindruck zu vermeiden, dass das primére Ziel der Re-
daktoren der Sifra darin bestand, die Mischna und die Tosefta, beides Doku-
mente, die sich in keiner Weise um das exegetische Fundament ihrer Gesetze
kimmern, zu kritisieren«?*2. So besteht also der einzige klare Unterschied zwi-
schen Mischna und Sifra in den bei beiden vorhandenen Stellen darin, dass
letztere zusatzlich noch den biblischen Text bezeugt. Das Vorkommen des
Verses ist, wie Neusner ausfiuhrt, zentral fiir die Sifra, wie umgekehrt das Feh-
len des Bibelverses wesentlich ist fiir die Mischna. Aus diesem Grunde ist es
fundamental, dass der biblische Text in einem Abschnitt, den wir als Beispiel
von Midrasch heranziehen wollen, klar zitiert ist. Denn, wie wir schon andeu-
teten, ist nicht alles im antiken Judentum eine Auslegungstradition; nicht alles
ist mit der Schrift verknupft. Midrasch ist nur eine Tatigkeit, selbstverstind-
lich eine Haupttatigkeit, mit der sich spdtantike Rabbinen beschiftigten. Dies
kann verdeutlicht werden, wenn wir zwischen midraschischer und nichtmidra-
schischer Titigkeit unterscheiden?®?.

Einige Forscher haben zwar die Tatsache akzeptiert, dass Midrasch eine
enge Beziehung zum biblischen Text hat, aber sich auf die Funktion von Mi-
drasch als seinen entscheidenden Charakterzug konzentriert. Z.B. findet Slo-
nimsky das Wesen von Midrasch in seiner Botschaft des Trostes*#, und Bloch
beschaftigt sich mit der Fihigkeit des Midrasch, den biblischen Text relevant
und fir die Rabbinen bedeutungsvoll zu machen?®>. Bruns betont ebenfalls
den Versuch der Rabbinen, den biblischen Text zeitgemaiss zu aktualisieren.
Die Voraussetzung von Midrasch ist, so schligt er vor, dass der Text «offen
bleiben muss», mehr zu sein als der Kontext seiner Komposition»3°. Offenheit
i1st charakteristisch fir den Kanon, «die Offenheit des Geschriebenen; seine
Anwendbarkeit auf die Zeit seiner Interpretation, sein Angewiesensein auf
Applikation«®*’. Daran ist etwas Wahres; zweifelsohne dienten einige Mi-
drasch-Abschnitte dazu, die Schrift fiir die Juden relevant zu machen wihrend
ithrer ganzen Geschichte. Aber die Offenheit und die Notwendigkeit, gleichzei-
tig zu werden, die diese Autoren als Charakteristika der Bibel sehen, sind ge-
nauso Merkmal jedes anderen jidischen Textes. Ebenso wie einige Midra-
schim versuchten, die Bibel auf ihre zeitgenossische Welt anzuwenden, sah die
Gemara die Mischna als einen Text an, der aktualisiert werden musste, und die
mittelalterlichen Kommentatoren betrachteten den Talmud ebenso. Wenn die
Produktion der Gemara dasselbe ist wie das Erstellen eines Midrasch, und die
Produktion ecines mittelalterlichen oder modernen Kommentares tber den Tal-

126



mud dasselbe ist wie beides, dann ist alles, was die Rabbinen nach dem 2.Jh.
produzierten, im Grunde genommen dasselbe, sodass nichts getrennt und
nichts voneinander verschieden ist. Wahrend wir der Bedeutung der Herme-
neutik als eines rabbinischen Unternchmens zustimmen und auch bejahen,
dass dieselben Techniken beim Auslegen der Mischna und der Tora gebraucht
werden konnten, wiirde ich behaupten, die Rabbinen hitten dies als vonein-
ander verschiedene Unternehmen betrachtet. Obwohl das miundliche Gesetz
(Mischna/Gemara) das geschriecbene Gesetz (Tora) ergidnzte, wurde ihnen
zwel verschiedene Namen gegeben, was anzeigt, dass sie beide als konzeptio-
nell verschieden gedacht wurden. Und die Produktion mittelalterlicher Kom-
mentare, dieselbe Art von Titigkeit, kann nicht mit dem Wort Midrasch be-
zeichnet werden. Obwohl das Erschaffen von Midraschim, Gemarot und von
Kommentaren dhnliche hermeneutische Aktivititen sind, so sind sic doch ver-
schieden, und sei es nur deshalb, weil sie auf verschiedenen Dokumenten basie-
ren, die in einem bestimmten Verhaltnis zueinander stehen.

Neuere Midrasch-Forschung

In den letzten paar Jahren beschiiftigte sich eine Reihe amerikanischer Lite-
rar-Kritiker mit dem Midrasch und versuchte, seinen Charakter im Verhaltnis zu
zeitgendssischer Literaturtheorie zu verstehen3®. Diese Studien haben viele inter-
essante und wichtige Fragen iiber die Natur rabbinischen Midraschs aufgewor-
fen; der fiir unsere Diskussion wichtige Punkt sind ihre Gedanken tiber die Para-
meter rabbinischer Interpretation. Die Debatte dreht sich oft um die Offenheit
des biblischen Textes und um das Argument, die midraschische Tétigkeit der
Rabbinen verschmelze irgendwie mit dem Bibeltext selber. Fiir die Literar-Kriti-
ker verschmilzt die Tora als Text mit den Rabbinen und ihrer Interpretation als
Text, sodass Midrasch und Schrift ein intertextuelles Ganzes bilden. Von «midra-
schischen» und «post formalistischen Zeiten» sprechend, schricben Hartman und
Budick: «Diese Art von Auslegung lihmt sich selber nicht bei der Konfrontation
mit der Unbestimmtheit der Textbedeutung. Stattdessen wird seine eigene Aktivi-
tit ganz in Anspruch genommen von der Aktivitit des Textes, sodass ein Konti-
nuum intertextueller Zusétze produziert wird...»3°. Kurz, die rabbinischen Ausle-
ger und ihre Auslegungen werden — recht verstanden — Teil des Bibeltextes. Zu-
dem werden die individuellen Rabbinen absorbiert in das kulturelle Ganze, ein
Ganzes, welches das Wesen des jiidischen Volkes und sein kulturelles Schaffen
einschliesst. Hartman und Budick notieren weiter: «Was jetzt besonders interes-
sant erscheint, ist die Unklassifizierbarkeit und Eigensinnigkeit des Midrasch, sei-
ne Fihigkeit, ohne sichtbare Grenzen zu funktionieren... Midrasch verwickelt
sich irgendwie in stets neue Offenbarungen eines urspriinglichen Textes, wihrend
die Frage nach Urspriingen in die lebendige Tradition des Schreibens verschoben
wird»*°. Aehnlich schreibt Handelman, dass der Text und die rabbinischen Aus-
legungen in ein intertextuelles Ganzes verschmelzen: «Die ganze traditionelle Me-
thode (jiidischer) Schriftauslegung ... bestitigt das Prinzip mehrerer Bedeutungen,
die Notwendigkeit kontinuierlicher Auslegung, von historischem Verstdnd-

127



nis und Anpassung und der Anwendung spezieller hermeneutischer Verfah-
ren, die fur gottlichen Ursprunges gehalten werden. Der Text war von seiner
Auslegung und seinem Kommentar nicht zu trennen. Auslegung ist kein pro-
visorisches Vorspiel fiir ein endgiiltiges Verstindnis, sondern Teil der gottli-
chen Offenbarung selbst.»*!

Zuletzt, grundsitzlich in Ubereinstimmung mit der Position, dass rabbi-
nische Auslegungen selber Teil des biblischen Textes werden, schreibt Boya-
rin: «Die Rabbinen als aufmerksame Leser der Bibel entwickelten ein scharf-
sinniges Bewusstsein flr die... intertextuellen Bezichungen innerhalb des Heili-
gen Buches. Konsequenterweise bestand ihre eigene hermencutische Arbeit
aus einem kreativen Prozess weiteren Verbindens und Wiedervereinigens bibli-
scher Verse zu neuen Texten, wobei die ausgelegten Beziehungen schon im
Text — wie er war — aufgedeckt und ebenso neue kreiert werden... Diese Be-
schaftigung wurde als Offenbarung selber erlebt, und die biblische Vergangen-
heit wurde in der midraschischen Gegenwart lebendig... Midrasch wurde das
spirituelle Mittel fir das Wiederaufleben der grossen Ereignisse und fiir ihre
Aktualisierung, indem er den Schépfungsprozess der Schrift fortsetzte und in-
dem er mundliche Tora und nicht bloss Paraphrase schriftlicher Tora war.»*?

Wihrend zeitgenossische Literar-Theorie eine Unterscheidung zwischen
Leser/Ausleger eines Textes und dem Text selber ablehnt, ist es nicht klar,
dass dies die Position der Rabbinen war, denn es gibt genug Beweise um auf-
zuzeigen, dass die Rabbinen die Tora iiberhaupt nicht als Text betrachteten,
der zu den Theorien moderner Literar-Kritik passt. Wie Green bemerkte,
hangen die neuen Auslegungs-Theorien ab vom Verstechen der Tora aus-
schliesslich als eines Textes. Falls sie nicht Text ist, sind die Behauptungen der
Untrennbarkeit von Ausleger und Text unhaltbar. Vor allem behandelten die
Rabbinen die Tora als ein heiliges Objekt. Diesbeziiglich enthielt die Tora die
leeren Rander wie auch den geschriebenen Text; d.h. die ganze Schriftrolle
war heilig. Der Schutz der Schriftrolle iberwog das Gebot, am Sabbat nicht
zu tragen; und eine beschadigte Schriftrolle wurde begraben, allein oder in ei-
nes Weisen Sarg*?. Green schreibt: «Was auch immer es sonst noch gewesen
sein mag, das Geschriebene, dem wir “Schrift” sagen wirden, wurde in der
rabbinischen Kultur als heiliges Objekt angesehen, etwas, das verehrt werden
muss... Als Artefakt bildete die Tora-Rolle mit ithrem heiligen und angeblich
unveranderten und unverdnderlichen Geschriebenen das erforderliche- feste
Zentrum flr das rabbinische Frommigkeits-System»*#. In der Tat, wie Green
anfligt, konnte die unvokalisierte Tora als Text nicht gelesen werden, ohne
«ihr einen entschlossenen Diskurs aufzuerlegen». Und in einigen Fillen muss-
ten die Rabbinen andere Worte lesen als im Text geschrieben stand. So «war
das Lesen der sefer Torah im rabbinischen Judentum weniger eine Angelegenheit
des Entzifferns einer Inschrift, als vielmehr des Rezitierens eines vorher bekann-
ten Diskurses und seiner Anwendung auf das Schreiben»**. Kurz, die Rabbinen
sahen die Tora als etwas «anderes», denn «als ein heiliges Objekt besass die
Schrift eine Gegebenheit, eine Fixiertheit und eine Substantialitiit, die sie von den
Rabbinen und ihren Traditionen unabhingig erscheinen liess»*°. Die Konzeption
der Rabbinen von der Tora als heiligem Objekt schliagt vor, dass deren Interpre-

L28



tation mit den Texten nicht komplett verschmelze. Sie mégen den Text ausle-
gen, aber sie fuhren nicht fort mit seiner Erschaffung.

Brownlee*’, Zunz*® und Weingreen*® behaupten, dass Midrasch dazu
diente, neue Gesetze in Beziehung zu setzen mit der Schrift, so dass die neuen
Konzeptionen und Praktiken von der Gemeinschaft akzeptiert wiirden. Ob-
schon dies fiir einige wichtig war3°, ist es sicherlich nicht eine entscheidende
Aufgabe der Herausgeber der Mischna-Tosefta gewesen. Zudem gibt es im
Midrasch vieles, was sich nicht mit rituellen Praktiken beschiftigt, sondern
mit Ethik und Moral. Das Verbinden neuer Gesetze mit der Schrift diente
ebensosehr dazu, die Schrift relevant und jidisch zu machen, als dazu, den
Gesetzen Autoritdt zu verleihen. Wihrend einige Beispiele von Midrasch
«neue» Riten und Rituale mit der Schrift verbinden, nehmen nicht alle Mi-
drasch-Texte an dieser Aktivitit teil. Vermes hélt fest, dass der Midrasch not-
wendig war, um Probleme innerhalb des Schrifttextes zu lésen, denn er war
ein Mittel, Widerspriiche zu erkliren und fehlende Details hinzuzufiigen®'.
Daniel Boyarin hat betont, dass der rabbinische Midrasch die «Liicken» des
biblischen Textes auffiille’2. Es gibt keinen Zweifel, dass einige Midrasch-
Texte «fehlende» Informationen im biblischen Text nachliefern, und man
kann sogar spekulieren, dass das Ziel der Auslegung gerade darin bestand,
das zu tun. Jedoch, nicht jeder Midrasch konzentriert sich auf Liicken oder
fehlende Information. Wieder andere haben gedacht, der Midrasch diene
dazu, neues Leben in die jiudische Gemeinschaft einzuhauchen und ihren Geist
lebendig zu halten®3, doch scheint dies wiederum eine eher enge Definition
von Midrasch-Tatigkeit zu sein.

Der Sitz im Leben des Midrasch

Jene, die behaupten, dass der Midrasch die jiidische Gemeinschaft wiederbe-
lebte oder geistig unterstiitzte, glauben, dass die Midrasch-Texte sich aus Predig-
ten entwickelten, die die Rabbinen dem judischen Volke hielten. Diese Theorie
wird nicht durch vieles gestiitzt3+. Erstens gibt es keinen Beweis dafiir, dass die
Rabbinen in den Synagogen regelmiissig predigten®®. Das Zeugnis der babyloni-
schen Gemeinschaft ldsst vielmehr darauf schliessen, dass die Rabbinen wenig
formalen Kontakt zu den Synagogen hatten®®, und die paldstinischen Quellen
malen kein sehr anderes Bild. Zweitens sind die meisten Midrasch-Passagen kurz;
es ist zweifelhaft, dass wir wirkliche Predigten besitzen. Falls wir Umrisse von
Predigten haben, ist es schwierig einzusehen, wer diese Umrisse machte oder un-
ter welchen Umstéinden sie gebildet und Gibermittelt worden sind, vor allem wenn
sie an Sabbaten und Festtagen in den Synagogen gehalten wurden, als Schreiben
verboten war. Drittens sind die Midrasch-Texte oft dunkel und indirekt. Um sie
zu verstehen, briuchte man eine ausserordentlich griindliche und differenzierte
Kenntnis der Schrift®7. Die meisten Midrasch-Texte sind zu komplex, um von ei-
nem Laien verstanden zu werden. Sogar wenn es in einigen unserer Texte einen
«Predigt-Kern» gibt, so sind die Midraschim, die wir heute besitzen, so sorgfiltig
als literarische Texte konstruiert worden, dass es unmoglich ist, «hinter sie zu ge-
hen,» um ihre mindliche oder Predigt-Schicht zu entdecken, falls das iiberhaupt

129



je existierte®. Deshalb scheint es unmoglich aufzuzeigen, dass der Midrasch
sich aus rabbinischer Predigt-Praxis entwickelte.

Das Problem bei der Konzentration auf die Funktion von Midrasch-
Texten oder auf ithren Sitz im Leben besteht darin, dass verschiedene Mi-
drasch-Abschnitte verschieden funktionierten. Es ist gut vorstellbar, dass ei-
nige unter ihnen in verschiedenen Sitzen im Leben verschieden funktionierten.
Zudem konnen manche anderen Texte rabbinischer Literatur dieselbe(n) Rol-
le(n) gespielt haben, die Gelehrte dem Midrasch zuschreiben. Deshalb ist es
schwierig zu behaupten, dass Midrasch in einer besonderen Weise funktionier-
te, abgesehen von seiner Rolle als Interpretation oder Erklirung des bibli-
schen Textes.

Es ist sehr wahrscheinlich, dass die Midrasch-Literatur von Rabbinen fur
andere Rabbinen geschaffen worden ist. Sarason schreibt: «Es kann kein
Zweifel daran bestehen, dass ihr (d.h. der Midrasch-Texte) Kontext der inner-
rabbinische Prozess des Ordnens, Bildens und Uebermittelns der ererbten
Masse rabbinischer Traditionen ist, in diesem Fall der Traditionen von
Schriftexegese.»3® Es ist moglich, dass viele Midrasch-Texte in den rabbini-
schen Lehrhdusern ausschliesslich fiir die Teilnehmer erschaffen worden wa-
ren. Sie mogen einfach die Werke heiliger Minner sein, die sich mit heiligen
Texten beschiftigten. Wir wissen, dass ein Attribut eines Rabbis in seiner
breiten Kenntnis der Schrift bestand®®. Ein Abschnitt im Babylonischen Tal-
mud halt fest, dass ein Rabbi, der Richter werden wollte, fihig sein musste,
aufgrund der Schrift zu beweisen, dass Reptilien rein sind, obschon Leviticus
das Gegenteil klar herausstellt®'. Um sich als Richter zu qualifizieren, musste
ein Rabbi seine Klugheit mit Blick auf die Schrift demonstrieren®2.

Maimonides beschrieb einige Midrasch-Passagen als korrekt, einige als
irrig und einige als rhetorisch. Er schldgt vor, dass einige Passagen spielerisch
und Produkte von Spielen seien®?. Wenn viele unserer Passagen fiir den Ge-
brauch innerhalb des Lehrhauses erschaffen wurden und Produkt heiliger
Minner sind, die sich mit einem heiligen Text zur eigenen Erbauung und
Freude befassten, konnten wir die Kiirze und Ausgefeiltheit vieler unserer Pe-
rikopen erklaren. Wenn diese Bemerkungen alle dazu bestimmt gewesen wi-
ren, als Predigten vor dem gewohnlichen Volke gehalten zu werden, dann
ware es schwierig, diese Merkmale zu erkldren. Wir brauchen deshalb eine viel
weitere Sicht Uber die Absichten des rabbinischen Midrasch als bisher. Einige
koénnen Predigten gewesen sein, einige kénnen Versuche gewesen sein, die Schrift
relevant zu machen, einige kdnnen beabsichtigt haben, neue Gesetze ilter erschei-
nen zu lassen, und einige kdnnen eine Art religioser Spiele, gespielt von heiligen
Minnern sein. Aber es ist unmoglich zu beweisen, dass irgendetwas davon der
aktuelle Grund zur Erschaffung von Midrasch-Passagen gewesen ist, und falls sie
aus diesen verschiedenen Griinden entstanden, so ist es nun praktisch unmoglich
zu bestimmen, welche Perikope welchem Zweck diente. Wie auch immer, der Mi-
drasch spielte in der Kultur des Judentums der Spitantike so viele Rollen, dass es
unmoglich ist, ihm irgendeine Funktion zuzuschreiben, die als Teil seiner Defini-
tion brauchbar ware.

130



Der Midrasch — ein Zeugnis fiir die gewandelte Rolle der Bibel

Der Midrasch nimmt an, dass die Hebréische Bibel ein wichtiges Dokument
ist und dass seine Interpretation ein wesentliches Betétigungsfeld darstellt, an
dem die Rabbinen sich beteiligen sollten. Manche Wissenschafter haben behaup-
tet, dass die Bibel von der Zeit Esras an zur Konstitution des judischen Volkes
diente und dass dies der Hintergrund der rabbinischen exegetischen Arbeit sel.
Schiirer schrieb: «Jede Forderung (des Gesetzes) war eine Forderung Gottes an
sein Volk; die piinktlichste Beobachtung desselben darum eine Pflicht der Reli-
gion, ja die oberste und im Grunde genommen einzige Pflicht der Religion...»%*
Mc Namara behauptet, wihrend des Babylonischen Exils sei das Gesetz des
Mose «das bewusste Zentrum des religiosen Lebens der Juden» geworden. «Nach
Esra war das fundamentale Gesetz des jiidischen Volkes... das Gesetz des
Mose.»®* Vermes beschreibt die korrekt interpretierte Schrift als «die Gesetzes-
Charta des Lebens des Volkes,»°® und Wright nennt das Gesetz das «Organisa-
tionsprinzip der Gemeinschaft»°” nach dem Babylonischen Exil.

Der Samaritanische Pentateuch, 1 Makk 1, 56-57°8, die Tatsache, dass jedes
biblische Buch mit Ausnahme von Esther in Qumran gefunden wurde®®, die Be-
deutung des Alten Testaments fiir die entstehenden Christengemeinden und die
zentrale Bedeutung der Bibel im rabbinischen Judentum bezeugen die Wichtigkeit
der Hebraischen Bibel wihrend der hellenistischen Periode. Dennoch rechtferti-
gen diese Beispiele nicht die Behauptung, die Bibel sei die Charta, das konstituti-
ve Element oder die alleinige Quelle von Inspiration und Gesetz fiir die nachexili-
sche paldstinische Judengemeinde gewesen. Die Zeugnisse fiir die Zentralitédt der
Tora in den Apokryphen und Pseudepigraphen sind unklar, denn dasselbe Wort
bedeutet Tora, jiidische Tradition und sikulares Gesetz?°. Obwohl die Tora fir
Ben Sira wichtig ist, sind Reisen und gesunder Menschenverstand gleichwertige
Quellen von Autoritiat und Kenntnis. Ben Sira erwihnt selten, wenn tiberhaupt
je, jene Gesetze, die zentral sind fiir die Tora, ausser dem Opferkult. Henoch und
die Sapientia Salomonis zeigen, dass es in der intertestamentarischen Periode viel
inspirierte Literatur neben der Tora gab. Weisheitsliteratur und apokalyptische
Literatur haben biblische Prototypen; diese legen jedoch kein Zeugnis ab fur die
Zentralitit der Tora in irgendeinem Sinn. Die Behauptungen der Zentralitit der
Tora fiir das jidische Volk von Esra bis zur Mischna sind meistens theologische
Behauptungen mit wenig historischer Evidenz. Fir einige zeigte die Behauptung
der engen Verbundenheit der Juden mit der Hebriischen Bibel das Fehlen an
Kreativitdt im postbiblischen Judentum. Fiir andere zeigte sie, dass alles, was
nach der Bibel kam, eigentlich schon in den biblischen Texten vorhanden war.
Beide Behauptungen sind unhistorisch; beide sind theologisch”!.

Es ist auch iblich zu behaupten, dass die Hebriische Bibel eine wichtige li-
turgische Rolle im postbiblischen Judentum von Esra an spielte; und dies wird oft
als Erklidrung fir den Ursprung des Midrasch angesehen. Weiter wird damit die
Behauptung unterstiitzt, dass die Hebriische Bibel fiir das Judentum nach Esra
zentral war. Es gibt aber wenig Evidenz dafiir, dass die Tora vor dem ersten Jahr-
hundert unserer Zeitrechnung eine liturgische Funktion gehabt hitte. In Contra-
Apionem schreibt Josephus: «Er (Mose) machte das Gesetz zugleich zum schon-

131



sten und notwendigsten Bildungsmittel und auferlegte uns die Verpflichtung,
es nicht bloss einmal oder zweimal oder ofters zu horen, sondern auch an je-
dem siebten Tage uns aller sonstigen Geschifte zu enthalten, zur Anhorung
des Gesetzes zusammenzukommen...»”? Josephus’ Erwithnung des Lesens der
Tora wurde am Ende des ersten Jahrhunderts oder zu Beginn des zweiten
Jahrhunderts unserer Zeitrechnung geschrieben. Dies steht parallel zur Er-
wiahnung der Lesung der Tora in der Synagoge in Luk 4,16-30. Wihrend es
nach dem ersten Jahrhundert unserer Zeitrechnung reichlich Evidenz dafiir
gibt, dass die Tora liturgisch in den Synagogengottesdiensten gebraucht wur-
de, wie z.B. Lukas, Josephus und die entstechenden Synagogengebiude, gibt es
keine Evidenz fur ihren liturgischen Gebrauch vor dieser Zeit. Esras Lesen
und Auslegen der Tora’? deutet nicht an, dass das Lesen des Gesetzes eine
permanente Praxis sein soll’#, und, wie wir gesehen haben, gibt es vor dem er-
sten Jahrhundert unserer Zeitrechnung keine klare Evidenz, dass das Lesen
der Tora ausserhalb des Lesens an den Feiertagen im Tempel eine liturgische
Rolle spielte’?.

In der Tat scheint es, dass das Aufkommen der rabbinischen Midrasch-
Titigkeit ein Zeichen dafiir ist, dass die Rolle der Tora sich wandelte. Diese
Behauptung wird durch die Tatsache gestiitzt, dass die nicht-rabbinischen Mi-
drasch-Tatigkeiten auch aus der gleichen Periode stammen, den ersten Jahr-
hunderten vor und den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung. Die Aus-
legung der kanonischen Literatur ist natiirlich schon eine innerbiblische Akti-
vitdat. Die Chronikbiicher, die Psalm-Titel und das Deuteronomium sind die
offensichtlichsten Beispiele fiir diese Aktivitat innerhalb der biblischen Litera-
tur’®, aber wie Fishbane gezeigt hat, gibt es da noch ziemlich viel mehr”".
Aber sobald wir den Rahmen der Bibel verlassen, scharen sich die exegeti-
schen Aktivititen, von denen wir heute Beispiele haben, alle um dieselben
paar Jahrhunderte herum7®.

Wie Ben Sira’s Enkel andeutete, impliziert Uebersetzung eine Interpreta-
tion”?; und die frithesten aramiischen Uebersetzungen der Bibel, die Targu-
mim, datieren ungefihr um die Zeitenwende®°. Die Neufassungen der bibli-
schen Geschichten, wie wir sie im Genesis-Apokryphon von Qumran, in Pseu-
do-Philo’s Liber Antiquitatum Biblicarum und in Josephus’ Antiquitates finden,
wurden wihrend derselben Zeitperiode geschrieben®!. Zudem gehort die exegeti-
sche Aktivitiat der Niederlassung von Qumran, vor allem der pescher, in densel-
ben Zeitrahmen wie die anderen Midrasch-Texte®?. Deshalb scheint die rabbini-
sche Midrasch-Aktivitit mit einem erneuerten Interesse am Auslegen der Bibel
parallel zu verlaufen, was sich in allen verschiedenen Gestalten des Judentums
zeigt, die wihrend der makkabdischen Periode hervortraten und von denen wir
Kenntnis haben.

Das Auftreten des rabbinischen Midrasch weist darauf hin, wie sich die
Tora zum Zentrum der judischen Gemeinde hin bewegte. Von der Zeit Esras an
waren die Priester die politischen und religiosen Autorititen in Israel. Sie waren
diejenigen, dic mit Gott kommunizierten fir das Volk und mit dem Volk fiir
Gott. Sie waren die Hauptquelle und -interpreten der Offenbarung. Moses hatte
gemass der Tora den Sohnen Levis die Aufgabe zugewiesen, den Israeliten

132



YHWH’s Tora und Gesetze zu lehren®3, und nach allen Anzeichen wurden sie
als die Hauptausleger von YHWH’s Willen angesehen®*. Aber dies alles dn-
derte sich mit dem Auftreten der Makkabder. Die Bettelei der Oniaden um die
Position des Hohepriesters, ihre morderischen Schlachten, die Ersetzung der
legitimen Jerusalemer Hierarchie durch ihre makkabiischen Verwandten vom
Lande, die katastrophalen Kampfe unter den spiateren Makkabdern um das
Privileg, den Tempel zu regieren und seinen Reichtum zu kontrollieren, und
Herodes” Ernennung eines babylonischen Teenagers zum Hohepriester hatte
die Glaubwirdigkeit des Priestertums schwer zerstort®s. Ebenso wie die ak-
zeptierte Sukzession des Priestertums unterbrochen wurde, so auch die Samm-
lung von Traditionen, die durch den priesterlichen Clan aufbewahrt und wei-
tervermittelt worden waren®¢. Dies unterbrach natiirlich die Rolle der Priester
als Ausleger von YHWH’s Offenbarung. Es ist kein Zufall, dass genau zu der
Zeit, da die Macht des Priestertums geschwicht war, verschiedene Arten bibli-
scher Auslegungen innerhalb der judischen Gemeinde zu erscheinen began-
nen. Und die Midrasch-Unternechmungen der Rabbinen, die in dieser Periode
beginnen, sind bloss ein Beispiel fiir die Hinwendung der jiidischen Gemeinde
zur Tora und fir ihre Interpretation als Mittel, YHWH’s Willen zu entdec-
ken. Aber wiederum miissen wir betonen, dass die exegetische Arbeit nicht die
einzige rabbinische Aktivitit war, noch wurde alles so prisentiert, als ob es
eine Interpretation der Bibel wére.

Merkmale der Midrasch-Texte

Wie oben erwihnt, passt die rabbinische exegetische Aktivitat zeitlich in den
Rahmen dhnlicher Aktivititen, die in anderen Segmenten der jidischen Gemein-
de unternommen wurde. Die rabbinische Aktivitit blieb in einer anderen Form
erhalten als die rargumim, das Neuschreiben der Bibel, oder die Konstruktion der
pescharim. Obschon Sarason uns zu Recht warnt, dass jede Midrasch-Sammlung
fir sich ausgewertet werden sollte, weil es gefahrlich sei, so zu sprechen, als ob
alle Sammlungen gleich seien, konnen wir einige sehr allgemeine Bemerkungen
machen Uber die rabbinischen Midrasch-Dokumente®’. Rabinische Literatur be-
steht aus gesammelten Texten; sie wurden nicht auf einmal und von einem einzi-
gen Autor geschaffen. Deshalb sind rabbinische Midrasch-Texte Sammlungen
von auslegenden Erkldrungen, die um den biblischen Text herum angelegt sind.
Weil sie Sammlungen sind, haben viele Verse oft verschiedene Interpretationen,
die an ihnen hiangen, wiahrend die anderen Beispiele judischer exegetischer Arbeit,
die wir heute besitzen, fiir jede biblische Einheit nur eine Interpretation bieten.
Da zudem viele der rabbinischen Auslegungen anonym sind, sind viele von ihnen
Weisen zugeschrieben, oft denselben Weisen, die in den nicht-midraschischen
Texten erscheinen oder die von ithren Aktivititen in anderen Bereichen des Juden-
tums her bekannt sind. Mit Ausnahme der Auslegungen von Philo und Josephus
ist der Rest der judischen Dokumente anonym oder in ein paar ganz wenigen
Fillen pseudepigraphisch. Obwohl die rabbinischen exegetischen Texte um die bi-
blischen Passagen herum angelegt sind, ist es oft unmoglich zu bestimmen, ob der

133



Text oder die Auslegung zuerst war. Zudem haben wir viele Beispiele, in de-
nen dieselbe Interpretation mit mehreren Versen verbunden ist. Auch stossen
wir oft auf einen Disput, eine Debatte, eine Geschichte etc., welche mit bibli-
schem Text tberliefert werden, aber nicht eigentlich den Text auslegen. Oft ist
die spezifische Methode, die der Kommentierung zugrunde liegt, explizit er-
wihnt®®. Die rabbinischen Midrasch-Sammlungen folgen dem biblischen Text
mehr oder weniger Vers fir Vers, Wort fiir Wort, oder sogar Buchstabe fiir
Buchstabe. Die nicht-auslegenden Sammlungen handeln von spezifischen Ab-
schnitten des biblischen Textes, die anscheinend fiir spezielle Gelegenheiten li-
turgisch gebraucht wurden. In diesen Féillen wird der Text nicht Element fur
Element ausgelegt. Sifra zu Leviticus, Sifre zu Numeri und Deuteronomium,
Mechilta zu Exodus, Genesis Rabba und Leviticus Rabba sind die besten Bei-
spiele von auslegenden Midraschim, die wir haben. Die Pesiqta deRav Kaha-
na und die Pesigta Rabbati sind die klassischen Beispiele fiir nicht-auslegende
Midraschim?®®.

Fazit

Vor einigen Jahren schlug ich die folgende Definition von Midrasch vor:
«Midrasch ist eine Literaturgattung, mindlich oder schriftlich, die in direkter Be-
zichung zu einem festgelegten, kanonischen Text steht, der vom Midraschist und
seiner Horerschaft als autoritatives und offenbartes Wort von Gott betrachtet
wird, und in der dieser kanonische Text explizit zitiert oder klar auf ithn hingewie-
sen wird.»?? Diese Definition scheint mir immer noch richtig zu sein. Wir haben
behauptet, dass die Erscheinung eines biblischen Textes ein wesentliches Element
1st fur das Midrasch-Unternehmen, weil nicht alles, was die Rabbinen taten, mit
ihrer Exegese der Bibel verbunden wurde. Sie unterschieden klar zwischen exege-
tischen und nicht-exegetischen Texten, Midrasch und Mischna, und wir sollten
diese Unterscheidung beibehalten. Obschon das Interpretieren der Bibel eine zen-
trale Aktivitit der rabbinischen Gemeinde war, war es nicht deren einzige Té-
tigkeit. Das Aufkommen exegetischer Aktivitat innerhalb der jlidischen Gemein-
de geschah zu einer bestimmten Zeitperiode, da die dltere Quelle von Kommuni-
kation mit YHWH, das Priestertum, sein Prestige und seine Autoritit verlor. Da-
her spiegelt das Erscheinen von Midrasch-Tatigkeit in all thren Formen wahr-
scheinlich die neue Wichtigkeit, die der Tora und ihrer Auslegung zugeschrieben
wurde. Zudem ist es wahrscheinlich, dass alle Gruppen der jidischen Gemeinde
ihre eigene biblische Exegese entwickelten, und sie waren nicht alle gleich. Sogar
innerhalb der rabbinischen Gemeinschaft bestand eine grosse Vielfalt von midra-
schischer Arbeit. Midrasch diente mehrfachen Zwecken innerhalb der rabbini-
schen Gemeinschaft und wurde aus mannigfachen Grinden geschaffen. Der rab-
binische Midrasch ist also eben dies: Er ist ein Beispiel, wie die Rabbinen die
Tora fiir ihre eigenen Zwecke interpretierten.

134



1.
. Fishbane a.a.0., 2. Rosemary Ruether vertritt die Meinung, dass der anfingliche

2

ANMERKUNGEN

M. Fishbane, Biblical Interpretation in Ancient Israel, Oxford 1986, 1.

Kampf zwischen Judentum und Christentum sich um die Frage drehte, welche Ge-
meinde die korrekte Interpretation der Hebréischen Bibel besass, vgl. R.R. Ruether,
Nachstenliebe und Brudermord, Miinchen 1978. Ueber den Gebrauch der Hebrai-
schen Bibel bei frithen Christen siche E.E. Ellis, Biblical Interpretation in the New
Testament Church, in: J. Mulder (Hrsg.), Mikra: Text, Translation, Reading and
Interpretation of the Hebrew Bible in Ancient Judaism and Early Christianity,
CRINT I1/1, Assen-Philadelphia 1988, 691-725. W. Horbury, Old Testament Inter-
pretation in the Writings of the Church Fathers, e¢bd. 727-787.

. Man sollte hinzufiigen, dass dic Juden nicht einfach den Text des Talmud lesen; viel-

mehr nidhern sie sich diesem durch Generationen von Kommentaren und Ueber-
Kommentaren, datierend vom 11./12. Jh. bis zum 20. Jh.

. Ant 13, 297; 18, 17.
. G.G. Porton, Diversity in Postbiblical Judaism in: R.A. Kraft - G.W.E. Nickelsburg

(Hrsg.), Early Judaism and Its Modern Interpreters, Atlanta 1986, 67.

. R. Loewe, The «Plain» Meaning of Scripture in Early Jewish Exegesis, Papers of the

Institute of Jewish Studies London, 1 1964, 140-185.

. P. Borgen, Philo of Alexandria in: M. Stone (Hrsg.), Jewish Writings of the Second

Temple Period. CRINT 11/2, Assen - Philadelphia 1984, 233-282.

. M. Fishbane, Authority and Interpretation of Mikra at Qumran, in: Mulder (o.

Anm. 2), 339-377. G.G. Porton, Midrash: Palestinian Jews and the Hebrew Bible in
the Greco-Roman Period, ANRW 11/19/2, Berlin 1979, 125-127.

. Es gibt zahlreiche neuere Bibliographien und methodologische Studien zum Mi-

drasch. Zum Beispiel Porton, Midrash, a.a.O. 135-138; R. S. Sarason, Toward a
New Agendum for the Study of Rabbinic Midrashic Literature in: J.J. Petuchowski
- E. Fleischer (Hrsg.), Studies in Aggadah, Targum and Jewish Liturgy in Memory
of Joseph Heinemann, Jerusalem 1981, 71-73; G.H. Hartman - S. Budick (Hrsg.),
Midrash and Literature, New Haven - London 1986, 369-395; Mulder (0.Anm.2)
797-852; L. Haas, Bibliography on Midrash in: J. Neusner (Hrsg.), The Study of
Ancient Judaism: I Mishnah, Midrash, Siddur, New York 1981, 93-103.

.J.L. Klugel, Two Introductions to Midrash in: Hartman - Budick (a.a.0.) 91-92; J.

Neusner, Midrash in Context: Exegesis in Formative Judaism, Philadelphia 1983,
XVII.

. Zur Zeit der beste Artikel iiber Haggada ist J. Heinemann, The Nature of the Agga-

dah, iibers von M. Bregman, in: Hartman - Budick (a.a.0.) 41-55.

. Ueber die vermuteten Bezichungen zwischen Midrasch und Predigten siehe Sarason

(a.a.0.) 61-70.

. Siche z.B. G.L. Bruns, The Hermenecutics of Midrasch in: R. Schwartz (Hrsg.), The

Book and the Text: The Bible and Literary Theory, Oxford 1990, 189-213. Bruns
schreibt: « Wir miissen uns Midrasch als eine Lebensform (im Sinne Wittgenstein's)
statt nur als eine Auslegungsform (im technischen Sinne) vorstellen,» 190-191.

. J.A. Sanders schreibt: «Jede Definition von Midrasch, dic dessen Spielraum, eine ak-

tuelle biblische Perikope zu zitieren und zu gebrauchen, begrenzt, ist unzureichend,»
(Torah and Canon, Philadelphia 1972, XIV). Sanders sagt auch, dass Midrasch
«mindestens die Funktion einer alten oder kanonischen Tradition im weitergehen-
den Leben der Gemeinschaft bedeute... Wenn man studiert, wie ¢ine alte Tradition
in Bezichung zu den Bediirfnissen der Gemeinschaft funktioniert, dann studiert man

135



15.

16.
17.

18.

19.
20.

@ L
22
23.
24.

23

Midrasch» (XIV). M. Gertner unterscheidet zwischen offenkundigem Midrasch in
dem der Vers, die Idee und die Technik ausdriicklich erwihnt werden, und versteck-
tem Midrasch, in dem weder der Vers noch die Idee noch die Technik bestimmt oder
erwihnt werden. Midrashim in the New Testament, Journal of Semitic Studies, 7
(1962) 268-269.

R. Bloch, Midrash, Dictionnaire de la Bible, Supplement V, Paris 1957, cols. 1263-
1281. H. Slonimsky, The Philosophy Implicit in the Midrash, Hebrew Union College
Annual, 27 (1956) 235-290.

A.G. Wright, The Literary Genre Midrash, Staten Island 1967.

Klugel schreibt: «Es gibt viele neue Arbeiten, die Midrasch zu bestimmen versuchen,
und nichts wiirde hier gewonnen, wenn man diese Anstrengungen auf ein paar weni-
ge Siitze zu reduzieren versuchte; obschon man pointiert (die Aussagen eines kiirz-
lich erschienenen Buches iiber dic Definitionen von Ironie paraphrasicrend) sagen
konnte, dass, nachdem diese Untersuchungen Midrasch nicht in geniigendem Detail
definiert haben, wir es genau so gut nochmals tun konnen» Klugel (o.Anm. 10) 91.
Boyarin stimmt mit Klugel tberein und schreibt: «... unsere Untersuchung kann
ohne jede Definition bestimmt werden. Fiir die Zwecke dieses Buches ist “Mi-
drasch” der Typ biblischer Interpretation, der in den jiidischen Bibelkommentaren
gefunden werden kann, die die Juden “Midrasch nennen”» (Intertextuality and the
Reading of Midrash, Bloomington - Indianapolis 1990, VIII).

M. Gertner, Terms of Scriptural Interpretation: A Study in Hebrew Semantics, Bul-
letin of the School of Oriental and African Studies 25 (1962) 5. I. Heinemann meint,
drsch in der Bibel bedeute, eine Anstrengung zu machen, YHWH’s Gebote zu iiber-
nehmen und zu befolgen. Heinemann liefert wenige Beispiele, um diese These zu un-
terstiitzen; und die meisten Texte sind offen fiir andere Erklarungen als er sie gibt
(The Development of Technical Terms for the Exegesis of Scripture I, Leshonenu 14
(1946) 182-185.

Siehe z.B. Gen 25,22; Ex 18.,15; 1Sam 9.9; 1Ko6n 22.8; Ez 20.1; 1Chron 30,10.

«Denn Esra wies sein Herz an, die Tora YHWH’s zu untersuchen und die Gesetze
und Urteile in Israel zu tun und zu Ichren.»

Gertner, Terms (a.a.0.) 11.
Heinemann, Development (a.a.0.) 185; Gertner, Terms (a.a.0.) 6-8.
2Chron 13,22. 24,27.

2Chron 13,22: «Was sonst noch von Abia zu sagen ist, was er getan und was er gere-
det hat, das steht geschrieben im Midrasch des Propheten Iddo.» 2Chron 24,27:
«Was aber seine S6hne betrifft und dic viclen Prophetenspriiche tiber ithn und den
Neubau des Tempels, das steht ja geschrieben in der Erklirung zum Buch der Ko-
nige.»

Bloch glaubte, dass «Midrasch» in den Chronikbiichern diesclbe Idec vertritt wie in
rabbinischer Literatur (o.Anm. 15, 1264). S.R. Driver sah diesc Worte als auf den
Koénigsbiichern basierend und als «pointed illustrations of some religious or moral
truth» (An Introduction to the Literature of the Old Testament, Cleveland-New
York 1963, 529). W. Bacher schlidgt vor, dass der Begriff «Buch,» «Untersuchung»
oder «Studie» bedeutet hiitte (Die exegetische Terminologie der jiidischen Tradi-
tionsliteratur, Leipzig 1899-1905, I 104). L. Finkelstein dachte, dass «Midrasch» von
Iddo eine Sammlung der Orakelspriiche des Propheten bezeichne, wihrend «Mi-
drasch» in den Konigsbiichern unsere Koénigsbiicher meine (The Origin of the Syna-
gogue, Bulletin of the American Academy for Jewish Research 3 (1930) 56. J.M.
Meyers bezieht sich auf dic Abhandlung des Propheten Iddo und auf «the commen-

136



26.
27
28.
29.
30.
31.

32
33.

34.
59.
36.
37.
38.

39.
40.
41.
42,
43.
44,
. Green, a.a.0. 158-159.
46.
47.

45

48.
49.

50.

51

S2.
23

54.

tary on the chronicle of the kings:» (II Chronicles: A New Translation with Intro-
duction and Commentary, Garden city 1986, 78-79. 135) Kurz, die Bedeutung des
Begriffes ist unbekannt; vgl. Wright a.a.0O. 37.

Wright a.a.0. 37. 40-41.

Gertner, Terms (a.a.0.) 9.

Siehe Bruns, Sanders und Gertner (o.Anm. 13.14).

J. Neusner, Judaism: The Evidence of Mishnah, Chicago-London 1981, 170.
Neusner, a.2.0. 171-172.

Fiir eine Uebersetzung dieser Stellen siche J. Neusner-R. Brooks, Sifra: The Rabbi-
nic Commentary on Leviticus. An American Translation, Atlanta 1985.
Neusner-Brooks, a.a.0. 1-2.

Zur Tatsache, dass vieles im rabbinischen Judentum nicht lediglich biblische Inter-
pretation ist, siche den wichtigen Artikel von W.S. Green, Romancing the Tome:
Rabbinic Hermeneutics and the Theory of Literature, Semeia 40, 1987, 147-168.
Slonimsky (o.Anm. 15), 235.

Bloch, Midrash (0.Anm. 15) 1265-1272.

Bruns, a.a.0. (o.Anm. 13) 192.

Bruns, a.a.0. 201.

Siche v.a. S. Handelman, The Slayers of Moses: The Emergence of Rabbinic Inter-
pretation in Modern Literary Theory, Albany 1982; J. Faur, Golden Doves with Sil-
ver Dots: Semiotics and Textuality in Rabbinic Tradition, Bloomington 1986. D.
Boyarin, Intertextuality and the Reading of Midrash, Bloomington 1990. G. Hart-
man-S. Budick. (Hrsg.), Midrash and Literature, New Haven-London 1986. Diese
Bicher enthalten Hinweise auf die wichtigsten Forscher, Schreiber und Autoren, die
sich mit diesem Thema beschiftigt haben und von denen viele in diesem Artikel zi-
tiert werden.

Hartman-Budick, a.a.0O. (0.Anm. 9), XI.

Hartman-Budick, a.a.O. XIII.

Handelman, a.a.0. 131.

Boyarin, a.a.0. (0.Anm. 17) 128.

Green, 4.a.0. (0.Anm. 33) 155-156.

Green, a.a.0. 158.

Green, a.a.0. 160.

W.H. Brownlee, Biblical Interpretation among the Sectaries of the Dead Sea Scrolls,
Biblical Archaeologist 14 (1951) 71.

L. Zunz, Die gottesdienstlichen Vortrige der Juden, Berlin 1832, 42-43.

J. Weingreen, The Rabbinic Approach to the Study of the Old Testament, Bulletin
of the John Ryland’s Library 34 (1951/1952) 190.

In meiner Besprechung der Auslegung von Num 18, 1-14 in Sifre Numeri sagte ich,
dass die Rabbinen den Text so auslegten, dass sic und nicht die Priester die Verant-
wortlichen fiir den Opferkult waren. Sieche G.G. Porton, Understanding Rabbinic
Midrash: Text and Commentary, Hoboken 1985, 77-118.

G. Vermes, Bible and Midrash: Early Old Testament Exegesis in: P.R. Ackroyd -
G.F. Evans (Hrsg.), The Cambridge History of the Bible: I, Cambridge 1970, 202.
Boyarin, a.a.0. (0.Anm. 17) 14. 16. 39-49. 82-84.

Wright, a.a.0. (0.Anm. 16) 64. G. Vermes, Scripture and Tradition in Judaism, Lei-
den 1961, 228-229. J. Heinemann, Sermons within the Community in the Talmudic
Period, Jerusalem 1970, 8.

Diese Theorie wurde erstmals von L. Zunz umrissen, welcher der preussischen Re-
gierung zeigen wollte, dass die Predigten, dic von den jiidischen Re-

137



55,
56.

FP

38.
59;
60.

ol.

62.

63.
64.
65.
66.

67.
68.

69.

20,

71.

s

3.
74.

3.

76,
k.

formern in den Gottesdienst des 19.Jhs in Deutschland eingefiihrt wurden, keine
ncue Erfindungen waren, sondern thre Wurzel in der Spitantike, wenn nicht gar in
der Bibel selbst, hatten.

Sarason, a.a.0. (0.Anm. 9) 62-63, Anm. 18.

J. Neusner, A History of the Jews in Babylonia, Leiden 1969-1970, I11, 234-238 und
[V, 149-151.

Dics beweist natiirlich nicht notwendigerweise, dass dic Rabbinen diese Texte nicht
dem judischen Volke zustellten, denn sie hdtten es verwirren konnen, um ihre eigene
Genialitit zu demonstrieren. Oder sie hitten begriffsstutzig sein konnen, um gewisse
radikale Bemerkungen vor dem gemeinen Volke zu verbergen. J. Petuchowski mein-
te, obschon die mittelalterlichen liturgischen Gedichte, die piyyutim, in ihrer
Sprache und in threm Inhalt extrem unklar scien, wurden sie Teil der Liturgic der
gewdOhnlichen Leute, vor allem an Festtagen.

Sarason, a.a.0. 66-67.

Sarason, a.a.0. 67.

Mischna Abot 5.22: «Dreh es immer wieder herum, denn alles ist in ithm; und be-
trachte es und werde grau und alt dariiber, und lass nicht davon ab...»

BT Sanhedrin 17a: «Sprach R. Judah, sprach Rav: «Sie lassen keinen im Sanhedrin
sitzen, ausser er wisse, (wie) zu (beweisen, dass) etwas, das kriecht, rein ist von den
Worten der Tora.»

S. Lieberman, Hellenism in Jewish Palestine: Studies in the Literary Transmission
Beliefs and Manners of Palestine in the 1 Century B.C.E. - IV Century C.E., New
York 1950, 63-64.

[. Heinemann, The Paths of the Haggadah, Jerusalem 1970.2; [. Frankel, Peshat in
Talmudic and Midrashic Literature, Toronto 1956, 29.

E. Schiirer, Geschichte des jidischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi, 11, Leipzig
+1907, 364.

M. McNamara, Targum and Testament, Shannon-Grand Rapids 1972, 22-23.
Vermes, Bible and Midrash (o.Anm. 51) 201.

Wright, a.a.0. (0.Anm. 16) 49.

«Welche Rollen der Tora sie auch landen, sie rissen sie auf und verbrannten sie; und
wer mit einer Bundesrolle gefunden wurde oder seine Liebe zur Tora bekundete,
wurde aufgrund des koniglichen Dekrets getotet.»

F. Cross, The Ancient Library of Qumran, Garden City 1961, 40.

Zum Gebrauch der Hebréaischen Bibel in den Apokryphen und Pseudepigraphen sie-
he D. Dimant, Use and Interpretation of Mikra in the Apocrypha and Pseudepigra-
pha, in: Mulder, a.a.0. (0.Anm. 2) 379-420.

Siche E.P. Sanders, Paul and Palestinian Judaism: A Comparison of Patterns of Re-
ligion, Philadelphia 1977, 1-12.

Flavius Josephus, Gegen Apion 2, 17, nach der Uebersctzung von H. Clementz, Hal-
le 1901.

Neh 8,18.

Siehe den Kommentar von B.Z. Wacholder in: J. Mann, The Bible as Read and
Preached in the Old Synagogue, New York 1971, I, XV.

Ueber frihe Synagogen und uber die Rolle des Tora-Lesens in diesen Synagogen
siche L.1. Levine, The Second Temple Synagogue: The Formative Years, in: L.I. Le-
vine, The Synagogue in Late Antiquity, Philadelphia 1987, 7-32.

Porton, Midrasch, 118-119.

Fishbane’s Biblical Interpretation in Ancient Israel (o.Anm. 1) ist die griindlichste
und umfassendste Arbeit zu diesem Phianomen.

138



8.

79.
80.
81.
82.
83.
84.

85.

86.
87.

88.

89.

00,

Wir sollten zur Kenntnis nehmen, dass die Gelehrten in Alexandria genau zu dieser
Zeit antike griechische Texte auslegten. Viele der Techniken, die dic Rabbinen fiir
ihre Bibelinterpretation verwendeten, wurden ebenso von den alexandrinischen
Grammatikern gebraucht. Siehe dazu Liebermann, 47-82. D. Daube, Rabbinic Me-
thods of Interpretation and Hellenistic Rhetoric, Hebrew Union College Annual
1949, 239-264.

Ben Sira 1,6-7.

Porton, Midrash a.a.0. (0.Anm. 8) 119-121.

Porton, Midrash a.a.O. 122-123.

Porton, Midrash a.a.0. 125-127.

Dtn 33,11.

J. Blenkinsopp meint, dass die Priester in der hellenistischen Periode glaubten, direk-
te Offenbarungen YHWH’s zu erhalten. (Prophecy and Priesthood in Josephus, JJSt
25 (1974) 239-262.

Zu den Schlachten unter den Oniaden siche die Anfangskapitel der Makkabierbi-
cher. Zu Herodes’ Ernennung eines «obskuren Babyloniers» zum Hohepriester siche
Josephus, Ant 15,22.

Zur Evidenz dieser Sammlungen siche Porton, Midrash a.a.O. (0.Anm. 8) 113-115.
Sarason a.a.0. (0.Anm. 9) 67-68. Fiir eine passende Sammlung von Midrasch-Text-
en, die die Differenzen unter den wichtigsten rabbinischen Midrasch-Sammlungen
aufzeigt, siche Porton, Understanding Rabbinic Midrash (o.Anm. 50).

In der Vergangenheit war es iiblich, Midrasch-Sammlungen, die literaler und logi-
scher waren, zu unterscheiden von eher imaginativen und phantasievollen. Erstere
wurden der Schule von Rabbi Ismael zugeschrieben und letztere derjenigen von
Rabbi Agiba. Zudem glaubte man, dass diese verschiedene exegetische Techniken
gebrauchten, die sie ihren Schiilern weitergaben. Neuere Forschung hat jedoch ge-
zeigt, dass keine klare Differenzen zwischen ihnen bestanden. Deshalb gibt es keinen
Beweis dafiir, dass ihre Schiiler die Bibel auf verschiedene Art und Weise ausgelegt
hitten. Siehe G.G. Porton, The Traditions of Rabbi Ishmael Part IV: The Materials
as a Whole, Leiden 1982, 160-211; G.G.Porton, Rabbi Ishmael and his Thirteen
Middot, in: J. Neusner u.a. (Hrsg.), New Perspectives on Ancient Judaism I, Lan-
ham-New York-London 1987, 1-18.

Fiir andere Methoden der Klassifizierung siche Porton, Midrash a.a.O. (0.Anm. 8)
128-129.

G.G. Porton, Defining Midrash, in: J. Neusner (Hrsg.), The Study of Ancient Ju-
daism I: Mishna, Midrash, Siddur, New York 1981, 62.

139



	Midrasch : die Rabbinen und die Hebräische Bibel

