
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Midrasch : die Rabbinen und die Hebräische Bibel

Autor: Porton, Gary G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960814

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Midrasch:
Die Rabbinen und die Hebräische Bibel*

von Gary G. Porion

Michael Fishbane schreibt, «einer der bemerkenswertesten Züge der
grossen Weltreligionen» sei «das Aufsteigen von Traditionen und Kommentaren,

die die ursprünglichen autoritativen Lehren ergänzten, zu selbständiger
Würde.»1 So wichtig sind die verschiedenen Auslegungstraditionen der westlichen

Hauptreligionen, dass man sagen könnte, einer der wichtigsten Faktoren,
die Judentum, Christentum und Islam trenne, sei deren Auslegungstraditionen
der Hebräischen Bibel2. Ausserdem könnte man behaupten, Judentum sei eine

Religion, die primär auf Kommentaren basiere. Juden lesen die Bibel nicht an
und für sich, sondern treten nur durch Generationen von formellen und informellen

Kommentaren des Textes an sie heran. In der Gesetzessphäre begreift man
die Gesetze der Tora, indem man zuerst den Wald mittelalterlicher Gesetzesbücher

und das Meer des Talmud durchzieht, gemäss jüdischer Tradition echte

Repräsentationen der Gesetze, die explizit oder implizit in der Tora sind3. In
ähnlicher Weise resultiert ein umfassendes Verstehen der Bibel aus dem Lesen der
Bibel zusammen mit dem Kommentar von Rabbi Salomon ben Isaak (Raschi) und
den mittelalterlichen und modernen Kommentatoren, die ihm folgten.

Zudem können wir verschiedene Formen frühen Judentums unterscheiden
aufgrund ihrer Auslegungen der Hebräischen Bibel. Unter Berufung auf Jose-

phus haben viele Gelehrte behauptet, dass der wesentliche Unterschied zwischen
den Sadduzäern und den Pharisäern darin bestehe, dass erstere sich auf die litera-
le Auslegung der Hebräischen Bibel verliessen und die mündlichen Traditionen
ablehnten5. Aber es ist schwierig sich vorzustellen, dass irgendeine Gruppe, die

erst mehrere Jahrhunderte florierte, nachdem die Tora endgültig herausgegeben
wurde, diesen Text ohne irgendein interprétatives Programm und ohne Traditionen

gebraucht haben sollte. Und - eine wörtliche Interpretation ist immer noch
eine Interpretation6. Deshalb ist es wahrscheinlich, dass einer der Gründe,
welcher die Sadduzäer von den Pharisäern unterschied, ihre verschiedenen Auslegungen

der Hebräischen Bibel war. Ähnlich waren die exegetischen Programme von
Philo7 und der Qumran-Leute8 bezeichnenderweise anders als die der palästinischen

Rabbinen. Biblische Auslegung innerhalb des jüdischen Kontextes zu
untersuchen heisst deshalb, ein wesentliches Element des jüdischen Systems zu
examinieren.

* Aus dem Amerikanischen übersetzt von Isabelle Noth

123



Definition von Midraseh

In den vergangenen 40 Jahren hat das Studium des Midraseh - der meist
gebrauchte hebräische Ausdruck um biblische Auslegung zu identifizieren —, eine
Renaissance erfahren, die zu einer grossen Vielfalt von Definitionen des Tenninus
führte0. In der traditionellen Literatur hat der Begriff «Midraseh» drei verschiedene

technische Bedeutungen: Er bestimmt den Prozess des Auslegens biblischer
Texte, er beschreibt die Sammlungen biblischer Auslegungen, und er bezeichnet
die Auslegungen selber10. Aehnlich ist die Gelehrten-Gemeinschaft streng
geschieden in bezug auf die Bedeutung von Midraseh und hat diese Auswahl an
Bedeutungen sogar vergrössert. Einige setzen Midraseh gleich mit Predigten11, während

andere ihn in Beziehung setzen zur Aggada, den nicht-gesetzlichen Teilen
rabbinischen Denkens12. Wieder andere schlagen vor, dass Midraseh eine umfassende

Tätigkeit sei, die bedeutend mehr umschliesse als lediglich das Auslegen
von Texten13. Da sind solche, die sagen, Midraseh stehe in enger Verbindung zur
Bibel, während andere behaupten, es sei nicht essentiell für Midraseh, eine klare
Beziehung zu einem biblischen Text zu haben14. Einige konzentrieren sich auf die
Funktion von Midraseh15, während andere ihn als literarisches Genre behandeln16.

Obwohl die Vielfalt von Definitionen von Midraseh so angewachsen ist,
dass mehrere Forscher darauf verzichtet haben, den Begriff zu klären17, zwingt
uns die Fülle von Erklärungen dazu, einen Konsens über seinen Gebrauch zu
erreichen.

Das hebräische Wort «Midraseh» ist ein von der Wurzel drsch abgeleitetes
Nomen, das gewöhnlich «fragen» oder «untersuchen» bedeutet18. Sehr oft
erscheint in der Bibel Gott oder ein menschlicher König als Objekt des Verbums,
das Wesen, dem die Untersuchung gilt10. Esra 7,10 ist die früheste biblische
Passage, in welcher ein geschriebener Text das Objekt der Untersuchung ist20. In der
Qumran-Literatur hat drsch verschiedene Bedeutungen wie «suchen», «untersuchen»,

«besuchen», «sorgen für», «begehren», «wünschen», «studieren» und
«auslegen»21. In den frühesten rabbinischen Dokumenten, herausgegeben in der
ersten Hälfte des 3.Jhs n.Chr. hat drsch eine mehr technische Bedeutung. In diesen

Sammlungen verweist es meistens auf einen Typ logischer Deduktion von der
Bibel22.

Das Nomen «Midraseh» erscheint zweimal in der Bibel23, beide Male
scheint es sich auf eine schriftliche Sammlung zu beziehen24, aber die genaue Natur

der Schriften oder die Bedeutung des Ausdrucks ist dunkel25. «Midraseh» hat
in der Qumran-Literatur eine Vielzahl von Bedeutungen; es verweist nicht immer
auf biblische Auslegung26. In den rabbinischen Texten kann «Midraseh» ein
allgemeiner Begriff sein, der sich auf «Studieren» oder «Untersuchen» bezieht, oder
er kann Schriftauslegung bzw. Sammlungen solcher Auslegungen bezeichnen27.
Zumindest vom Standpunkt spätantiker Rabbinen aus, wurde Midraseh - trotz
seiner vielfältigen Bedeutungen - doch meistens auf biblische Auslegung
angewandt und wurde so dann auch in der jüdischen Tradition verwendet. Wenn
Juden den Ausdruck «Midraseh» gebrauchen, so beziehen sie sich fast immer auf
eine Auslegung der Hebräischen Bibel.

124



Zentralität des biblischen Textes

Die Zentralität und Erscheinung eines biblischen Textes ist wesentlich für die
Natur des Midrasch. Wenn einige vorgeschlagen haben, jede Aneignung eines
antiken Textes als Midrasch zu klassifizieren, oder andere behauptet haben,
Midrasch sei jegliches Auslegen28, so sind diese Positionen abzulehnen. Würden wir
diesen Standpunkt akzeptieren, wäre praktisch alles im Judentum Midrasch,
denn das Auslegen antiker Traditionen, biblischer oder nicht-biblischer, ist ein
wesentliches Element innerhalb des jüdischen Denk- und Tätigkeitssystems. In
der Spätantike gab es jedoch mindestens zwei Hauptarten, in die rabbinisches
Material gegliedert wurde: Mischna und Midrasch. Die Mischna und ihre Begleiterin

Tosefta wurden vor der Mitte des 3.Jhs unserer Zeitrechnung herausgegeben.

Die Mischna hat eine unklare Beziehung zur Bibel, denn sie zitiert die Bibel
sehr selten bzw. spielt nur sehr selten auf biblische Ideen, die hinter ihren Regeln
stehen, an. Ferner sind die Mischna-Gesetze nicht das logische Ergebnis des
biblischen Textes2". In den Worten Jacob Neusners: «Die oberflächliche Beziehung
zwischen Mischna und Schrift ist nur deshalb unklar, weil die Mischna ihre
gesetzlichen Aussagen nie mit der Schrift verbindet oder behauptet, in Übereinstimmung

mit der Schrift zu entscheiden. An der Oberfläche wünscht die Mischna,
unabhängig von der Schrift zu sein und zu behaupten, dass die Quelle ihrer
Gesetze eine andere ist als die Schrift. Deshalb verbindet sich die Mischna beim
ersten Blick in dem, was sie behauptet zu sein oder zu tun, niemals mit der Schrift.
Aber es braucht natürlich kaum einen zweiten Blick, um das Gegenteil aufzuzeigen,

nämlich dass die Mischna abhängig ist von der Schrift, sowohl von der
thematischen Anordnung als auch von den Themen und Regeln.»30 So sondert sich

Mischna offenkundig vom biblischen Text ab, obschon eine Beziehung zu ihm
besteht. Deshalb ist die Frage, ob der biblische Text in einer bestimmten Perikope
in den rabbinischen Sammlungen erscheinen muss oder nicht, entscheidend für
unsere Verhältnisbestimmung von Mischna und Midrasch. Diese Frage wird
noch wichtiger beim Vergleich von Mischna mit den frühesten Midrasch-Samm-
lungen, die aus ungefähr derselben Zeit stammen und die auch in der Mischna
vorkommende Stellen enthalten. In der Mischna enthalten diese Stellen keinen

Bezug zum biblischen Text; wenn jedoch diese Stellen in den Midraschsammlun-
gen wiederholt werden, dann sind sie deutlich verbunden mit einer biblischen
Perikope.

Sifra, unser frühester Leviticus-Kommentar, enthält viel an Material, das

auch in der Mischna erscheint, v.a. in der Diskussion über die Gesetze betreffend
einer menstruierenden Frau, Schimmel und Hautkrankheiten. Was das Material
in den zwei Dokumenten unterscheidet, ist lediglich das Vorhandensein bzw. das

Fehlen eines spezifischen biblischen Textes31. Die Sifra verbindet Mischna-Peri-
kopen in bemerkenswerter Weise mit dem biblischen Text. Wenn die Mischna
den Anschein geben will, ihre Gesetze entstammten einer anderen Quelle als der
Schrift, so nimmt die Sifra einen entschieden entgegengesetzten Standpunkt ein.

Im Unterschied zur Mischna will die Sifra behaupten, dass man nur durch
Offenbarung, d.h. durch den biblischen Text, das Gesetz in Kraft setzen könne. Wie
Neusner ausführt: «Eine kritische Polemik, die für den Zweck der Sifra funda-

125



mental ist, besteht darin, die Unangemessenheit der von Offenbarung
selbständigen Vernunft aufzuzeigen. Sifra fragt: Braucht dieser Satz, mit einem
Beweis-Text belegt, wirklich den festgesetzten Beweis der Offenbarung?
Vermag er nicht auf der Basis autonomen Verstandes festzustehen, ohne Hilfe der
Schrift? Manchmal wird die Schrift zeigen, dass das Gegenteil des Verstandesergebnis

Resultat der Exegese ist. Deshalb ist die Wahrheit nur durch Exegese

zu entdecken. Zu anderen Zeiten wird die Sifra zeigen, dass die Vernunft
selber fehlerhaft, unvollkommen und nicht definitiv ist. An wichtigen Stellen
wird sie nicht nur einen gegebenen Satz zu beweisen versuchen, sondern auch,
dass der Satz nur durch Offenbarung, durch Exegese der Schrift, darzustellen
ist. Es ist schwierig, den Eindruck zu vermeiden, dass das primäre Ziel der
Redaktoren der Sifra darin bestand, die Mischna und die Tosefta, beides
Dokumente, die sich in keiner Weise um das exegetische Fundament ihrer Gesetze
kümmern, zu kritisieren«32. So besteht also der einzige klare Unterschied
zwischen Mischna und Sifra in den bei beiden vorhandenen Stellen darin, dass
letztere zusätzlich noch den biblischen Text bezeugt. Das Vorkommen des
Verses ist, wie Neusner ausführt, zentral für die Sifra, wie umgekehrt das Fehlen

des Bibelverses wesentlich ist für die Mischna. Aus diesem Grunde ist es

fundamental, dass der biblische Text in einem Abschnitt, den wir als Beispiel
von Midrasch heranziehen wollen, klar zitiert ist. Denn, wie wir schon andeuteten,

ist nicht alles im antiken Judentum eine Auslegungstradition; nicht alles
ist mit der Schrift verknüpft. Midrasch ist nur eine Tätigkeit, selbstverständlich

eine Haupttätigkeit, mit der sich spätantike Rabbinen beschäftigten. Dies
kann verdeutlicht werden, wenn wir zwischen midraschischer und nichtmidra-
schischer Tätigkeit unterscheiden33.

Einige Forscher haben zwar die Tatsache akzeptiert, dass Midrasch eine

enge Beziehung zum biblischen Text hat, aber sich auf die Funktion von
Midrasch als seinen entscheidenden Charakterzug konzentriert. Z.B. findet Slo-
nimsky das Wesen von Midrasch in seiner Botschaft des Trostes34, und Bloch
beschäftigt sich mit der Fähigkeit des Midrasch. den biblischen Text relevant
und für die Rabbinen bedeutungsvoll zu machen35. Bruns betont ebenfalls
den Versuch der Rabbinen, den biblischen Text zeitgemäss zu aktualisieren.
Die Voraussetzung von Midrasch ist, so schlägt er vor, dass der Text «offen
bleiben muss», mehr zu sein als der Kontext seiner Komposition»36. Offenheit
ist charakteristisch für den Kanon, «die Offenheit des Geschriebenen; seine
Anwendbarkeit auf die Zeit seiner Interpretation, sein Angewiesensein auf
Applikation«37. Daran ist etwas Wahres; zweifelsohne dienten einige
Midrasch-Abschnitte dazu, die Schrift für die Juden relevant zu machen während
ihrer ganzen Geschichte. Aber die Offenheit und die Notwendigkeit, gleichzeitig

zu werden, die diese Autoren als Charakteristika der Bibel sehen, sind
genauso Merkmal jedes anderen jüdischen Textes. Ebenso wie einige Midra-
schim versuchten, die Bibel auf ihre zeitgenössische Welt anzuwenden, sah die
Gemara die Mischna als einen Text an, der aktualisiert werden musste, und die
mittelalterlichen Kommentatoren betrachteten den Talmud ebenso. Wenn die
Produktion der Gemara dasselbe ist wie das Erstellen eines Midrasch, und die
Produktion eines mittelalterlichen oder modernen Kommentares über den Tal-

126



mud dasselbe ist wie beides, dann ist alles, was die Rabbinen nach dem 2.Jh.
produzierten, im Grunde genommen dasselbe, sodass nichts getrennt und
nichts voneinander verschieden ist. Während wir der Bedeutung der Hermeneutik

als eines rabbinischen Unternehmens zustimmen und auch bejahen,
dass dieselben Techniken beim Auslegen der Mischna und der Tora gebraucht
werden konnten, würde ich behaupten, die Rabbinen hätten dies als voneinander

verschiedene Unternehmen betrachtet. Obwohl das mündliche Gesetz

(Mischna/Gemara) das geschriebene Gesetz (Tora) ergänzte, wurde ihnen
zwei verschiedene Namen gegeben, was anzeigt, dass sie beide als konzeptionell

verschieden gedacht wurden. Und die Produktion mittelalterlicher
Kommentare, dieselbe Art von Tätigkeit, kann nicht mit dem Wort Midrasch
bezeichnet werden. Obwohl das Erschaffen von Midraschim, Gemarot und von
Kommentaren ähnliche hermeneutische Aktivitäten sind, so sind sie doch
verschieden, und sei es nur deshalb, weil sie auf verschiedenen Dokumenten basieren,

die in einem bestimmten Verhältnis zueinander stehen.

Neuere Midrasch-Forschung

In den letzten paar Jahren beschäftigte sich eine Reihe amerikanischer Lite-
rar-Kritiker mit dem Midrasch und versuchte, seinen Charakter im Verhältnis zu
zeitgenössischer Literaturtheorie zu verstehen38. Diese Studien haben viele
interessante und wichtige Fragen über die Natur rabbinischen Midraschs aufgeworfen;

der für unsere Diskussion wichtige Punkt sind ihre Gedanken über die
Parameter rabbinischer Interpretation. Die Debatte dreht sich oft um die Offenheit
des biblischen Textes und um das Argument, die midraschische Tätigkeit der
Rabbinen verschmelze irgendwie mit dem Bibeltext selber. Für die Literar-Kriti-
ker verschmilzt die Tora als Text mit den Rabbinen und ihrer Interpretation als

Text, sodass Midrasch und Schrift ein intertextuelles Ganzes bilden. Von «midra-
schischen» und «post formalistischen Zeiten» sprechend, schrieben Hartman und
Budick: «Diese Art von Auslegung lähmt sich selber nicht bei der Konfrontation
mit der Unbestimmtheit der Textbedeutung. Stattdessen wird seine eigene Aktivität

ganz in Anspruch genommen von der Aktivität des Textes, sodass ein Konti-
nuum intertextueller Zusätze produziert wird...»39. Kurz, die rabbinischen Ausleger

und ihre Auslegungen werden - recht verstanden - Teil des Bibeltextes.
Zudem werden die individuellen Rabbinen absorbiert in das kulturelle Ganze, ein
Ganzes, welches das Wesen des jüdischen Volkes und sein kulturelles Schaffen
einschliesst. Hartman und Budick notieren weiter: «Was jetzt besonders interessant

erscheint, ist die Unklassifizierbarkeit und Eigensinnigkeit des Midrasch, seine

Fähigkeit, ohne sichtbare Grenzen zu funktionieren... Midrasch verwickelt
sich irgendwie in stets neue Offenbarungen eines ursprünglichen Textes, während
die Frage nach Ursprüngen in die lebendige Tradition des Schreibens verschoben
wird»40. Aehnlich schreibt Handelman, dass der Text und die rabbinischen
Auslegungen in ein intertextuelles Ganzes verschmelzen: «Die ganze traditionelle
Methode (jüdischer) Schriftauslegung bestätigt das Prinzip mehrerer Bedeutungen,
die Notwendigkeit kontinuierlicher Auslegung, von historischem Verständ-

127



nis und Anpassung und der Anwendung spezieller hermeneutischer Verfahren,

die für göttlichen Ursprunges gehalten werden. Der Text war von seiner
Auslegung und seinem Kommentar nicht zu trennen. Auslegung ist kein
provisorisches Vorspiel für ein endgültiges Verständnis, sondern Teil der göttlichen

Offenbarung selbst.»41

Zuletzt, grundsätzlich in Übereinstimmung mit der Position, dass rabbi-
nische Auslegungen selber Teil des biblischen Textes werden, schreibt Boya-
rin: «Die Rabbinen als aufmerksame Leser der Bibel entwickelten ein
scharfsinniges Bewusstsein für die... intertextuellen Beziehungen innerhalb des Heiligen

Buches. Konsequenterweise bestand ihre eigene hermeneutische Arbeit
aus einem kreativen Prozess weiteren Verbindens und Wiedervereinigens biblischer

Verse zu neuen Texten, wobei die ausgelegten Beziehungen schon im
Text - wie er war - aufgedeckt und ebenso neue kreiert werden... Diese
Beschäftigung wurde als Offenbarung selber erlebt, und die biblische Vergangenheit

wurde in der midraschischen Gegenwart lebendig... Midrasch wurde das
spirituelle Mittel für das Wiederaufleben der grossen Ereignisse und für ihre
Aktualisierung, indem er den Schöpfungsprozess der Schrift fortsetzte und
indem er mündliche Tora und nicht bloss Paraphrase schriftlicher Tora war.»42

Während zeitgenössische Literar-Theorie eine Unterscheidung zwischen
Leser/Ausleger eines Textes und dem Text selber ablehnt, ist es nicht klar,
dass dies die Position der Rabbinen war, denn es gibt genug Beweise um
aufzuzeigen, dass die Rabbinen die Tora überhaupt nicht als Text betrachteten,
der zu den Theorien moderner Literar-Kritik passt. Wie Green bemerkte,
hängen die neuen Auslegungs-Theorien ab vom Verstehen der Tora
ausschliesslich als eines Textes. Falls sie nicht Text ist, sind die Behauptungen der
Untrennbarkeit von Ausleger und Text unhaltbar. Vor allem behandelten die
Rabbinen die Tora als ein heiliges Objekt. Diesbezüglich enthielt die Tora die
leeren Ränder wie auch den geschriebenen Text; d.h. die ganze Schriftrolle
war heilig. Der Schutz der Schriftrolle überwog das Gebot, am Sabbat nicht
zu tragen; und eine beschädigte Schriftrolle wurde begraben, allein oder in
eines Weisen Sarg43. Green schreibt: «Was auch immer es sonst noch gewesen
sein mag, das Geschriebene, dem wir "Schrift" sagen würden, wurde in der
rabbinischen Kultur als heiliges Objekt angesehen, etwas, das verehrt werden
muss... Als Artefakt bildete die Tora-Rolle mit ihrem heiligen und angeblich
unveränderten und unveränderlichen Geschriebenen das erforderliche feste
Zentrum für das rabbinische Frömmigkeits-System»44. In der Tat, wie Green
anfügt, konnte die unvokalisierte Tora als Text nicht gelesen werden, ohne
«ihr einen entschlossenen Diskurs aufzuerlegen». Und in einigen Fällen muss-
ten die Rabbinen andere Worte lesen als im Text geschrieben stand. So «war
das Lesen der sefer Torah im rabbinischen Judentum weniger eine Angelegenheit
des Entzifferns einer Inschrift, als vielmehr des Rezitierens eines vorher bekannten

Diskurses und seiner Anwendung auf das Schreiben»45. Kurz, die Rabbinen
sahen die Tora als etwas «anderes», denn «als ein heiliges Objekt besass die
Schrift eine Gegebenheit, eine Fixiertheit und eine Substantialität, die sie von den
Rabbinen und ihren Traditionen unabhängig erscheinen liess»46. Die Konzeption
der Rabbinen von der Tora als heiligem Objekt schlägt vor, dass deren Interpre-

128



tation mit den Texten nicht komplett verschmelze. Sie mögen den Text auslegen,

aber sie fuhren nicht fort mit seiner Erschaffung.
Brownlee47, Zunz48 und Weingreen49 behaupten, dass Midrasch dazu

diente, neue Gesetze in Beziehung zu setzen mit der Schrift, so dass die neuen
Konzeptionen und Praktiken von der Gemeinschaft akzeptiert würden. Ob-
schon dies für einige wichtig war50, ist es sicherlich nicht eine entscheidende
Aufgabe der Herausgeber der Mischna-Tosefta gewesen. Zudem gibt es im
Midrasch vieles, was sich nicht mit rituellen Praktiken beschäftigt, sondern
mit Ethik und Moral. Das Verbinden neuer Gesetze mit der Schrift diente
ebensosehr dazu, die Schrift relevant und jüdisch zu machen, als dazu, den
Gesetzen Autorität zu verleihen. Während einige Beispiele von Midrasch
«neue» Riten und Rituale mit der Schrift verbinden, nehmen nicht alle Mi-
drasch-Texte an dieser Aktivität teil. Vermes hält fest, dass der Midrasch
notwendig war, um Probleme innerhalb des Schrifttextes zu lösen, denn er war
ein Mittel, Widersprüche zu erklären und fehlende Details hinzuzufügen51.
Daniel Boyarin hat betont, dass der rabbinische Midrasch die «Lücken» des

biblischen Textes auffülle52. Es gibt keinen Zweifel, dass einige Midrasch-
Texte «fehlende» Informationen im biblischen Text nachliefern, und man
kann sogar spekulieren, dass das Ziel der Auslegung gerade darin bestand,
das zu tun. Jedoch, nicht jeder Midrasch konzentriert sich auf Lücken oder
fehlende Information. Wieder andere haben gedacht, der Midrasch diene
dazu, neues Leben in die jüdische Gemeinschaft einzuhauchen und ihren Geist
lebendig zu halten53, doch scheint dies wiederum eine eher enge Definition
von Midrasch-Tätigkeit zu sein.

Der Sitz im Leben des Midrasch

Jene, die behaupten, dass der Midrasch die jüdische Gemeinschaft wiederbelebte

oder geistig unterstützte, glauben, dass die Midrasch-Texte sich aus Predigten

entwickelten, die die Rabbinen dem jüdischen Volke hielten. Diese Theorie
wird nicht durch vieles gestützt54. Erstens gibt es keinen Beweis dafür, dass die

Rabbinen in den Synagogen regelmässig predigten55. Das Zeugnis der babylonischen

Gemeinschaft lässt vielmehr darauf schliessen, dass die Rabbinen wenig
formalen Kontakt zu den Synagogen hatten56, und die palästinischen Quellen
malen kein sehr anderes Bild. Zweitens sind die meisten Midrasch-Passagen kurz;
es ist zweifelhaft, dass wir wirkliche Predigten besitzen. Falls wir Umrisse von
Predigten haben, ist es schwierig einzusehen, wer diese Umrisse machte oder unter

welchen Umständen sie gebildet und übermittelt worden sind, vor allem wenn
sie an Sabbaten und Festtagen in den Synagogen gehalten wurden, als Schreiben
verboten war. Drittens sind die Midrasch-Texte oft dunkel und indirekt. Um sie

zu verstehen, bräuchte man eine ausserordentlich gründliche und differenzierte
Kenntnis der Schrift57. Die meisten Midrasch-Texte sind zu komplex, um von
einem Laien verstanden zu werden. Sogar wenn es in einigen unserer Texte einen

«Predigt-Kern» gibt, so sind die Midraschim, die wir heute besitzen, so sorgfaltig
als literarische Texte konstruiert worden, dass es unmöglich ist, «hinter sie zu
gehen,» um ihre mündliche oder Predigt-Schicht zu entdecken, falls das überhaupt

129



je existierte58. Deshalb scheint es unmöglich aufzuzeigen, dass der Midrasch
sich aus rabbinischer Predigt-Praxis entwickelte.

Das Problem bei der Konzentration auf die Funktion von Midrasch-
Texten oder auf ihren Sitz im Leben besteht darin, dass verschiedene Mi-
drasch-Abschnitte verschieden funktionierten. Es ist gut vorstellbar, dass
einige unter ihnen in verschiedenen Sitzen im Leben verschieden funktionierten.
Zudem können manche anderen Texte rabbinischer Literatur dieselbe(n) Rol-
le(n) gespielt haben, die Gelehrte dem Midrasch zuschreiben. Deshalb ist es

schwierig zu behaupten, dass Midrasch in einer besonderen Weise funktionierte,
abgesehen von seiner Rolle als Interpretation oder Erklärung des

biblischen Textes.

Es ist sehr wahrscheinlich, dass die Midrasch-Literatur von Rabbinen für
andere Rabbinen geschaffen worden ist. Sarason schreibt: «Es kann kein
Zweifel daran bestehen, dass ihr (d.h. der Midrasch-Texte) Kontext der inner-
rabbinische Prozess des Ordnens, Bildens und Uebermittelns der ererbten
Masse rabbinischer Traditionen ist, in diesem Fall der Traditionen von
Schriftexegese.»59 Es ist möglich, dass viele Midrasch-Texte in den rabbini-
schen Lehrhäusern ausschliesslich für die Teilnehmer erschaffen worden
waren. Sie mögen einfach die Werke heiliger Männer sein, die sich mit heiligen
Texten beschäftigten. Wir wissen, dass ein Attribut eines Rabbis in seiner
breiten Kenntnis der Schrift bestand00. Ein Abschnitt im Babylonischen
Talmud hält fest, dass ein Rabbi, der Richter werden wollte, fähig sein musste,
aufgrund der Schrift zu beweisen, dass Reptilien rein sind, obschon Leviticus
das Gegenteil klar herausstellt61. Um sich als Richter zu qualifizieren, musste
ein Rabbi seine Klugheit mit Blick auf die Schrift demonstrieren62.

Maimonides beschrieb einige Midrasch-Passagen als korrekt, einige als

irrig und einige als rhetorisch. Er schlägt vor, dass einige Passagen spielerisch
und Produkte von Spielen seien63. Wenn viele unserer Passagen für den
Gebrauch innerhalb des Lehrhauses erschaffen wurden und Produkt heiliger
Männer sind, die sich mit einem heiligen Text zur eigenen Erbauung und
Freude befassten, könnten wir die Kürze und Ausgefeiltheit vieler unserer Pe-

rikopen erklären. Wenn diese Bemerkungen alle dazu bestimmt gewesen
wären, als Predigten vor dem gewöhnlichen Volke gehalten zu werden, dann
wäre es schwierig, diese Merkmale zu erklären. Wir brauchen deshalb eine viel
weitere Sicht über die Absichten des rabbinischen Midrasch als bisher. Einige
können Predigten gewesen sein, einige können Versuche gewesen sein, die Schrift
relevant zu machen, einige können beabsichtigt haben, neue Gesetze älter erscheinen

zu lassen, und einige können eine Art religiöser Spiele, gespielt von heiligen
Männern sein. Aber es ist unmöglich zu beweisen, dass irgendetwas davon der
aktuelle Grund zur Erschaffung von Midrasch-Passagen gewesen ist, und falls sie

aus diesen verschiedenen Gründen entstanden, so ist es nun praktisch unmöglich
zu bestimmen, welche Perikope welchem Zweck diente. Wie auch immer, der
Midrasch spielte in der Kultur des Judentums der Spätantike so viele Rollen, dass es

unmöglich ist, ihm irgendeine Funktion zuzuschreiben, die als Teil seiner Definition

brauchbar wäre.

130



Der Midrasch - ein Zeugnis für die gewandelte Rolle der Bibel

Der Midrasch nimmt an, dass die Hebräische Bibel ein wichtiges Dokument
ist und dass seine Interpretation ein wesentliches Betätigungsfeld darstellt, an
dem die Rabbinen sich beteiligen sollten. Manche Wissenschafter haben behauptet,

dass die Bibel von der Zeit Esras an zur Konstitution des jüdischen Volkes
diente und dass dies der Hintergrund der rabbinischen exegetischen Arbeit sei.

Schürer schrieb: «Jede Forderung (des Gesetzes) war eine Forderung Gottes an
sein Volk; die pünktlichste Beobachtung desselben darum eine Pflicht der
Religion, ja die oberste und im Grunde genommen einzige Pflicht der Religion...»64
Mc Namara behauptet, während des Babylonischen Exils sei das Gesetz des

Mose «das bewusste Zentrum des religiösen Lebens der Juden» geworden. «Nach
Esra war das fundamentale Gesetz des jüdischen Volkes... das Gesetz des

Mose.»65 Vermes beschreibt die korrekt interpretierte Schrift als «die Gesetzes-
Charta des Lebens des Volkes,»66 und Wright nennt das Gesetz das
«Organisationsprinzip der Gemeinschaft»67 nach dem Babylonischen Exil.

Der Samaritanische Pentateuch, 1 Makk 1, 56-5768, die Tatsache, dass jedes
biblische Buch mit Ausnahme von Esther in Qumran gefunden wurde69, die
Bedeutung des Alten Testaments für die entstehenden Christengemeinden und die
zentrale Bedeutung der Bibel im rabbinischen Judentum bezeugen die Wichtigkeit
der Hebräischen Bibel während der hellenistischen Periode. Dennoch rechtfertigen

diese Beispiele nicht die Behauptung, die Bibel sei die Charta, das konstitutive

Element oder die alleinige Quelle von Inspiration und Gesetz für die nachexili-
sche palästinische Judengemeinde gewesen. Die Zeugnisse für die Zentralität der
Tora in den Apokryphen und Pseudepigraphen sind unklar, denn dasselbe Wort
bedeutet Tora, jüdische Tradition und säkulares Gesetz70. Obwohl die Tora für
Ben Sira wichtig ist, sind Reisen und gesunder Menschenverstand gleichwertige
Quellen von Autorität und Kenntnis. Ben Sira erwähnt selten, wenn überhaupt
je, jene Gesetze, die zentral sind für die Tora, ausser dem Opferkult. Henoch und
die Sapientia Salomonis zeigen, dass es in der intertestamentarischen Periode viel

inspirierte Literatur neben der Tora gab. Weisheitsliteratur und apokalyptische
Literatur haben biblische Prototypen; diese legen jedoch kein Zeugnis ab für die
Zentralität der Tora in irgendeinem Sinn. Die Behauptungen der Zentralität der
Tora für das jüdische Volk von Esra bis zur Mischna sind meistens theologische
Behauptungen mit wenig historischer Evidenz. Für einige zeigte die Behauptung
der engen Verbundenheit der Juden mit der Hebräischen Bibel das Fehlen an
Kreativität im postbiblischen Judentum. Für andere zeigte sie, dass alles, was
nach der Bibel kam, eigentlich schon in den biblischen Texten vorhanden war.
Beide Behauptungen sind unhistorisch; beide sind theologisch71.

Es ist auch üblich zu behaupten, dass die Hebräische Bibel eine wichtige
liturgische Rolle im postbiblischen Judentum von Esra an spielte; und dies wird oft
als Erklärung für den Ursprung des Midrasch angesehen. Weiter wird damit die

Behauptung unterstützt, dass die Hebräische Bibel für das Judentum nach Esra
zentral war. Es gibt aber wenig Evidenz dafür, dass die Tora vor dem ersten
Jahrhundert unserer Zeitrechnung eine liturgische Funktion gehabt hätte. In Contra-

Apionem schreibt Josephus: «Er (Mose) machte das Gesetz zugleich zum schön-

131



sten und notwendigsten Bildungsmittel und auferlegte uns die Verpflichtung,
es nicht bloss einmal oder zweimal oder öfters zu hören, sondern auch an
jedem siebten Tage uns aller sonstigen Geschäfte zu enthalten, zur Anhörung
des Gesetzes zusammenzukommen...»72 Josephus' Erwähnung des Lesens der
Tora wurde am Ende des ersten Jahrhunderts oder zu Beginn des zweiten
Jahrhunderts unserer Zeitrechnung geschrieben. Dies steht parallel zur
Erwähnung der Lesung der Tora in der Synagoge in Luk 4,16-30. Während es

nach dem ersten Jahrhundert unserer Zeitrechnung reichlich Evidenz dafür
gibt, dass die Tora liturgisch in den Synagogengottesdiensten gebraucht wurde,

wie z.B. Lukas, Josephus und die entstehenden Synagogengebäude, gibt es

keine Evidenz für ihren liturgischen Gebrauch vor dieser Zeit. Esras Lesen
und Auslegen der Tora73 deutet nicht an, dass das Lesen des Gesetzes eine

permanente Praxis sein soll74, und, wie wir gesehen haben, gibt es vor dem
ersten Jahrhundert unserer Zeitrechnung keine klare Evidenz, dass das Lesen
der Tora ausserhalb des Lesens an den Feiertagen im Tempel eine liturgische
Rolle spielte75.

In der Tat scheint es, dass das Aufkommen der rabbinischen Midrasch-
Tätigkeit ein Zeichen dafür ist, dass die Rolle der Tora sich wandelte. Diese
Behauptung wird durch die Tatsache gestützt, dass die nicht-rabbinischen Mi-
drasch-Tätigkeiten auch aus der gleichen Periode stammen, den ersten
Jahrhunderten vor und den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung. Die
Auslegung der kanonischen Literatur ist natürlich schon eine innerbiblische Aktivität.

Die Chronikbücher, die Psalm-Titel und das Deuteronomium sind die
offensichtlichsten Beispiele für diese Aktivität innerhalb der biblischen Literatur76,

aber wie Fishbane gezeigt hat, gibt es da noch ziemlich viel mehr77.
Aber sobald wir den Rahmen der Bibel verlassen, scharen sich die exegetischen

Aktivitäten, von denen wir heute Beispiele haben, alle um dieselben

paar Jahrhunderte herum78.

Wie Ben Sira's Enkel andeutete, impliziert Uebersetzung eine Interpretation79;

und die frühesten aramäischen Uebersetzungen der Bibel, die Targu-
mim, datieren ungefähr um die Zeitenwende80. Die Neufassungen der
biblischen Geschichten, wie wir sie im Genesis-Apokryphon von Qumran, in Pseu-
do-Philo's Liber Antiquitatum Biblicarum und in Josephus' Antiquitäten finden,
wurden während derselben Zeitperiode geschrieben81. Zudem gehört die exegetische

Aktivität der Niederlassung von Qumran, vor allem der pescher, in denselben

Zeitrahmen wie die anderen Midrasch-Texte82. Deshalb scheint die rabbini-
sche Midrasch-Aktivität mit einem erneuerten Interesse am Auslegen der Bibel
parallel zu verlaufen, was sich in allen verschiedenen Gestalten des Judentums
zeigt, die während der makkabäischen Periode hervortraten und von denen wir
Kenntnis haben.

Das Auftreten des rabbinischen Midrasch weist darauf hin, wie sich die
Tora zum Zentrum der jüdischen Gemeinde hin bewegte. Von der Zeit Esras an
waren die Priester die politischen und religiösen Autoritäten in Israel. Sie waren
diejenigen, die mit Gott kommunizierten für das Volk und mit dem Volk für
Gott. Sie waren die Hauptquelle und -interpreten der Offenbarung. Moses hatte
gemäss der Tora den Söhnen Levis die Aufgabe zugewiesen, den Israeliten

132



YHWH's Tora und Gesetze zu lehren83, und nach allen Anzeichen wurden sie

als die Hauptausleger von YHWH's Willen angesehen84. Aber dies alles
änderte sich mit dem Auftreten der Makkabäer. Die Bettelei der Oniaden um die
Position des Hohepriesters, ihre mörderischen Schlachten, die Ersetzung der
legitimen Jerusalemer Hierarchie durch ihre makkabäischen Verwandten vom
Lande, die katastrophalen Kämpfe unter den späteren Makkabäern um das

Privileg, den Tempel zu regieren und seinen Reichtum zu kontrollieren, und
Herodes' Ernennung eines babylonischen Teenagers zum Hohepriester hatte
die Glaubwürdigkeit des Priestertums schwer zerstört85. Ebenso wie die
akzeptierte Sukzession des Priestertums unterbrochen wurde, so auch die Sammlung

von Traditionen, die durch den priesterlichen Clan aufbewahrt und
weitervermittelt worden waren86. Dies unterbrach natürlich die Rolle der Priester
als Ausleger von YHWH's Offenbarung. Es ist kein Zufall, dass genau zu der
Zeit, da die Macht des Priestertums geschwächt war, verschiedene Arten
biblischer Auslegungen innerhalb der jüdischen.Gemeinde zu erscheinen begannen.

Und die Midrasch-Unternehmungen der Rabbinen, die in dieser Periode
beginnen, sind bloss ein Beispiel für die Hinwendung der jüdischen Gemeinde
zur Tora und für ihre Interpretation als Mittel, YHWH's Willen zu entdecken.

Aber wiederum müssen wir betonen, dass die exegetische Arbeit nicht die
einzige rabbinische Aktivität war, noch wurde alles so präsentiert, als ob es

eine Interpretation der Bibel wäre.

Merkmale der Midrasch-Texte

Wie oben erwähnt, passt die rabbinische exegetische Aktivität zeitlich in den
Rahmen ähnlicher Aktivitäten, die in anderen Segmenten der jüdischen Gemeinde

unternommen wurde. Die rabbinische Aktivität blieb in einer anderen Form
erhalten als die targumim, das Neuschreiben der Bibel, oder die Konstruktion der
peschahm. Obschon Sarason uns zu Recht warnt, dass jede Midrasch-Sammlung
für sich ausgewertet werden sollte, weil es gefahrlich sei, so zu sprechen, als ob
alle Sammlungen gleich seien, können wir einige sehr allgemeine Bemerkungen
machen über die rabbinischen Midrasch-Dokumente87. Rabinische Literatur
besteht aus gesammelten Texten; sie wurden nicht auf einmal und von einem einzigen

Autor geschaffen. Deshalb sind rabbinische Midrasch-Texte Sammlungen
von auslegenden Erklärungen, die um den biblischen Text herum angelegt sind.
Weil sie Sammlungen sind, haben viele Verse oft verschiedene Interpretationen,
die an ihnen hängen, während die anderen Beispiele jüdischer exegetischer Arbeit,
die wir heute besitzen, für jede biblische Einheit nur eine Interpretation bieten.
Da zudem viele der rabbinischen Auslegungen anonym sind, sind viele von ihnen
Weisen zugeschrieben, oft denselben Weisen, die in den nicht-midraschischen
Texten erscheinen oder die von ihren Aktivitäten in anderen Bereichen des Judentums

her bekannt sind. Mit Ausnahme der Auslegungen von Philo und Josephus
ist der Rest der jüdischen Dokumente anonym oder in ein paar ganz wenigen
Fällen pseudepigraphisch. Obwohl die rabbinischen exegetischen Texte um die
biblischen Passagen herum angelegt sind, ist es oft unmöglich zu bestimmen, ob der

133



Text oder die Auslegung zuerst war. Zudem haben wir viele Beispiele, in
denen dieselbe Interpretation mit mehreren Versen verbunden ist. Auch stossen
wir oft auf einen Disput, eine Debatte, eine Geschichte etc., welche mit
biblischem Text überliefert werden, aber nicht eigentlich den Text auslegen. Oft ist
die spezifische Methode, die der Kommentierung zugrunde liegt, explizit
erwähnt88. Die rabbinischen Midrasch-Sammlungen folgen dem biblischen Text
mehr oder weniger Vers für Vers, Wort für Wort, oder sogar Buchstabe für
Buchstabe. Die nicht-auslegenden Sammlungen handeln von spezifischen
Abschnitten des biblischen Textes, die anscheinend für spezielle Gelegenheiten
liturgisch gebraucht wurden. In diesen Fällen wird der Text nicht Element für
Element ausgelegt. Sifra zu Leviticus, Sifre zu Numeri und Deuteronomium,
Mechilta zu Exodus, Genesis Rabba und Leviticus Rabba sind die besten
Beispiele von auslegenden Midraschim, die wir haben. Die Pesiqta deRav Kaha-
na und die Pesiqta Rabbati sind die klassischen Beispiele für nicht-auslegende
Midraschim80.

Fazit

Vor einigen Jahren schlug ich die folgende Definition von Midrasch vor:
«Midrasch ist eine Literaturgattung, mündlich oder schriftlich, die in direkter
Beziehung zu einem festgelegten, kanonischen Text steht, der vom Midraschist und
seiner Hörerschaft als autoritatives und offenbartes Wort von Gott betrachtet
wird, und in der dieser kanonische Text explizit zitiert oder klar auf ihn hingewiesen

wird.»00 Diese Definition scheint mir immer noch richtig zu sein. Wir haben
behauptet, dass die Erscheinung eines biblischen Textes ein wesentliches Element
ist für das Midrasch-Unternehmen, weil nicht alles, was die Rabbinen taten, mit
ihrer Exegese der Bibel verbunden wurde. Sie unterschieden klar zwischen
exegetischen und nicht-exegetischen Texten, Midrasch und Mischna, und wir sollten
diese Unterscheidung beibehalten. Obschon das Interpretieren der Bibel eine
zentrale Aktivität der rabbinischen Gemeinde war, war es nicht deren einzige
Tätigkeit. Das Aufkommen exegetischer Aktivität innerhalb der jüdischen Gemeinde

geschah zu einer bestimmten Zeitperiode, da die ältere Quelle von Kommunikation

mit YHWH, das Priestertum, sein Prestige und seine Autorität verlor. Daher

spiegelt das Erscheinen von Midrasch-Tätigkeit in all ihren Formen
wahrscheinlich die neue Wichtigkeit, die der Tora und ihrer Auslegung zugeschrieben
wurde. Zudem ist es wahrscheinlich, dass alle Gruppen der jüdischen Gemeinde
ihre eigene biblische Exegese entwickelten, und sie waren nicht alle gleich. Sogar
innerhalb der rabbinischen Gemeinschaft bestand eine grosse Vielfalt von midra-
schischer Arbeit. Midrasch diente mehrfachen Zwecken innerhalb der rabbinischen

Gemeinschaft und wurde aus mannigfachen Gründen geschaffen. Der rab-
binische Midrasch ist also eben dies: Er ist ein Beispiel, wie die Rabbinen die
Tora für ihre eigenen Zwecke interpretierten.

134



ANMERKUNGEN

1. M. Fishbane, Biblical Interpretation in Ancient Israel, Oxford 1986. 1.

2. Fishbane a.a.O., 2. Rosemary Ruether vertritt die Meinung, dass der anfängliche
Kampf zwischen Judentum und Christentum sich um die Frage drehte, welche
Gemeinde die korrekte Interpretation der Hebräischen Bibel besass, vgl. R.R. Ruether,
Nächstenliebe und Brudermord, München 1978. Ueber den Gebrauch der Hebräischen

Bibel bei frühen Christen siehe E.E. Ellis, Biblical Interpretation in the New
Testament Church, in: J. Mulder (Hrsg.), Mikra: Text, Translation. Reading and

Interpretation of the Hebrew Bible in Ancient Judaism and Early Christianity,
CRINT II/l, Assen-Philadelphia 1988, 691-725. W. Horbury, Old Testament
Interpretation in the Writings of the Church Fathers, cbd. 727-787.

3. Man sollte hinzufügen, dass die Juden nicht einfach den Text des Talmud lesen: viel¬
mehr nähern sie sich diesem durch Generationen von Kommentaren und Ueber-
Kommentaren, datierend vont 11./12. Jh. bis zum 20. Jh.

4. Ant 13. 297; 18, 17.

5. G.G. Porton, Diversity in Postbiblical Judaism in: R.A. Kraft - G.W.E. Nickelsburg
(Hrsg.), Early Judaism and Its Modern Interpreters, Atlanta 1986, 67.

6. R. Loewe, The «Piain» Meaning of Scripture in Early Jewish Exegesis. Papers of the
Institute of Jewish Studies London. 1 1964, 140-185.

7. P. Borgen, Philo of Alexandria in: M. Stone (Hrsg.), Jewish Writings of the Second

Temple Period. CRINT II/2, Assen - Philadelphia 1984, 233-282.
8. M. Fishbane, Authority and Interpretation of Mikra at Qumran, in: Mulder (o.

Anm. 2), 339-377. G.G. Porton, Midrash: Palestinian Jews and the Hebrew Bible in
the Greco-Roman Period, ANRW 11/19/2. Berlin 1979, 125-127.

9. Es gibt zahlreiche neuere Bibliographien und methodologische Studien zum Mi-
drasch. Zum Beispiel Porton, Midrash, a.a.O. 135-138; R. S. Sarason. Toward a

New Agendum for the Study of Rabbinic Midrashic Literature in: J.J. Petuchowski
- E. Fleischer (Hrsg.), Studies in Aggadah, Targum and Jewish Liturgy in Memory
of Joseph Heinemann. Jerusalem 1981. 71-73; G.H. Hartman - S. Budick (Hrsg.),
Midrash and Literature, New Haven - London 1986, 369-395; Mulder (o.Anm.2)
797-852; L. Haas, Bibliography on Midrash in; J. Neusner (Hrsg.), The Study of
Ancient Judaism: I Mishnah, Midrash, Siddur, New York 1981, 93-103.

10. J.L. Klugel, Two Introductions to Midrash in: Hartman - Budick (a.a.O.) 91-92; ./.

Neusner, Midrash in Context: Exegesis in Formative Judaism, Philadelphia 1983,

XVII.
I 1. Zur Zeit der beste Artikel über Haggada ist J. Heinemann, The Nature of the Aggadah,

übers von M. Bregman, in: Hartman - Budick (a.a.O.) 41-55.
12. Ueber die vermuteten Beziehungen zwischen Midrasch und Predigten siehe Sarason

(a.a.O.) 61-70.
13. Siehe z.B. G.L. Bruns, The Hermeneutics of Midrasch in: R. Schwartz (Hrsg.), The

Book and the Text: The Bible and Literary Theory, Oxford 1990, 189-213. Bruns
schreibt: «Wir müssen uns Midrasch als eine Lebensform (im Sinne Wittgenstein's)
statt nur als eine Auslcgungsform (im technischen Sinne) vorstellen.» 190-191.

14. J.A. Sanders schreibt: «Jede Definition von Midrasch, die dessen Spielraum, eine ak¬

tuelle biblische Perikope zu zitieren und zu gebrauchen, begrenzt, ist unzureichend.»
(Torah and Canon, Philadelphia 1972, XIV). Sanders sagt auch, dass Midrasch
«mindestens die Funktion einer alten oder kanonischen Tradition im weitergehenden

Leben der Gemeinschaft bedeute... Wenn man studiert, wie eine alte Tradition
in Beziehung zu den Bedürfnissen der Gemeinschaft funktioniert, dann studiert man

135



Midrasch» (XIV). M. Gertner unterscheidet zwischen offenkundigem Midrasch in
dem der Vers, die Idee und die Technik ausdrücklich erwähnt werden, und verstecktem

Midrasch, in dem weder der Vers noch die Idee noch die Technik bestimmt oder
erwähnt werden. Midrashim in the New Testament, Journal of Semitic Studies, 7

(1962) 268-269.

15. R. Bloch, Midrash, Dictionnaire de la Bible, Supplement V, Paris 1957, cols. 1263-
1281. H. Slonimsky, The Philosophy Implicit in the Midrash, Hebrew Union College
Annual, 27 (1956) 235-290.

16. A.G. Wright, The Literary Genre Midrash, Staten Island 1967.

17. KJugel schreibt: «Es gibt viele neue Arbeiten, die Midrasch zu bestimmen versuchen,
und nichts würde hier gewonnen, wenn man diese Anstrengungen auf ein paar wenige

Sätze zu reduzieren versuchte; obschon man pointiert (die Aussagen eines kürzlich

erschienenen Buches über die Definitionen von Ironie paraphrasierend) sagen
könnte, dass, nachdem diese Untersuchungen Midrasch nicht in genügendem Detail
definiert haben, wir es genau so gut nochmals tun können» Klugel (o.Anm. 10) 91.

Boyarin stimmt mit Klugel überein und schreibt: «... unsere Untersuchung kann
ohne jede Definition bestimmt werden. Für die Zwecke dieses Buches ist
"Midrasch" der Typ biblischer Interpretation, der in den jüdischen Bibelkommentaren
gefunden werden kann, die die Juden "Midrasch nennen"» (Intcrtextuality and the
Reading of Midrash, Bloomington - Indianapolis 1990, VIII).

18. M. Gertner, Terms of Scriptural Interpretation: A Study in Hebrew Semantics, Bul¬
letin of the School of Oriental and African Studies 25 (1962) 5. /. Heinemann meint,
drsch in der Bibel bedeute, cine Anstrengung zu machen, YHWH's Gebote zu
übernehmen und zu befolgen. Heinemann liefert wenige Beispiele, um diese These zu
unterstützen; und die meisten Texte sind offen für andere Erklärungen als er sie gibt
(The Development of Technical Terms for the Exegesis of Scripture I, Leshonenu 14

(1946) 182-185.

19. Siehe z.B. Gen 25,22; Ex 18,15; ISam 9,9; lKön 22,8; Ez20,l; IChron 30,10.

20. «Denn Esra wies sein Herz an, die Tora YHWH's zu untersuchen und die Gesetze
und Urteile in Israel zu tun und zu lehren.»

21. Gertner, Terms (a.a.O.) 11.

22. Heinemann, Development (a.a.O.) 185; Gertner, Terms (a.a.O.) 6-8.

23. 2Chron 13,22. 24,27.

24. 2Chron 13,22: «Was sonst noch von Abia zu sagen ist, was er getan und was er gere¬
det hat, das steht geschrieben im Midrasch des Propheten Iddo.» 2Chron 24,27:
«Was aber seine Söhne betrifft und die vielen Prophetensprüche über ihn und den
Neubau des Tempels, das steht ja geschrieben in der Erklärung zum Buch der
Könige.»

25. Bloch glaubte, dass «Midrasch» in den Chronikbüchern dieselbe Idee vertritt wie in
rabbinischer Literatur (o.Anm. 15, 1264). S.R. Driver sah diese Worte als auf den
Königsbüchern basierend und als «pointed illustrations of some religious or moral
truth» (An Introduction to the Literature of the Old Testament, Cleveland-New
York 1963, 529). W. Bacher schlägt vor, dass der Begriff «Buch,» «Untersuchung»
oder «Studie» bedeutet hätte (Die exegetische Terminologie der jüdischen
Traditionsliteratur, Leipzig 1899-1905, I 104). L. Finkelstein dachte, dass «Midrasch» von
Iddo eine Sammlung der Orakclspriiche des Propheten bezeichne, während
«Midrasch» in den Königsbüchern unsere Königsbücher meine (The Origin of the
Synagogue, Bulletin of the American Academy for Jewish Research 3 (1930) 56. J.M.
Meyers bezieht sich auf die Abhandlung des Propheten Iddo und auf «the commen-

136



tary on the chronicle of the kings;» (II Chronicles: A New Translation with
Introduction and Commentary, Garden city 1986, 78-79. 135) Kurz, die Bedeutung des

Begriffes ist unbekannt; vgl. Wright a.a.O. 37.
26. Wright a.a.O. 37. 40-41.
27. Gertner, Terms (a.a.O.) 9.

28. Siehe Bruns, Sanders und Gertner (o.Anm. 13.14).
29. J. Neusner, Judaism: The Evidence of Mishnah, Chicago-London 1981, 170.

30. Neusner, a.a.O. 171-172.
31. Für eine Uebcrsetzung dieser Stellen siehe J. Neusner-R. Brooks, Sifra: The Rabbi¬

nic Commentary on Leviticus. An American Translation, Atlanta 1985.

32. Neusner-Brooks, a.a.O. 1-2.

33. Zur Tatsache, dass vieles im rabbinischen Judentum nicht lediglich biblische Inter¬

pretation ist, siehe den wichtigen Artikel von W.S. Green. Romancing the Tome:
Rabbinic Hermeneutics and the Theory of Literature, Semeia 40, 1987, 147-168.

34. Slonimsky (o.Anm. 15), 235.
35. Bloch, Midrash (o.Anm. 15) 1265-1272.
36. Bruns, a.a.O. (o.Anm. 13) 192.

37. Bruns, a.a.O. 201.
38. Siehe v.a. S. Handelman, The Slayers of Moses: The Emergence of Rabbinic Inter¬

pretation in Modern Literary Theory, Albany 1982; J. Four, Golden Doves with Silver

Dots: Semiotics and Textuality in Rabbinic Tradition, Bloomington 1986. D.

Boyarin, Intertextuality and the Reading of Midrash, Bloomington 1990. G.

Hartmans. Bitdick. (Hrsg.), Midrash and Literature, New Haven-London 1986. Diese
Bücher enthalten Hinweise auf die wichtigsten Forscher, Schreiber und Autoren, die
sich mit diesem Thema beschäftigt haben und von denen viele in diesem Artikel
zitiert werden.

39. Hartman-Budick, a.a.O. (o.Anm. 9). XI.
40. Hartman-Budick, a.a.O. XIII.
41. Handelman, a.a.O. 131.

42. Boyarin, a.a.O. (o.Anm. 17) 128.
43. Green, a.a.O. (o.Anm. 33) 155-156.
44. Green, a.a.O. 158.

45. Green, a.a.O. 158-159.
46. Green, a.a.O. 160.

47. IV.H. Brownlee, Biblical Interpretation among the Sectaries of the Dead Sea Scrolls,
Biblical Archaeologist 14 1951 71.

48. L. Zun:, Die gottesdienstlichen Vorträge der Juden, Berlin 1832, 42-43.
49. J. Weingreen, The Rabbinic Approach to the Study of the Old Testament, Bulletin

of the John Ryland's Library 34 (1951/1952) 190.

50. In meiner Besprechung der Auslegung von Num 18. 1-14 in Sifre Numeri sagte ich,
dass die Rabbinen den Text so auslegten, dass sie und nicht die Priester die
Verantwortlichen für den Opferkult waren. Siehe G.G. Porton, Understanding Rabbinic
Midrash: Text and Commentary, Hoboken 1985, 77-118.

51. G. Vennes, Bible and Midrash: Early Old Testament Exegesis in: P.R. Ackroyd -

G.F. Evans (Hrsg.), The Cambridge History of" the Bible: I, Cambridge 1970, 202.

52. Boyarin, a.a.O. (o.Anm. 17) 14. 16. 39-49. 82-84.
53. Wright, a.a.O. (o.Anm. 16) 64. G. Vermes, Scripture and Tradition in Judaism, Lei¬

den 1961, 228-229. J. Heinemann, Sermons within the Community in the Talmudic
Period, Jerusalem 1970. 8.

54. Diese Theorie wurde erstmals von L. Zunz umrissen, welcher der preussischen
Regierung zeigen wollte, dass die Predigten, die von den jüdischen Re-

137



formern in den Gottesdienst des I9.jhs in Deutschland eingeführt wurden, keine
neue Erfindungen waren, sondern ihre Wurzel in der Spätantikc, wenn nicht gar in
der Bibel selbst, hatten.

55. Sarason. a.a.O. (o.Anm. 9) 62-63, Anm. 18.

56. J. Neusner, A History of the Jews in Babylonia, Leiden 1969-1970, III, 234-238 und
IV, 149-151.

57. Dies beweist natürlich nicht notwendigerweise, dass die Rabbinen diese Texte nicht
dem jüdischen Volke zustellten, denn sie hätten es verwirren können, um ihre eigene
Genialität zu demonstrieren. Oder sie hätten begriffsstutzig sein können, um gewisse
radikale Bemerkungen vor dem gemeinen Volke zu verbergen. J. Petuchowski meinte,

obschon die mittelalterliehen liturgischen Gedichte, die piyyutim, in ihrer
Sprache und in ihrem Inhalt extrem unklar seien, wurden sie Teil der Liturgie der
gewöhnlichen Leute, vor allem an Festtagen.

58. Sarason, a.a.O. 66-67.
59. Sarason, a.a.O. 67.

60. Misehna Abot 5.22: «Dreh es immer wieder herum, denn alles ist in ihm; und be¬

trachte es und werde grau und alt darüber, und lass nicht davon ab...»
61. BT Sanhédrin 17a: «Sprach R. Judah, sprach Rav: «Sie lassen keinen im Sanhédrin

sitzen, ausser er wisse, (wie) zu (beweisen, dass) etwas, das kriecht, rein ist von den
Worten der Tora.»

62. S. Lieberman, Hellenism in Jewish Palestine: Studies in the Literary Transmission
Beliefs and Manners of Palestine in the I Century B.C.E. - IV Century C.E., New
York 1950, 63-64.

63. /. Heinemann, The Paths of the Haggadah, Jerusalem 1970,2; I. Frankel, Peshat in
Talmudic and Midrashic Literature, Toronto 1956, 29.

64. E. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi, II. Leipzig
41907, 364.

65. M. McNamara, Targum and Testament, Shannon-Grand Rapids 1972. 22-23.
66. Vennes. Bible and Midrash (o.Anm. 51) 201.
67. Wright. a.a.O. (o.Anm. 16) 49.

68. «Welche Rollen der Tora sie auch fanden, sie rissen sie auf und verbrannten sie; und
wer mit einer Bundcsrolle gefunden wurde oder seine Liebe zur Tora bekundete,
wurde aufgrund des königlichen Dekrets getötet.»

69. F. Cross, The Ancient Library of Qumran, Garden City 1961, 40.
70. Zum Gebrauch der Hebräischen Bibel in den Apokryphen und Pseudepigraphen sie¬

he D. Dimant, Use and Interpretation of Mikra in the Apocrypha and Pseudepigra-
pha, in: Mulder, a.a.O. (o.Anm. 2) 379-420.

71. Siehe E.P. Sanders. Paul and Palestinian Judaism: A Comparison of Patterns of Re¬

ligion, Philadelphia 1977, 1-12.

72. Flavius Joseplius. Gegen Apion 2, 17, nach der Uebersetzung von FI. Clementz, Hal¬
le 1901.

73. Neh 8,18.
74. Siehe den Kommentar von B.Z. Wacholder in: J. Mann. The Bible as Read and

Preached in the Old Synagogue, New York 1971, I, XV.
75. Ueber frühe Synagogen und über die Rolle des Tora-Lesens in diesen Synagogen

siehe L.I. Levine. The Second Temple Synagogue: The Formative Years, in: L.I. Le-
vinc. The Synagogue in Late Antiquity, Philadelphia 1987, 7-32.

76. Porton, Midrasch, 118-119.
77. Fishbane's Biblical Interpretation in Ancient Israel (o.Anm. I) ist die gründlichste

und umfassendste Arbeit zu diesem Phänomen.

138



78. Wir sollten zur Kenntnis nehmen, dass die Gelehrten in Alexandria genau zu dieser
Zeit antike griechische Texte auslegten. Viele der Techniken, die die Rabbinen für
ihre Bibelinterpretation verwendeten, wurden ebenso von den alexandrinischen
Grammatikern gebraucht. Siehe dazu Liebermann, 47-82. D. Daube, Rabbinic
Methods of Interpretation and Hellenistic Rhetoric. Hebrew Union College Annual
1949, 239-264.

79. Ben Sira 1,6-7.
80. Porton, Midrash a.a.O. (o.Anm. 8) 119-121.
81. Porton, Midrash a.a.O. 122-123.
82. Porton, Midrash a.a.O. 125-127.
83. Dtn 33,11.
84. J. Blenkinsopp meint, dass die Priester in der hellenistischen Periode glaubten, direk¬

te Offenbarungen YHWH's zu erhalten. (Prophecy and Priesthood in Josephus, JJSt
25 (1974) 239-262.

85. Zu den Schlachten unter den Oniaden siehe die Anfangskapitel der Makkabäerbü-
cher. Zu Herodes' Ernennung eines «obskuren Babyloniers» zum Hohepriester siehe

Josephus, Ant 15,22.
86. Zur Evidenz dieser Sammlungen siehe Porton, Midrash a.a.O. (o.Anm. 8) 113-115.
87. Sarason a.a.O. (o.Anm. 9) 67-68. Für eine passende Sammlung von Midrasch-Text-

en, die die Differenzen unter den wichtigsten rabbinischen Midrasch-Sammlungen
aufzeigt, siehe Porton, Understanding Rabbinic Midrash (o.Anm. 50).

88. In der Vergangenheit war es üblich, Midrasch-Sammlungen, die literaler und logi¬
scher waren, zu unterscheiden von eher imaginativen und phantasievollcn. Erstere
wurden der Schule von Rabbi Ismael zugeschrieben und letztere derjenigen von
Rabbi Aqiba. Zudem glaubte man, dass diese verschiedene exegetische Techniken
gebrauchten, die sie ihren Schülern weitergaben. Neuere Forschung hat jedoch
gezeigt, dass keine klare Differenzen zwischen ihnen bestanden. Deshalb gibt es keinen
Beweis dafür, dass ihre Schüler die Bibel auf verschiedene Art und Weise ausgelegt
hätten. Siehe G.G. Porton, The Traditions of Rabbi Ishmael Part IV: The Materials
as a Whole, Leiden 1982, 160-211; G.G.Porton, Rabbi Ishmael and his Thirteen
Middot, in: J. Neusner u.a. (Hrsg.), New Perspectives on Ancient Judaism I, Lan-
ham-New York-London 1987, 1-18.

89. Für andere Methoden der Klassifizierung siehe Porton, Midrash a.a.O. (o.Anm. 8)

128-129.
90. G.G. Porton, Defining Midrash, in: J. Neusner (Hrsg.), The Study of Ancient Ju¬

daism I: Mishna, Midrash, Siddur, New York 1981, 62.

139


	Midrasch : die Rabbinen und die Hebräische Bibel

