Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Christen und Juden in neuen Gesprachen im Geiste von Hermann
Maas

Autor: Ehrlich, Ernst Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960813

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christen und Juden in neuen Gesprachen
iIm Geiste von Hermann Maas'

von Ernst Ludwig Ehrlich

Fiir Kurt Hruby den langjihrigen Freund, der unendlich viel getan hat, damit Chri-
sten etwas mehr vom authentischen Judentum verstehen

Es ist kein Zufall, wann und wo man zuerst einen Menschen getroffen hat.
Meine Bekanntschaft mit Hermann Maas geht zuriick auf den Monat August
des Jahres 1946 in Oxford. Damals fand dort unter dem Titel «Freedom, Justice
and Responsibility» eine “International Conference of Christians and Jews” statt,
an der zahlreiche Personlichkeiten aus USA, England, Australien, Siidafrika,
Holland, Dianemark, Schweden und der Schweiz teilnahmen. Sieht man die Liste
weiter durch und sucht nach Deutschen, so findet man 3 Namen: Probst Griiber,
einen sonst spiter auf diesem Gebiete nicht mehr hervorgetretenen katholischen
Pater, Ernst Musial aus Frankfurt sowie Pastor Hermann Maas aus der Beetho-
venstr. 64 in Heidelberg. Es war damals fiir einen Deutschen nicht leicht, das Ein-
reisevisum nach England zu erhalten. Fiir Hermann Maas jedoch galten derartige
Beschrankungen kaum, und dies mit gutem Grund.

Vor einiger Zeit ist ein grundlegendes Werk aus der Feder von Wolfgang
Gerlach erschienen: «Als die Zeugen schwiegen», Untertitel: «Bekennende Kirche
und die Juden» (Berlin 1987). Darin findet sich ein Bericht, wie im Sommer 1938
Pfarrer Hermann Maas in Berlin vor leitenden Minnern der sogenannten “Be-
kennenden Kirche” einen Vortrag hielt mit dem Thema: «Die Bekennende Kir-
che und die Judenfrage». Ein solcher Hinweis war auch deshalb dringlich, weil
die Bekennende Kirche zwar einen Widerstand gegen das Naziregime geleistet
hatte, aber mit wenigen Ausnahmen (dazu gehort etwa Dietrich Bonhoeffer) sich
fiir die Juden kaum interessiert hatte. Selbst getaufte Juden wurden von den Kir-
chen weitgehend im Stiche gelassen. Daher war es absolut notwendig, dass Pir.
Maas dieses Referat hielt, in dem er sich nicht nur mit den getauften Juden be-
schiftigt. In diesem Vortrag heisst es u.a.: «Wenn der Staat das Volk Israel diffa-
miere und mit allen Mitteln bekdmpfe, so tue er das nicht nur aus einem Antiju-
daismus heraus, sondern aus einer radikalen Feindschaft gegen Gott, innerhal‘b
deren Menschen erst recht dadurch schuldig werden, dass sie nicht wissen, was sie
tun. Denn in Wahrheit handle der Staat aus titanischer Grenziiberschreitung und
Ungehorsam gegen Gottes Wort». Am Schlusse dieser Rede heisst es, die Kirche
habe sich der Problematik der Juden zu stellen und «um so klarer, sicherer und

! Rede zum 3. Marz 1991 in Heidelberg zur Eréffnung des Hermann Maas - Archivs im
Schmitthennerhaus

* Prof. Dr. Ernst Ludwig Ehrlich, Hirzenstr. 10, CH-4125 Richen.
107



radikaler gegen alle Grausamkeiten, Ungerechtigkeiten, Lugen und Harten
kidmpfen, die aus einer falschen Motivierung der Judenfrage entstehen. Und sie
wird Busse tun fiir ithre Versdaumnisse, ihr seitheriges Schweigen und ihr falsches
*Ja”..».

Damals im Jahre 1938 war Hermann Maas ein einsamer Kampfer. Wir kon-
nen sagen, cin Einzelkdmpfer. Und heute konnen wir fragen, ob diese Kirche tat-
sachlich Busse getan hat fiir ithre Versaumnisse, fiir ihr Schweigen und fur ihr fal-
sches Ja. Seit jenem Jahre 1946 in Oxford sind 45 Jahre vergangen, und wir kon-
nen uns fragen, ob sich seitdem Grundlegendes verandert hat. Wir wollen uns
hier daher vor allem auf die Evangelische Kirche konzentrieren, ohne zu leugnen,
dass auf katholischer Seite es ebenfalls eine Fiille von Arbeit gibt, die in zahlrei-
chen Erkliarungen aller Art zum Ausdruck gekommen ist. Es ware nicht sehr
fruchtbar, wiirden wir uns hier damit beschiftigen, einen vollstindigen Katalog
dessen aufzulisten, was in den letzten Jahrzehnten auf diesem Gebiete erfolgt ist.

Bis zum Jahre 1985 lisst sich das alles in der umfassenden Dokumentation
«Die Kirchen und das Judentum», herausgegeben von Rolf Rendtorff und Hans
Hermann Henrix, nachlesen. In diesem Werk von 746 Seiten ist alles verzeichnet,
was bis 1985 erschienen ist. Wir kénnten von jedem beliebigen Ereignis oder von
den vielen Institutionen ausgehen, die seit 1945 sich mit dieser Arbeit befassen.
Wir konnten hier die Arbeitsgruppe «Christen und Juden» beim Deutschen
Evangelischen Kirchentag erwihnen, die 1961 entstanden ist, oder wir konnten
tber die Erkldarung der Rheinischen Synode von 1980 sprechen, die einen Wende-
punkt auf evangelischem Gebiete bildet. Man konnte die Erkldarung «Christen
und Juden» der Landessynode der evangelischen Landeskirche in Baden vom 3.
Mai 1984 erwahnen, oder die der Provinzial-Synode der evangelischen Kirche in
Berlin-Brandenburg vom 20. Mai 1984. Diese und andere Erkldrungen zum The-
ma «Christen und Juden» wire ohne die Erklirung der Synode der evangelischen
Kirche im Rheinland wohl kaum méglich gewesen. Hier ist zweifellos ein Durch-
bruch erfolgt.

Es ist hier nicht Ort und Zeit, alle diese wesentlichen Ausserungen zu analy-
sieren. Wir haben nur zu fragen, ob die Kirchen Busse getan haben fiir ithre Ver-
saumnisse, fur ihr Schweigen und ihr falsches Ja, um wiederum die Worte Her-
mann Maas’ aus dem Jahre 1938 zu zitieren. Ich bediene mich zu diesem Zwecke
eines relativ unbekannten Textes des wiirttembergischen evangelischen Kirchen-
rates und der evangelischen Landessynode vom 15. September 1988, weil in 12
Punkten zumindest die Problematik, um die es hier geht, zusammengestellt wor-
den ist:

Die Einleitung des Textes lautet: « Die Beziechung zwischen den Juden als dem
Volk Gottes und der Kirche Jesu Christi» beschreibt der Apostel Paulus mit dem
Bild des Oelbaumes und den eingepfropften Zweigen: «Nicht du tragst die Wur-
zel, sondern die Wurzel trigt dich». (Romer 11,18). Gleichzeitig warnt er seine
heiden-christlichen Briider vor Uberheblichkeit.

Die Mahnung des Apostels ist rasch in Vergessenheit geraten. Nur deshalb
konnte es geschehen, dass in der Folge in fast zwei Jahrtausenden christliche
Volker liber Juden Vorurteile, Verleumdungen, gesellschaftliche Isolierung brach-

108



ten, und die Juden Verfolgungen ausgesetzt waren. Die Schuld, von der bereits
1938 Hermann Maas vor den leitenden Méinnern der BK sprach, hat ihre Ursa-
che vor allem darin, dass Christen vergassen, dass sie Juden und Judentum fast
alles verdanken: Die hebriische Bibel, den Juden Jesus von Nazareth sowie den
hellenistischen Juden Paulus aus Tarsus, der wie erwiihnt sehr préizise formulierte:
«Nicht du tragst die Wurzel, sondern die Wurzel trigt dich». Daher heisst es in
der Erklarung der wiirttembergischen Landessynode richtig:

«Als Christen leiden wir unter der schweren Last der Vergangenheit. Wir er-
kennen und bekennen unsere Schuld vor Gott und vor dem jiidischen Volk und
bitten den Herrn, dass er uns helfe zur Umkehr im Glauben und Tun».

Damit sind drei Problemkreise angesprochen, die im folgenden im einzelnen
abgehandelt werden, namlich « Umkehr im Glauben und Tun».

Der zweite Abschnitt ist Uberschrieben: «Erinnern, nicht vergessen». Damit
meinen der Kirchenrat und die Synode die lange Tradition der Ablehnung alles
Judischen in der Christenheit. Zweierlei ist hier zu bedenken:

a) Eine solide theologische Arbeit iiber die Wurzeln christlicher Theologie, sowie
ferner

b) die Analyse der Geschichte, um den Herausforderungen der Gegenwart be-
gegnen zu konnen.

Der dritte Abschnitt hat die Uberschrift « Vom Trennenden zum Gemeinsa-
meny.

In der Tradition der Kirchen gab es bisher wenig Raum fiir Uberlegungen,
die auf das Juden und Christen Verbindende zielten. In der Kirchengeschichte
wurden vor allem Unterschiede und Gegensitze betont. Das Neue, was jetzt an-
gestrebt wird, ist geistige Aufgeschlossenheit, die im gegenseitigen Kennenlernen
zum Ausdruck kommt und sich um Dialog und Gedankenaustausch bemiiht.
Wenn hier der Terminus «Dialog» verwendet wird, so steht dieser im Gegensatz
zu dem fritheren Bemiihen gerade evangelischer Christen, den Juden in der Form
der «Judenmission» zu begegnen. Auch hier war Hermann Maas ein Pionier, der
langst schon vor vielen andern Judenmission abgelehnt hatte. Das Kapitel der Ju-
denmission ist zumindestens in Deutschland heute weitgehend abgeschlossen,
wenngleich an ihre Stelle an der Basis auch noch nicht tGberall eine sachgemaésse
Theologie der christlich-jiidischen Beziehung getreten ist. Unser wiirttembergi-
scher Text formuliert diese Bezichung durchaus zutreffend:

«Gottes Treue gilt uneingeschrinkt sowohl seinem erwihlten Volk, wie der
in Christus Jesus berufenen Gemeinde aus allen Volkern. Nicht gegenseitige Ab-
grenzung, sondern gemeinsames Lob der Treue Gottes ist unser Anliegen».

Was hier also zum Ausdruck kommt ist der Gedanke vom ungekiindigten
Bund, wie ihn Paulus in Rom. 11,29 postuliert. Auch dieser Gedanke war viele
Jahrhunderte lang verschiittet, obwohl es sich doch hier um eine ganz zentrale
Aussage des Apostels handelt. Gerade an der Rezeption der Kapitel Rom. 9-11
durch die Christenheit im Laufe der Jahrhunderte lisst sich dieser fantastische
Irrweg der Kirchen deutlicher als an vielem anderen aufzeigen. Ein Herzs_tﬁc}(
paulinischer Verkiindigung wurde schlechthin verdriingt, weil es jeder antijtidi-
schen Pseudotheologie vehement widerspricht.

109



Der vierte Abschnitt ist iiberschrieben: « Uberlegungen zu einem neuen Weg».

Hier wird darauf verwiesen, dass Judentum kein abstraktes Phianomen sei
und reines Wissen uber das Judentum, so wichtig es ist, nicht gentigt. Judentum
ist auch im Leben getlibte Form, die einen langen historischen Hintergrund hat.
Der Begriff «Tradition» gehort essentiell zum Wesen des Judentums, weil durch
sie Judentum lebendig erhalten wurde. Die jiidische Tradition hat Judentum stets
erneuert. Sie hat es davor bewahrt, zu erstarren und fossil zu werden. Daher fihrt
der neue Weg, wie er in diesem Abschnitt angesprochen wird, nicht nur zur
Kenntnis durch Literatur und Medien, sondern zum Mitmenschen. Offenheit
und Entgegenkommen, so heisst es, entsprechen dem Verhalten Jesu.

Der flinfte Abschnitt ist tiberschrieben: « Héren und Aufnehmen».

In ithm wird dargelegt, in welcher Weise christliche Repriasentanten liber das
Judentum geurteilt haben, ohne es wirklich zu kennen. Der Begriff «jiidisches
Selbstverstindnis» gehort erst den letzten 20 oder 30 Jahren an und war friher
im christlichen Sprachgebrauch weitgehend unbekannt. Was christliche Theolo-
gen als Judentum ausgaben — und zahlreiche Kommentare zum Alten und Neuen
Testament legen davon beredtes Zeugnis ab — waren mit wenigen Ausnahmen
selbstgefertigte Schreibtischprodukte voller selbstiiberheblicher Arroganz. Der
heute gliicklicherweise kaum noch verwendete Ausdruck «Spatjudentumy ist ein
signifikantes Beispiel dafiir. Mit «Spédtjudentum» bezeichnete man Judentum in
nachexilischer Zeit, von dem man postulierte, es wire nur noch Abfall vom Bau-
me der Prophetie. Daher sagt unser Text: «Wir wollen horen, lernen und aufneh-
men, was judische Gesprachspartner lber sich selbst und andere sagen». Es ist
die Tragik christlich-jiidischer Beziehung gewesen, dass eine solche Binsenwahr-
heit Jahrhunderte lang schlechtin nicht erkannt wurde. Es ist nicht hier der Ort,
die Griinde dafiir aufzuzeigen. Richtig ist jedenfalls, wenn unser Text sagt, christ-
liche Reprisentanten haben, obwohl sie echtes, gelebtes Judentum kaum kann-
ten, viele Jahrhunderte lang ohne Scheu die Rolle der Wissenden tibernommen,
auch in der Belehrung tiber das, was Juden denken und glauben und tun.

Der sechste Abschnitt hat die Uberschrift: « Umbesinnung: Auf allen Gebieten
notwendig».

Hier wird der Gedanke vorgetragen, dass die Beziehung zu Israel eine
Grundkomponente christlicher Selbsterkenntnis darstellt. Wir erwihnten dies
schon vorher. Denn Christen haben die hebriische Bibel; sie haben das von Ju-
den verfasste Alte Testament und ihr Erloser ist der Jude Jesus von Nazareth,
wenngleich die Erkenntnis, dass es sich hier um einen integralen Juden handelte,
auch jiingeren Datums ist. Der Gedanke, dass die Beziechung zum Judentum eine
Grundkomponente christlicher Selbsterkenntnis darstellt, miisste nun auch in der
wissenschaftlichen Theologie an Universitiaten genauso zum Ausdruck kommen
wie in Predigt und Katechese. Daher sagt unser Text: «Die Verbundenheit mit
dem jiidischen Volk ist Inhalt christlicher Erziehung, Verkiindigung und Offent-
lichkeitsarbeit». Es besteht kein Zweifel dartiiber, dass ein Bemiihen sichtbar ist,
diesen Forderungen heute gerecht zu werden. In der Wissenschaft besteht hier
noch ein Unterschied zwischen Exegese und Dogmatik. In der Exegese ist inzwi-

110



schen durchaus ein gewisser Wandel eingetreten. Diesen gibt es in der Dogmatik
nur in einigen Ausnahmen. In der Exegese ist durchaus das Bemiihen sichtbar,
Antijudaismus zu tiberwinden; in der Dogmatik hingegen kommen die Juden ent-
weder gar nicht oder nur am Rande vor, ein Phianomen, was angesichts der Tat-
sache merkwiirdig erscheint, wenn man, wie hier in unserem Text, Israel als das
Volk Gottes bezeichnet und dieser Gedanke eine Grundkomponente christlicher
Selbsterkenntnis darstellen soll.

Der siebte Abschnitt triigt die Uberschrift: « Umkehr: Auf allen Ebenen zu
vollziehen.»

Darin heisst es: «Neubesinnung und Umkehr ereignen sich nicht durch blos-
se Absichtserkldrungen. Sic miissen von jedem Einzelnen konkret vollzogen wer-
den.» Hier geht es nicht allein um die Selbsterziehung jedes Einzelnen, sondern
unser Text meint in diesem Zusammenhang das Wichteramt der Landeskirche
gegeniiber den christlichen Weltorganisationen wie dem Oekumenischen Rat der
Kirchen und dem Lutherischen Weltbund. Hier ist ein sehr wichtiger Punkt ange-
sprochen worden. Es geht ndmlich darum, dass die Bezichung zum jiidischen
Volk auf dem Hintergrund politischer Anliegen erneut in den Schatten gestellt
wird. Gerade der «World Council of Churches» befindet sich permanent in der
Gefahr, der neuen Form der Judenfeindschaft, die im Antizionismus zum Aus-
druck kommt, nicht geniigend zu widerstechen. Daher heisst es hier, dass die Lan-
deskirche darauf zu achten hat, dass die wesensmissige Verbundenheit jetzt nicht
wieder mit dem jiidischen Volk verschwiegen oder infrage gestellt wird. Zu dieser
Umkehr gehort natiirlich auch, dass Christen den Ansitzen eines neu aufkom-
menden wie auch immer gearteten Antisemitismus entgegen zu treten haben. Fur
die inzwischen vereinte Bundesrepublik besteht hier eine neue Aufgabe, da in den
5 neuen Bundeslidndern die Menschen seit Jahrzehnten iiber Juden, Judentum
und den Staat Israel entweder gar nicht oder nur in der Karikatur aufgekldrt
worden sind. In diesem Teile Deutschlands besteht ein besonderer Nachholbe-
darf, denn diese 5 neuen Lénder haben die positive Entwicklung in der alten Bun-
desrepublik kaum mitvollzogen. Nur wenige evangelische Arbeitskreise in Berlin,
Leipzig, Dresden und Rostock haben in den letzten Jahren sich mit dieser Proble-
matik beschiftigt. Es handelt sich dabei um Pioniere, denen wir zu danken ha-
ben, aber ihre Ausstrahlung konnte aufgrund der damaligen politischen Situation
nicht gross sein. Das Engagement der Kirche gegen jede Form des Antisemitsmus
ist leider immer noch aktuell.

Der achte Abschnitt triigt die Uberschrift: «Schwerpunkte des Dialogs in der
wiirttembergischen Landeskirche »

Was hier tibrigens fiir Wiirttemberg postuliert wird, hat allgemein Geltung.
Hier wird geraten, von alttestamentlichen Texten auszugehen und sie u.a. auch
durch jlidische Lehrer auslegen zu lassen. Das kann etwa bei Pfarrkonventen ge-
schehen. Ferner rit die Synode, das vierbéindige Werk von Rabbiner Roland
Gradwohl zu verwenden: «Bibelauslegung aus jiidischen Quellen». In diesem
Buche werden die alttestamentlichen Predigttexte, wie sie im Laufe der Jahre in
der Kirche vorkommen, entsprechend ausgelegt. Es wird ferner den jungen Theo-
logen geraten, in Jerusalem die hebriische Bibel und das Judentum zu studieren

111



und sich der Werke der Néchstenliebe in Israel anzunechmen, von denen es eine
ganze Reihe gibt. Ein solches Anliegen ware tbrigens auch vollig im Sinne von
Hermann Maas, dessen innige Beziehung zum Staate Israel bekannt ist, der ja
auch in Jerusalem in Yad Vashem geehrt worden ist, weil er diejenigen als Eben-
bild Gottes angesehen hatte, die damals nicht als Menschen galten. Abschliessend
heisst es in unserem Text: «Dass das Kennenlernen tiber dem Bibelwort sich nicht
in Kommissionen, sondern bevorzugt in Kirchengemeinden und bei der Fortbil-
dung kirchlicher Mitarbeiter abspielt, ist eine der Besonderheiten unserer Landes-
kirche, zu deren Pflege wir ermutigen.» Wir sehen also, dass man sich durchaus
bewusst ist, dass man den neuen Weg auf allen Ebenen beschreiten muss, und
dass er nicht nur in den Theologischen Fakultiten begangen werden kann, son-
dern vor allem auch in den Kirchengemeinden. Diese Erkenntnis ist wichtig und
notwendig, wenngleich es sich bisher weitgehend nur um ein Desiderat handelt.

Der neunte Abschintt hat die Uberschrift: «Dank an jiidische Gesprichspart-
ner.»

Hier kommt der Gedanke zum Ausdruck, dass es eigentlich nicht so ganz
selbstverstandlich fiir Juden ist, sich in Deutschland dem christlich-jiidischen Dia-
log zu widmen. Das war freilich vor 30 Jahren noch viel schwieriger. Ein verniinf-
tiger Jude hatte die geringste Schwierigkeit in geistige Kommunikation mit Her-
mann Maas zu treten, aber er war ja leider die grosse Ausnahme. Allzu viele an-
dere hatten sich aus Opportunismus, Feigheit und geistiger Verbildung in jenen
12 Jahren und auch schon vorher von den Juden abgewandt. Ich entsinne mich
selbst noch sehr gut der Zeiten von vor 41 Jahren, als ich zum ersten Male nach 7
Jahren der Abwesenheit wieder nach Deutschland zuriickkehrte. Bei jedem Deut-
schen, der mir begegnete, stellte ich mir bewusst oder unbewusst die Frage, was er
wohl in jenen 12 Jahren getan haben mag, in der Wehrmacht, in Polizeibataillo-
nen oder in der Waffen-SS. Und ich fragte mich dann auch, was wohl jene Divi-
sionspfarrer gesehen haben mogen und wie sie darauf reagiert hatten. Und der
Trost hatte damals bei dem Gedanken gewiss nicht ausgereicht, wenn ich mir im-
mer wieder sagte, dieser Jesus, den die andern als ihren entjudaisierten Messias
verehrten, wire gemeinsam mit meiner Mutter in Auschwitz vergast worden. Die-
ser Gedanke hat in der Tat als Trost nicht durchgehalten angesichts eines Volkes,
das in den ersten 20 Jahren nach dem Kriege noch nicht den neuen Weg gefun-
den hatte, mit seiner Geschichte umzugehen, die eben gerade fiir Christen ja nicht
nur eine Geschichte von 12 Jahren gewesen ist. Daher versteht man den Dank an
die judischen Gesprichspartner, wenn es heisst: «Mit grossem Respekt erfiillt uns
Bereitschalft judischer Menschen, trotz zum Teil schwerster personlicher Erlebnis-
se und iiber die Zerwiirfnisse und Griben der Vergangenheit hinweg das Ge-
sprach mit Christen in Deutschland zu fiithren».

Heute ist die Situation freilich insofern anders, als die meisten Christen in
diesem Lande nach 1945 geboren wurden oder von 1933-45 Kinder waren. Diese
Situation erleichtert natiirlich manches, wenngleich auf jidischer Seite der Begriff
der Erinnerung ein zentraler ist, wenn man sich sogar noch des Auszugs aus
Agypten erinnert, der Heimtiicke Amaleks in der Wiiste, des Haman im Esther-
buche. Wie sollte man sich nicht daran erinnern, was sich in unserem eigenen

112



Jahrhundert ereignete. Wenn in diesem Zusammenhang Juden fiir ihre Bereit-
schaft zum Dialog gedankt wird, so soll eines erwihnt werden. In dem Buch
«Der Holocaust und die Protestanten», Analysen einer Verstrickung, herausgege-
ben von Jochen-Christoph Kaiser und Martin Greschat, Frankfurt 1988, findet
sich der folgende Satz: «Die Bereitschaft, Juden zu helfen, scheint, wie das Bei-
spiel von Maas zeigt, in erster Linie durch schon lange bestehende intensive Kon-
takte mit judischen Mitblrgern gefdrdert worden zu sein». (S. 178). Daraus geht
natiirlich deutlich hervor, welchen existentiellen Sinn der christlich-jiidische Dia-
log hat. Das Leben von Hermann Maas in der Grenzsituation des Lebens tber-
haupt ist ein beredtes Beispiel dafiir, und das Miteinander von Juden und Chri-
sten auf dem Hintergrund ihres gemeinsamen Erbes ist fiir die Christen theolo-
gisch eine Notwendigkeit, fiir die Juden hingegen eine der Voraussetzungen, ein
Leben in einer vorurteilslosen Gesellschaft zu fithren.

Im zehnten Abschnitt wird zum Staate Israel Stellung genommen. Was Ju-
den dartiber denken, ist kiirzlich in einem gemeinsamen Dokument von jiidischen
Organisationen mit dem Vatikan zum Ausdruck gckommen (Prag 6. September
1990). Darin heisst es:

«Die jiidische Delegation gab ihrer Verpflichtung gegeniiber dem Staate
Israel Ausdruck und unterstrich die Notwendigkeit fiir ein katholisches Verste-
hen des besonderen Platzes, den Israel im jiidischen Bewusstsein einnimmt. Sie
driickte ihre Betroffenheit tiber den Mangel voller diplomatischer Beziehungen
zwischen dem Heiligen Stuhl und dem Staate Israel aus.»

Der elfte Abschnitt trigt die Uberschrift: «Zum Nahost-Konflikt.» Dieser
Text lautet:

«Als mit dem Volk Israel verbundene Kirche beten wir fiir den Frieden im
Nahen Osten und bitten alle am arabisch-israelischen Konflikt mittelbar und
unmittelbar Beteiligten, den Mut zur Verstindigungs- und Ausséhnungsbereit-
schaft nicht zu verlieren. Feindschaft, Misstrauen, Gewalt und Hass fiihren ins
Verderben. Nur die beharrliche Bemiihung um Verstindigung, Ausgleich und
Frieden kann den Vilkern im Nahen Osten den Weg in eine gemeinsame Zu-
kunft ebnen.»

Diese Ausfiihrungen sind heute besonders aktuell, weil sie gewisse Richtli-
nien enthalten, die in der Praxis leider oft verdunkelt werden. Wenn hier von Ver-
stindigungs- und Aussohnungsbereitschaft die Rede ist, so denken wir natiirlich
an Israelis und Palistinenser. Es gehort zu der Tragik in unsern Tagen, dass hier
ein emotionsloses sachliches Gespriich fast unméglich erscheint. Einer von vielen
Grinden ist die bedauerliche Tatsache, dass der Nahostkonflikt nicht emotiqns—
los analysiert wird, sondern durch Vorurteile und vor allem auch Unwissen'elne
neue antijudische Polemik erfolgt, von der die Betreffenden behaupten, sie rlchte
sich in Wirklichkeit ja gar nicht gegen die Juden, sondern nur gegen eine jeweilige
israclische Regierung und ihre Politik. Diese Unterschiede kommen jedoch selten
zum Ausdruck und statt einer niichternen politischen Betrachtungsweise sitzt Is-
rael auf der Anklagebank. Ich will hier zu aktuellen politischen Ereignissen nur
am Rande Stellung nehmen, aber wer mit Juden eine aufrichtige Beziehung ha-
ben will, kann sich nicht derart einseitig fir Palistinenser begeistern, sondern

113



sollte konstruktiv das Seinige dazu tun, um Feindschaft und Misstrauen abzu-
bauen, statt in einer undifferenzierten Dritten-Welt-Romantik die Uberlebenden
der Schoa aufs neue zu verteufeln. Wer wie ich fir das Selbstbestimmungsrecht
der Palistinenser eintritt, hat das Recht, Teilen der deutschen Friedensbewegung
Einseitigkeit, Naivitit und einen verkappten Antizionismus vorzuwerfen. Hier
gilt das Wort von Willy Brandt: «Die Verwirrung mancher junger Leute beweist,
dass eine Menge an politischer Orientierung versiumt worden ist tber das, was
jetzt vor sich geht was wir konnen und wollen, nicht konnen und nicht wollen
durfen». Wir haben uns daher zu hiiten, dass nicht auf der einen Seite der theolo-
gische Antijudaismus allméhlich tberwunden wird und auf der anderen Seite
durch die Vorder- oder Hintertiir ein Antizionismus sich einschleicht.

Der zwolfte Abschnitt enthilt die Grundlage der Verbundenheit der Kirche
mit dem judischen Volk. Es ist das Berufungswort des Abraham (Gen. 12.3), das
lautet: «Ich will segnen, die dich segnen und in dir sollen..., alle Geschlechter auf
Erden gesegnet werden».

Im vergangenen Jahre hat der Reformierte Kirchenbund unter dem Titel
«Wir und die Juden - Israel und die Kirche» 7 Leitsitze fur die Begegnung von
Juden und Christen erarbeitet. Sie sind ein Zeugnis grosser theologischer Tiefe
und missten im Laufe der Zeit von den protestantischen Kirchen entsprechend
angeeignet werden. Der Leitsatz 7, der letzte in diesem Dokument, lautet wie
folgt:

«Gemeinsame Weltverantwortung

In der Erneuerung der Beziehung zwischen Juden und Christen entdecken wir,

dass wir, unterwegs zur Vollendung des Reiches Gottes, berufen sind, gemein-

sam fiir Menschlichkeit, Gerechtigkeit und Frieden zu streiten. Wir warten
darauf, dass Gott selber eine neue Erde herauffiihrt, auf der Gerechtigkeit
wohnt, und bitten darum, dass durch unser Tun in der Schopfung Gottes schon

Jetzt das ihr verheissene Ziel aufleuchtet.

“So spricht der Herr: Haltet das Recht und tut Gerechtigkeit: denn mein Heil

ist nahe, dass es komme, und meine Gerechtigkeit, dass sie offenbart werde.”

(Jes. 56,1)

“Wir warten aber eines neuen Himmels und einer neuen Erde nach seiner Ver-

heissung, in welchem Gerechtigkeit wohnt.” (2 Petr. 3,13 ).»

Mit diesem Leitsatz ist eine eschatologische Dimension eroffnet worden,
ohne die auch der christlich-jidische Dialog in Gefahr gerit zu verflachen.

Wenn wir die vielen Dokumente der letzten Jahre analysieren und auf uns
wirken lassen, sind wir freudig erstaunt tiber die Fiille dieser seridsen, verantwor-
tungsbewussten, theologischen Arbeiten. Wir werden hier an jene Geschichte von
Schammai und Hillel erinnert, die so lautet:

«Ein Heide kam zu Schammai und sagte ihm:

“Wenn du mich die ganze Thora lehren kannst, wéihrend ich auf einem Fuss

stehe, kannst du mich zum Juden machen.”

Da stiess Schammai ihn fort mit der Elle, die er gerade in der Hand hatte.

Er kam zu Hillel, und Hillel sagte ihm:

“Was dir nicht lieb ist, das tue auch deinem Néichsten nicht: das ist die ganze

Thora, der Rest ist Auslegung: geh und lerne!” .»

114



An dieser Geschichte ist das letzte Sitzlein von Bedeutung: «Geh und lerne.»

Mir scheint. das ist, was jetzt not tut, die Fiille des Erarbeiteten jenen mitzu-
teilen, die davon noch nichts wissen. Das sind leider allzu viele.

Wenn es im Geiste von Hermann Maas in dieser Zeit eine zentrale Aufgabe
gibt, so ist es diese, die uns jene Geschichte aus dem Talmud nahelegt: «Geht hin
und lernet, was Eure Kirchen Euch in den letzten Jahrzehnten tiber das neue Ver-
hiltnis zwischen Juden und Christen zu sagen hatten. Diese Lehren konnten eine
Wende einleiten, nicht nur zugunsten der Juden etwa, sondern vor allem fiir eine
geistige Neubelebung des kirchlichen Lebens.

«Geht und lernet, was aus schmerzlicher Erfahrung jetzt endlich neu gedacht
und so Gott will auch gelebt wird».

115



	Christen und Juden in neuen Gesprächen im Geiste von Hermann Maas

