
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Avant et après la Shoah : deux communautés devant les problèmes de
l'état

Autor: Cazelles, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960811

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960811
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Avant et après la Shoah
Deux communautés devant les problèmes

de l'état

par Henri Gazelles

Par sa connaissance des textes rabbiniques et l'attention qu'il a toujours portée
aux vicissitudes du Judaïsme contemporain, le Prof. K. Hruby a su nous ouvrir à

l'identité juive. Par ailleurs toute son œuvre témoigne de l'existence vécue de
l'identité chrétienne. Puissent les réflexions qui suivent, à la fois personnelles et
historiques, lui exprimer notre gratitude.

Réminiscence personnelle

Après une brève traversée de l'Allemagne en 1933, revenant de Pologne,
j'arrivais à Bonn en Mai 1934 afin de rédiger ma thèse de Droit public pour
l'Université de Paris (actuel Paris II): Le thème en était: «Les relations de l'Eglise et de

l'Etat en Allemagne depuis Weimar jusqu'aux premières années du Illème
Reich.» Etudiant de 22 ans, j'avais jusque là vécu dans l'anxiété d'une persécution
qui viendrait des partis de gauche. Les Catholiques avaient expérimenté la Terreur

en 1793, la Commune en 1870, et ils avaient eu à faire face en 1924 à un
mouvement fortement anticlérical, non seulement anticlérical mais antichrétien,
qui restait virulent. Or je découvris alors un autre motif d'anxiété, venant cette
fois-ci d'une Droite nationaliste. Une année de régime hitlérien avait suffi à montrer

aux étudiants qui m'accueillaient ce que pouvait être l'Etat Nazi. Chose
étrange, maintenant que nous savons ce qu'allait être le Shoah, les communautés
chrétiennes me paraissaient en 1934 plus menacées encore que les Juifs. Je n'avais

pas alors l'intention d'entrer dans le clergé et n'étais qu'un étudiant, intéressé par
les questions religieuses, mais encore fort ignorant. A la Faculté de Droit j'avais
de bons amis juifs. Un de mes grands parents avait appartenu au cercle du
banquier juif May dont on peut voir le portrait sur certains tableaux de Manet. Mon
père, lorsqu'il était étudiant, avait pris position pour la révision du procès Dreyfus.

Un de mes oncles avait été l'ami du Recteur Magnes et de Martin Buber.
Ceci dit, mon éducation biblique était très succincte, et je n'avais lu qu'une fois la

Bible en son entier. Mes connaissances sur l'histoire médiévale étaient pauvres et
nulles en matière de droit canon.

Au cours de mon étude, je découvris que le Concordat de 1933, d'ailleurs
très critiqué, était ruiné par l'interprétation qu'en donnait le Nazisme selon son
idéologie1. Le fils du Prof. Herrmann Platz auquel j'avais été recommandé, devait
choisir entre l'inscription au parti et une carrière dans l'Université. Le Prof.
Schmittmann, qui m'avait invité, disparut quelques mois après et on sait qu'il fut
abattu en prison. La procession traditionnelle du Fronleichnamstag était sifflée

Prof. Dr. Henri Cazelles, 21, Rue d'Assas, F-75006 Paris

93



par la Hitlerjugend à la sortie du Münster, et le Horstwessellied voulut couvrir les

chants chrétiens. J'ai participé avec des camarades étudiants à une réunion à

Xanten présidée par l'Evêque von Galen pour le centenaire de St. Norbert. Nous
étions confinés aux pourtours de la cathédrale et certains des étudiants furent
interpellés par la police.

La situation des églises protestantes était encore plus difficile. Après la
publication de Theologische Existenz heule K. Barth devait abandonner sa chaire à

l'Université et partir à Bâle. La Bekennende Kirche était fondée au Synode de

Barmen, mais elle subissait la redoutable pression des Deutsche Christen. L'un de

ces derniers, le Dr. Krause, s'exprimait ainsi: «L'Eglise d'Empire doit... ne rendre
son culte qu'à un Dieu allemand... Il faut écarter radicalement de nos livres
religieux l'Ancien Testament et purifier le Nouveau des passages qui le défigurent...
Les Lieux Saints ne sont pas à chercher en Palestine, mais dans notre propre
patrie. Le seul service divin véritable est celui qui a pour but le culte de la nation...
Toutes ces revendications, je les résume en un mot: nous rejetons le crucifix.»2

Ces attaques ne sont que peu de chose si on les compare à l'atrocité de la
Shoah. Si le président de la Jeunesse du parti du Centre Catholique fut démis après

que les Nazis eurent dissous le parti, il n'eut pas à se cacher comme dut le faire

mon ami, le regretté Raphaël Giveon, président de la Jeunesse juive, après la
Nuit de Cristal, pendant trois jours. Il n'en était pas moins clair que, au cas d'une
victoire d'Hitler, une Shoah chrétienne, retardée par les nécessités de la guerre,
aurait suivi la Shoah juive. Des français déportés comme le jeune Callo, animateur

du groupe des jeunes ouvriers chrétiens, et ses compagnons, furent exécutés

en prison, comme dangereux pour le Illème Reich3. C'est ce qu'a dit Jean Paul II
aux représentants de la communauté juive de Varsovie: «Le totalitarisme hitlérien
à dévoilé la profonde solidarité entre les communautés juive et chrétienne.»4

La communauté d'Israël et la communauté de l'Eglise se réfèrent à la Torah

On ne peut comprendre la spécificité religieuse des deux communautés, sans
se référer à la Torah; c'est le fondement de leur vie comme sociétés dans un
univers créé par le Dieu d'Abraham et d'Israël.

Il faut répéter que, selon l'Evangile (Mtt 5,17) et Paul (Ro 3,31) Jésus de
Nazareth n'a pas voulu abolir la Torah (nomos). Certes la halakhah pharisienne de

Gamaliel, disciple de Hillel n'était pas la sienne (codos, Mtt 7,13; Ac 18,25;

24,14). Tel un Rabbi avec d'autres Rabbis, il discutait avec les Pharisiens sur les

lois de pureté et sur les applications du Sabbat. Mais, s'il se dit «maître du
sabbat» (7>acal Shabbat) cela ne veut pas dire qu'il l'abolisse, pas plus qu'un orateur,
un hacal devârîm n'abolit les mots. L'Evangile cite de lui cette phrase: «Scribes et
Pharisiens ont été assis dans la chaire de Moïse; faites ce qu'ils vous disent...»
(Mtt 23,2).

Selon les Evangiles synoptiques, les Pharisiens n'apparaissent pas dans le

procès de Jésus. Gamaliel 1er a protégé l'Eglise primitive de Jérusalem (Ac 5, 34-

39). Lors de la lapidation d'Etienne, les Apôtres purent rester à Jérusalem (Ac
8,1). Encore en 62 AD «ceux qui étaient le plus attachés à la Loi» désapprouvè-

94



rent l'exécution par le grand prêtre Anne de Jacques, le frère du Seigneur5. C'est
d'ailleurs peu après que les sadducéens, très influents dans l'entourage de la nouvelle

impératice Poppée6, obtinrent avant l'incendie de Rome (Juillet 64) ce que,
vers 57, les autorités romaines avaient encore refusé (Ac 18,15): les chrétiens ne
sont plus un groupe juif protégé par les édits de César: non licet esse christianos.

La distinction des deux «voies» se précise, et l'Epitre aux Ephésiens considère

comme «éliminée la loi des préceptes en décrets» (2,15)7, c'est à dire à mon
avis, la Torah interprétée comme une série d'articles à la manière du droit
romain. Après 62-64, et la révolte de 66-70, la séparation des deux communautés
est irréparable. La communauté chrétienne quitte Jérusalem au début de la guerre
pour Pella8, de même que selon la tradition, Johanan ben Zakkaï s'enfuira avant
la fin du siège. Chrétiens et Juifs seront suspects à l'Empire, persécutés ensemble

par Domitien. L'historien pharisien Josèphe n'est pas antichrétien9 mais il ne

peut plus être question de faire rentrer les chrétiens à la Synagogue. Le IVème
Evangile, qui s'achève au moment où écrit Josèphe, dit qu'ils sont «exclus de la

synagogue» (,aposynagôgoi), tandis que, pour les Evangiles Synoptiques, ils
relevaient encore de la Synagogue pour y être traînés et fustigés (Me 13,9; Mtt 10,17;

23,34; Le 12,11; 21,12).

Jusqu'à cette date de 62-70, les deux communautés partagent une même
histoire, et c'est devant tous les Juifs de Rome que Paul expose les positions de son

groupe (cairesis) (Ac 28,23). Les chrétiens ont tout intérêt à relire l'Ancien Testament

comme l'expérience du Peuple de Dieu au milieu des Nations. Juifs et Chrétiens

ont à écouter le message des prophètes du VlIIème s.BC (Arnos, Osée. Mi-
chée, Isaïe). Ils rappellent les exigences morales mosaïques et résolvent par là le

douloureux problème théologique soulevé par la chute de Samarie et la soumission

de 10 ou 11 tribus sur 12 au pouvoir des Assyriens et de leurs dieux. Le Dieu
qui a permis cela est-il vraiment le Dieu national dans lequel on peut mettre sa
foi? C'est que, répond Isaïe «le cœur de ce peuple doit être rendu épais, leurs
oreilles alourdies et leurs yeux englués, de peur qu'il ne voie de ses yeux et
n'entende de ses oreilles, que son cœur ne comprenne, qu'il ne se repente et que je le

guérisse.»10

Les deux communautés ont aussi à écouter la prédication deutéronomique et

son jugement sur l'expérience historique de l'Etat sacral dynastique; celui-ci
s'exprime dans ce que les spécialistes appellent «l'histoire deutéronomique,» çàd. «les

premiers prophètes» de la Bible Hébraïque, de Josué à 2 Rg. Les rois n'ont pas
appliqué le Droit et la Justice (ou plutôt la prospérité11, mishpat et tsedaqah)

qu'avait prescrites Abraham à sa maison (Gn 18,19). David les avait pratiquées
(2 Sam 8,15), mais bien peu de ses successeurs (Jér 22). Mais Dieu est fidèle et le

peuple est toujours dépositaire du mishpat Is 49,4; cf 40,14...). Ce sera même la
lumière des nations (51,4;42,4) qui mettront leur espérance en Celui qui l'a révélé:

«de moi sort la Torah et je ferai briller mon mishpat comme lumière pour les

peuples» (Is 51,4). Dans la plupart des versets de ces chapitres 40 à 55 du Livre d'I-
saïe, le «Serviteur du Seigneur» est l'Israël exilé; mais, dans quelques-uns, il est

fortement individualisé et on pense à la doctrine traditionnelle où le roi est uni à

son peuple dans la prospérité comme dans la détresse12. En 49,6 il a une double
mission: «C'est trop peu que tu soies pour moi un serviteur en relevant les tribus

95



de Jacob et en ramenant les préservés d'Israël; je t'ai destiné à être la lumière des

nations afin que mon salut (parvienne) jusqu'aux extrémités de la terre.»
Les deux communautés ont à participer à la désillusion du retour de Babylo-

ne dont témoignent les livres d'Esdras et de Néhémie, aux humiliations de trois
siècles dont témoignent les Psaumes et Job, enfin aux périls où les exposent les

changements de gouvernement dans les Etats étrangers où ils doivent vivre.
Quelles que soient les discussions critiques sur la date des codes dont se compose

la Torah, il n'est pas contesté qu'à partir de la domination perse, la Torah
constitue la Grande Charte des Juifs que reconnaissent les Empires successifs.
Cette Torah affirmait la distinction entre le chef politique, Josué en Israël, et
l'autorité religieuse, Eléazar fils d'Aron (Nb 27,15-23). C'était dans la ligne d'Ezechiel
(ch 44-45) qui n'exigeait pas, tout en l'espérant (Ez 34,24; 37,25), que le chef
politique soit un Juif, un Davidide; de fait les Darius et les Artaxercés jouèrent la
fonction de prince (Esd ch 5 et 7). Cette distinction est appliquée dans le nouvel
Etat d'Israël qui distingue les autorités politiques et les autorités rabbiniques.

Les princes perses, Cyrus, Darius et Artaxercés (I ou II, pas III) exercèrent
leur autorité en faveur des Juifs. Mais le pouvoir politique étranger put devenir
hostile, comme en témoigne le livre d'Esther avec Aman et son édit d'extermination.

Ce fut aussi le cas de Ptolémée IV (ou IX) en Egypte (cf III Macc.), de la
terrible persécution d'Antiochus Epiphane en 164 BC et des menaces de Caligula;
celui-ci voulait être adoré comme un dieu et Philon dût l'affronter (Legatio ad
Caiurri).

Identité juive et identité chrétienne en face de l'état de l'empire Romain
jusqu'à la Renaissance et la Réforme

Israël avait donc défini pour toujours sa spécificité religieuse lorsqu'avaient
disparu successivement l'Etat sacral de Samarie et celui de Jérusalem. Dans cette
capitale de Juda, Achaz et Josias avaient encore agi en tant que chefs religieux,
comme que leurs ancêtres David et Salomon: construction ou travaux pour les

sanctuaires, nomination des prêtres, bénédiction du peuple. La bouche du roi
était un oracle, nous dit Pr 16,10. Avec le Deutéronome (17,18), le roi était
maintenant subordonné à la Torah qu'il recevait des mains des prêtres-Lévites.

Ce même Deutéronome présentait la Torah comme une sagesse que
reconnaissaient les nations et leurs chefs, car elle était plus juste que leurs lois (Dt 4,6-
8). Tous ces gouvernements pouvaient apprécier la rationalité de l'éthique de la
Torah, mais nous venons de voir qu'elle ne protégea pas les Juifs de persécutions
répétées: le climax allait en être la terrible Shoah, mais il est nécessaire de suivre
cette histoire dramatique à travers les époques Byzantine, médiévale et moderne.

Sous Hadrien et Septime Sévère le statut des Juifs ne fut plus le statut
favorable dont ils avaient joui sous César, Auguste et Claude13. Il ne s'améliora pas
sous les Empereurs chrétiens Byzantins. Ceux-ci avaient abandonné la divinisation

du chef politique, et se subordonnaient théoriquement au Christocrator.
Mais ils gardèrent la vieille idée que l'unité et la paix dans l'Empire exigeaient l'u-

96



nité de foi et de doctrine, une commune idéologie. L'Eglise n'était plus persécutée,

elle était protégée contre des pouvoirs hostiles et antichrétiens, mais elle devenait

une des composantes de l'administration impériale. C'est le Basileus (roi) qui
convoquait les Conciles, exilait les évêques comme Hilaire et Athanase, voire des

Papes comme Libère et Jean, quand ils ne partageaient pas l'idéologie théologique

du prince. Celui-ci en effet n'était plus dieu, mais il devenait théologien avec
des théologies qui pouvaient changer. Il tracassa non seulement ces papes et

évêques, mais d'une manière générale les hérétiques, Ariens, Nestoriens ou Mono-
physites, les Juifs et les Mandéens... Le Christianisme était moins la voie par
laquelle Dieu offrait aux nations de partager le don de l'éthique de la Torali, qu'une

idéologie morale, support de l'Empire.
Il en fut de même en Occident, surtout lorsque s'effondra l'Empire. Les

royaumes barbares qui lui succédèrent n'étaient pas des Etats de droit, mais la

propriété du roi. En ce qui concerne les affaires religieuses, cela se définira selon
le fameux principe: cujus regio, ejus religio, chaque pays ayant son propre
christianisme idéologique

Lorsque l'Occident sortit des âges confus du Haut Moyen Age, ce principe
apparût fort dangereux pour les Juifs, parfois confondus avec les Musulmans.
Les mouvements populaires, qui pesaient souvent sur les princes, étaient
xénophobes. Les Croisés furent des hommes courageux, mais dont la foi, réelle, nétait

pas toujours évangélique. On sait comment fut annihilée la communauté juive de

Jérusalem lors de la prise de la ville. En 1215 le IVème Concile de Latran impose
aux Juifs le «signum distinctivum.» En 1253, St Louis décrète l'expulsion de tous
les Juifs qui n'exerçaient pas un métier manuel. Ils sont chassés du royaume
d'Angleterre en 1290, des cités germaniques en 1440, et, date fatale, en 1492

d'Espagne par les rois catholiques. Les Papes furent plus doux que ces rois14, mais ils
étaient princes temporels, et leur pouvoir s'affaiblit progressivement aux 14ème et
15ème siècles. Après le célèbre Canossa, Grégoire VII dut fuir de Rome et mourut

à Salerne. La Papauté d'Avignon fut contrôlée par les rois de France. Le
grand schisme d'Occident qui mit en concurrence deux ou trois Papes, provoqua
la contestation des Universités: ainsi Paris décida une «soustraction d'obédience.»
Les juges qui condamnèrent Jeanne d'Arc étaient fort pressés d'aller au Concile
de Bâle proclamer la suprématie du Concile, et ne laissèrent pas aboutir son appel

au Pape. Comme prince de Rome au milieu d'autres princes, mais avec une
autorité morale plus redoutable, Paul IV dans la Bulle «Cum Nimis absurdum»
(1555) établit, que, dans les pays chrétiens, les Juifs devaient habiter dans un
quartier séparé. De telles déclarations faites au cours de plusieurs siècles, ont
contribué à donner une image très négative des Juifs et du Judaïsme; la prédication
populaire y contribua. On peut voir une dernier écho de cette attitude dans
l'affaire Mortara qui précéda de peu la fin de l'état pontifical, ce dernier ayant de

tout autres structures que l'Etat actuel du Vatican.
Comment une telle pratique et de telles déclarations peuvent-elles être

déconnectées de la doctrine chrétienne? Il nous faut maintenant discerner par l'Ecriture

et par l'histoire la spécificité de la communauté chrétienne au milieu des

Empires et des Etats. Alors que l'identité juive est claire, nous l'avons vu, au moins
depuis le 5ème s. BC, même si elle n'est pas facile à définir, l'identité chrétienne

97



n'est pas claire aux yeux de beaucoup de chrétiens; il peut être intéressant pour
nos amis juifs de voir comment elle a dû peu à peu se préciser pour aboutir au
Vatican II. Certes il a toujours été clair que l'Eglise avait à vivre et à proclamer la
victoire du Christ ressuscité sur la mort. Mais le Christ ressuscité n'est pas visible
et il agit par un Esprit invisible; ce n'est pas un texte visible et lisible comme la
Torah dont les rabbins pouvaient légitimement (sinon toujours critiquement)15
appliquer et commenter pour la vie de la communauté juive.

Il est évident que les Apôtres ont été fortement impressionnés par la personnalité

de Jésus de Nazareth, et les Eglises locales qu'ils ont fondées par ses conseils

éthiques. Les traditions Synoptiques qui ont donné leur forme définitive aux
prédications apostoliques sont centrées sur les paroles et les actes qui caractérisaient

sa «voie.»16

Mais ces écrits montrent également qu'ils n'ont pas bien saisi l'aspect ecclé-
sial du message avant la mort du Maître. Ils disputaient encore selon le premier
récit des Actes sur le rapport entre le Règne de Dieu et le Royaume d'Israël. Que
fallait-il entendre par la proximité du Règne de Dieu? Que fallait-il comprendre
par les «derniers jours» (eschatai cemerai) et les discours apocalyptiques du Rabbi?

En quel sens était-il le Messie des Psaumes ou le Fils de l'homme de Daniel?
Que voulait dire Jésus par sa phrase mystérieuse (et rapportée de manières diverses)

lors du Dernier Repas sur la «nouvelle alliance en son sang?»17

C'est peu à peu, dans les événements de la vie postpascale de la communauté,
au milieu des contestations et des tracas, qu'ils ont reconnu les titres donnés à

Jésus dans le Nouveau Testament. Paul, dans ses lettres transmises d'Eglise à

Eglise, expliquait certes le nouvel aspect de Yekklèsia ton Theou (Gai 1,13, cf Dt
23,3.4.9 qâhal) appelée «mon ekklèsia» par Jésus selon Mtt 16,18. Sans qu'on é-

prouve le besoin de définir les rapports de Yekklèsia universelle du Christ, Yekklèsia

eucharistique de la communauté joue déjà un grand rôle vers 55 (I Cor
11,16.18.20). Après 66 et surtout après la destruction du Temple, Yekklèsia ne
pouvait plus se réunir dans les parvis de la Maison de Dieu. La communauté juive

se centre sur le culte synagogal et son dynamisme, tandis que la communauté
chrétienne garde l'économie consécratoire de Yekklèsia de la Tente: elle devient
celle de Yekklèsia des premiers-nés (Héb 12,33; 13,10) dont le prêtre n'est plus
Aaron, mais le Christ selon Melkisédék.

Les deux communautés ont désormais des dynamismes différents. Les structures

ne sont plus les mêmes. Quand, vers les années 40, les Nazôréens sont appelés

chrétiens, ce n'est encore qu'un groupe parmi les groupes juifs. Le Temple
était encore là et, pour Paul vers 57, le culte est encore un privilège juif Ro 9,6).
Or, dans les Epîtres de la Captivité, l'Eglise Corps du Christ doit croître «en un
temple saint» (Ep 2,21) avec «joints et ligaments» (Col 2,19). Au milieu de schismes

comme celui d'Hippolyte, et à travers de multiples hérésies décrites par Iré-
née de Lyon (vers 180) elle croît dans sa doctrine et sa structure. Puis, brusquement,

après la terrible persécution de Dioclétien et ses décrets d'annihilation, elle

réçoit un statut dans l'empire avec Constantin.
Nous avons vu les équivoques de ce statut et les multiples tensions qu'il suscita

dans et hors de l'Eglise. L'Empire, héritier du droit romain, développé dans
les Institutes de Justinien, était administré par la rationalité et non par la foi; il

98



était incliné à voir dans le Christ un grand philosophe plutôt qu'un prophète.
Chaque prince eut alors ses théologiens et son Eglise nationale dont le roi était le

chef, d'où les guerres dites de religion. Les Papes ne purent défendre l'indépendance

de l'Eglise qu'en étant eux-mêmes princes d'un Etat temporel. Cela n'était
guère conforme à la Torah et à sa distinction du sacré et du profane. Après la
Réforme, la Renaissance et le siècle des Lumières cette situation ne pouvait durer,
tant au regard de la foi qu'à celui de la raison.

La Raison humaine contre la Bible - l'Etat national contre l'Etat royal

Commençons par le point de vue de la raison. Il faut en effet essayer de
préciser comment le mouvement rationaliste qui, au 18ème siècle, apparaissait comme

une idéologie libérale et provoquait l'émancipation des Juifs, déboucha au
19ème s. sur une idéologie totalitaire, et au 20ème sur la Shoah.

Nous devons tout d'abord remarquer que le même mouvement vers la
rationalité qui contestait le caractère divin du pouvoir monarchique, contestait également

l'autorité divine de la Bible. La critique biblique fit son apparition qui parut
réduire la Bible à n'être que l'expression d'une culture nationale juive. Dans son
Dictionnaire philosophique, la Bible est la cible des attaques de Voltaire contre le

christianisme et contre le judaïsme18. Le droit romain et sa rationalité avaient
retrouvé leur influence depuis l'Ecole de Bologne, même dans le droit canon de

l'Eglise. Mais il ne pouvait être le fondement religieux d'une éthique. Les Etats
qui se voulaient chrétiens se trouvèrent privés de leur fondement biblique et
cherchèrent ce fondement dans une idéologie libérale et rationnelle: au lieu de la
Bible, la raison humaine, au lieu d'un Etat royal, l'Etat national. Qu'arriva-t-il?
a) Il apparut que, pour des raisons économiques et sociales, la rationalité de la

loi civile sembla un moyen pour les classes dirigeantes d'opprimer les classes

laborieuses. Le juridisme rationnel se montra incapable, malgré des efforts
louables, de promouvoir la justice sociale, mishpat et tsedaqah en langage
biblique. Après le chrétien Bûchez vint l'anticlérical Proudhon, puis le socialisme

scientifique de Marx, antireligieux et antijuif19. L'Etat ne devait plus être

construit sur le fondement des droits individuels, mais comme le gouvernement

d'un parti, expression du prolétariat dans son universalité. Cela ne laissait

guère de place à la spécificité vitale des communautés juive et chrétienne.
b) Après les guerres napoléoniennes, le nationalisme se répandit sur toute l'Euro¬

pe. Or un Etat national n'est pas favorable aux minorités qui vivent dans son
sein. En France le nationalisme culmina au temps de la pénible affaire Dreyfus,

et on peut craindre que la profanation des tombes de Carpentras ne soit le

signe d'un renouveau de cette maladie. En Allemagne l'idéologie Nazi unit
une doctrine raciale et un simpliste socialisme. Le P. Dujardin a expliqué les

conséquences pratiques déduites logiquement de cette idéologie20.
Une idéologie royale peut être humaine, car le roi est un homme, même s'il a

des prétentions à la divinité. Une idéologie abstraite, avec sa dialectique et sa

logique ne peut être humaine, elle mène à la Shoah. La démocratie peut, elle, être

99



ouverte aux droits de l'homme, à la «justice et une véritable paix,»21 au mishpat
et tsedaqah prescrits à la maison d'Abraham et pratiqués par David et Josias, le

réformateur qui promulga le Deutéronome.

Conclusion: mishpat (droit) et tsedaqah (justice) de nos jours

Mais il me semble que du bon travail a été fait depuis ls Shoah, déjà
commencé d'ailleurs entre les deux guerres mondiales. Il doit être continué pour un
meilleur futur après le désastre.

a) Du côté catholique les chrétiens de la communauté ecclésiale ont acquis un
meilleur sens de leur identité grâce aux travaux des théologiens comme
Mersch et Congar, d'éxégètes corne Cerfaux. On est chrétien non parce qu'on
appartient à un Etat de tradition chrétienne, mais parce que l'on appartient au
Corps du Christ. L'Encyclique Mystici Corporis de Pie XII fut une première
étape vers la Constitution Lumen Gentium de Vatican II, dont le n° 16 contient
des affirmations aussi importantes pour les relations avec le peuple Juif que
Nostra Aetate. Il est clair que l'Eglise n'est pas un Etat, même si elle est apte à

discuter avec les Etats. Elle doit continuer à croître dans la perception de son
identité comme née de Sion (cf Is 66,8s).

b) Du point de vue humain et culturel, un énorme travail a été accompli par les

savants et les universités Européennes, Américaines et Israéliennes (ainsi les

travaux de Yadin, Weinfeld, Malamat...) dans le domaine historique et
archéologique. La critique biblique n'est plus quelque chose de négatif. Elle donne

une connaissance beaucoup plus précise de la manière dont Israël a été
formé (yzr Is 43,2;44,1...) choisi (bhr Is 44,1...) et sauvé (y.fc45;22) par le Créateur

de toutes les nations.
La dynastie davidique n'avait pas pratiqué mishpat et tsedaqah et elle avait

disparu comme puissance politique. Mais, selon Ezéchiel (ch 18) et les livres de

Sagesse, il appartenait à chaque membre du Peuple de Dieu de les pratiquer. Certes,

les communautés qui ont pour fondement social la Torah sont composées de

justes qui cherchent à la comprendre et à la pratiquer, et de pervers qui s'en écartent.

Le pardon des fautes est accordé à la communauté juive par Kippur et aux
chrétiens par Jésus Christ. En tant que communautés, elles ont à soutenir les

hommes de bonne volonté qui ont la responsabilité du bien public dans l'Etat.
Cette responsabilité est pesante, la tâche est «amère» selon l'expression du vizir
d'un Pharaon du 15ème s. av JC22.

L'étude scientifique de la Torah et des Prophètes permet de compléter les

éxégèses des Talmuds et des Pères de l'Eglise. Leurs interprétations ont toujours
une grande finesse éthique et une grande profondeur religieuse, mais elles ne
répondent plus aux découvertes de l'orientalisme moderne. Un nouveau travail
s'impose qui peut se faire en toute objectivité pourvu que ne soit pas oublié un
fait historique: la Bible débouche sur deux ou trois communautés vivantes. Les

100



chrétiens ont souvent tendance à ne chercher dans la Bible que le salut individuel;
la vitalité de la communauté juive leur est utile pour savoir qu'il y a un salut
collectif donné par le Dieu de la Bible, proposé aux hommes vivant en cet univers.
De même nos amis juifs peuvent admettre avec Maïmonide que la prédication
chrétienne ouvre les nations païennes aux valeurs juives.

Ces travail universitaire est loin d'avoir abouti à des résultats définitifs, mais

il s'est révélé fécond pour comprendre la Bible non comme un système idéologique,

mais comme le témoin fondamental des vies de nos deux communautés. J'en
ai fait l'expérience lors d'un séminaire sur Histoire-Archéologie-Bible auquel m'avait

invité l'Université Hébraïque de Jérusalem.
Mais il peut être plus efficace encore lorsqu'il s'agit de promouvoir la justice,

mishpat et tsedaqah, dans les Etats contemporains. La Shoah a ouvert les yeux
sur les déviations possibles du pouvoir de l'Etat. Interrogé par le Cal Etchegaray
sur la fonction que lui confiait Jean Paul II comme président de la Commission
pontificale «Justice et Paix,» le Pape répondit: «c'est l'Eglise hors de l'Eglise,» son
activité pour tout ce qui n'est pas sa mission propre, œuvre où Juifs et Chrétiens

peuvent collaborer comme ils le font dans les Welfare Commissions des Etats
Unis: l'Etat est institution nécessaire pour le bien-être des humbles. Sa base est

rationnelle et non religieuse, mais au Nom du Dieu d'Abraham les deux communautés

peuvent l'aider. En tout cas la Shoah a été un événement décisif, si horrible

qu'il ait été, pour faire découvrir aux chrétiens leur identité biblique comme le

Judaïsme a la sienne, indépendante et parallèle23.

NOTES

1. Les rapports de l'Eglise et de l'Etat en Allemagne de Weimar aux premières années du

Illème Reich. Paris 1936, p. 144-155.
2. op. cit, p. 257, note.
3. C. Molette, A propos de quelques eas chez les jeunes du S.T.O. de résistance spirituelle

jusqu'au martyre Angers 1987.
4. Oss. Rom 15.6.1987.
5. Josèphe Ant. Jud XX, ix, 1.

6. G. Vermès, F. Millar (éd). The History of the Jewish People in the Age ofJesus Christ (le

nouveau Schürer) III, 78, note 97.
7. Dans la langue du N.T. dogma est un décret, généralement rendu par une autorité civile

(Le 2.1: Ac 17,7) exceptionnellement par les Apôtres (Ac 16,4). Texte parallèle en Col
2,14.

8. Les doutes émis par Brandon sur l'historicité du texte d'Eusèbe H.E. 111,5,3 ont été réfutés

par C. Koester, The Origin and the Significance of the Flight to Pella Tradition, CBQ
51, 1989. p. 90-106 (après M. Simon, J. Sowers; J. J. Günther; B.C. Gray). Mais la

question reste débattue (J. Verheiden, De Vlucht and den Christeren naar Pella, Bruxelles

1988; J. Lüdemann, dans éd. E.P. Sanders, - Jewish and Christian Self-Definition

101



Philadelphia 1980, p. 161-173. 11 faut distinguer la donnée géographique et la présentation

théologique d'Eusèbe.
9. Surtout depuis la découverte par Pines d'un texte médiéval du «Testimonium Fla-

vianum» sur Jésus. An Arabie Version of the Testimonium Flavianum and its Implications
Jerusalem, Israel, Academy of Sciences and Humanities 1971.

10. Cet oracle a été prononcé par Isaïe lors d'une lëte royale de Juda alors que le royaume
du Nord est encore existant (cf Le nom de Shear YashubJ'ils d'haie, coneerne-t-il tout
Israël ou seulement l'Israël du Nord?) dans Proceedigns of the 8th Congress of Jewish
Studies, Jerusalem 1982, p. 47-50. Mais il semble avoir été repris dans une édition ultérieure

pour y inclure Juda.
11. Sur le sens de tsedaqah dans les textes bibliques et orientaux, voir H. Cazelles, De l'idéo¬

logie royale: dans Journal of the Near Eastern Society 5 (Festschrift Gaster), 1973,

p. 59-73.
12. cf Le roi Yoyakin et le Serviteur du Seigneur dans Proceedings of the 5th World Congress

of Jewish Studies, p. 121-124.
13. Sur cette période, Shaye J... Cohen D. From the Maccabees to the Mishnah Philadelphia

1987.

14. E. Rodochanachi, Le Saint-Siège et les Juifs. Le Ghetto à Rome Paris 1891; E.A. Synan,
The Popes and the Jews in the Middle Ages, New-York-Londres 1965. C'est en 1247

qu'Innocent IV prit position contre l'accusation de meurtre rituel.
15. Howard Elberg-Schwartz, Tensions between the Torah and the Mishnah History of Reli¬

gions 26,4, 1987, p. 357-381.
16. Sur les étapes de la prédication apostolique, voir l'Instruction de Commission Biblique

Pontificale intitulée De historica Evangeliorum veritate du 14.5.1964, n° 2.

17. Pour le Deutéronome et les Prophètes en effet, la rupture d'alliance est liée à la fin de
l'état Davidique, cf La rupture de la Berit selon les Prophètes, Journal of Jewish Studies,

XXXIII, 1-2 (Essays Yadin) 1982, p. 133-144. J. Mejia, Problématique théologique des
relations judéo-chrétiennes dans De la Torah au Messie (Etudes... Cazelles), Paris-Tournai
1981, p. 599-616. Voir aussi, H. Cazelles, Les structures de la Berit dans l'Ancien Testament)

dans Bull. Centre Protestant d'Etudes (Hommage Martin-Achard), Genève 36,

1984, p. 33-46.
18. L. Poliakov, Histoire de l'Antisémitisme de Voltaire à Wagner Paris 1968, p. 103-117; G.

J. Gager, The Origins of Antisemitism Oxford-New York 1983.

19. L. Poliakov, op. cit, p. 432-440.
20. Dans son exposé au Colloque judéo-chrétien de Prague (2-6 Spt. 1990).
21. Jean Paul II à l'Archévêque John May 8.8.1987.
22. Trad. Angl, de Wilson dans Ed. J. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts related to the

O.T. 3 Princeton 1969, 213.

23. Lowell K. Handry vient de montrer les difficultés de ce travail dans son article The
Reconstruction of Biblical History and Jewish-Christian Relations (Scandinavian Journal of
the O.T., Aarhus 1991 p. 1-22). Il montre les insuffisances de 5 méthodes (Biblical
Historians, Christian Historians, Judaic Historians, Sociological Historians, Syro-Palesti-
nians Historians). Il me semble que les deux dernières peuvent devenir efficaces si elles
étudient davantage les institutions par lesquelles se sont groupées les tribus d'Israël et

par lesquelles Israël est passé de la monarchie sacrale au régime de la Torah.

102


	Avant et après la Shoah : deux communautés devant les problèmes de l'état

