
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Isaak Ber Lewinsohn : der "Mendelssohn der russischen Juden"

Autor: Schreiner, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960810

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Isaak Ber Lewinsohn
der «Mendelssohn der russischen Juden»

von Stefan Schreiner

Das letzte Viertel des 18. Jahrhunderts bedeutet in der Geschichte der Juden
Osteuropas die Zäsur vor der Shoah. Auf Betreiben Friedrichs II. hatten Preus-

sen, Russland und Österreich in den Jahren 1771, 1793 und endgültig 1795 Polen
unter sich aufgeteilt. Diese polnischen Teilungen hatten bewirkt, dass der weitaus
grösste Teil der ehemaligen polnischen Judenheit nunmehr unter die Herrschaft
des Zaren, in diesem Falle der Zarin Katharina II., geraten war, was im Klartext
hiess, wie Michael Riff kurz, aber treffend zusammengefasst hat: «Innerhalb
weniger Jahre beherbergte damit ein Land, das seit dem Mittelalter Juden die An-
siedlung verboten hatte, die grösste jüdische Bevölkerung der Welt!»1 Dabei hatte
noch 1742 Zarin Elisaweta in einem Ukaz verfügt:

«Aus unserem ganzen Reich, den grossrussischen wie den kleinrussischen
Gebieten, den Städten und Dörfern sind alle Juden männlichen und weiblichen
Geschlechts, jedes Standes und Berufes mit ihrem Hab und Gut unverzüglich
ins Ausland zu vertreiben und in Zukunft unter keinen Umständen wieder in
unser Reich hereinzulassen. Wenn jedoch einer von ihnen den christlichen
Glauben griechischen Ritus' annehmen will, soll man ihn taufen und ihm
Aufenthalt in unserem Reich gewähren undfernerhin nicht mehr ausweisen. Nicht-
getaufte sind jedoch unter keinen Umständen zu dulden!»2
Und eben diesen Ukaz hatte Katharina noch am 4. Dezember 1762 erneuert

und bekräftigt, als sie in Westeuropa zur Besiedlung Russlands Kolonisten
anwerben liess, jedoch «mit Ausnahme von Juden!», wie sie ausdrücklich hinzufügte3.

Um nun zu verhindern, dass sich die infolge der Unterschrift auf der
Teilungsurkunde Polens ins Land gekommenen Juden über das ganze Zarenreich
ausbreiteten, wurde bereits 1786 per Ukaz ein jüdischer Sperrbezirk, der sog. An-
siedlungsrayon, geschaffen, der späterhin mehrfach noch verkleinert wurde, insofern

als Juden verboten worden war, in Dörfern zu wohnen. Zwangsweise wurden

sie in die Städte umgesiedelt. Der russische Schriftsteller Viktor Nikitin
schrieb als Augenzeuge darüber:

«Die Juden baten um Zeitaufschub, sie schrien und jammerten, aber es

half ihnen nichts. Erbarmungslos wurden sie von den Bauern, manchmal dazu
noch von Soldaten bewacht, weggetrieben. Wie Vieh wurden sie in die Städte
getrieben, und dort auf den Strassen und Plätzen unter freiem Himmel iiber-
liess man sie ihrem Schicksal,»4
Selbst der Hofhistoriker des späteren Zaren Alexander I., Fürst Golitsyn

konnte nicht umhin zu berichten:
«Im tiefsten Winter hat man die halbnackten Juden aus ihren Häusern

und Dörfern gejagt, in den Städten in Behausungen zusammengepfercht, dass

Dr. Stefan Schreiner, Teterower Ring 18, D-l 144 Berlin

82



sie kaum Luft zum Atmen hatten, während andere wiederum der bitteren Kälte
ausgesetzt waren. Krankheiten breiteten sich unter ihnen aus, und der Tod raffte
viele dahin.»5

In diese Zeit hinein wird Isaak Ber Lewinsohn am 2. September 1788 in Kre-
menetz im Gouvernement Wolhynien geboren, Lewinsohn - eine ebenso gefeierte
Persönlichkeit, der man schon zu Lebzeiten den ehrenden Beinamen eines
«Mendelssohn der russischen Juden» gegeben hat, wie eine tragische Gestalt, deren
Scheitern schon in den Anfängen ihres Wirkens begründet war.6

Wie Lewinsohn selbst der Nachwelt in Erinnerung bleiben wollte, hat er in
seiner Grabinschrift festhalten lassen, deren Text er selber verfügt hat:

«Aus dem Nichts rief mich Gott ins Lehen. Nun ist das irdische Lehen
vorüber, und ich schlafe wieder im Schoss der Mutter Erde, wie dieser Grabstein

bezeugt. Gegen Gottes Feinde habe ich gefochten, nicht mit scharfem
Schwert, sondern mit dem Wort. Davon, dass ich für Wahrheit und Gerechtigkeit

seitens der Völker gegenüber dem jüdischen Volk gefochten habe, zeugen
meine Bücher "Zerubbabel" und"'Efes Dammim'.»
Wer aber war dieser Streiter für Wahrheit und Gerechtigkeit? Lewinsohn

stammte aus einer wohlhabenden Familie, in der für Bildung viel getan wurde.
Sein Vater, Juda Lewin, beherrschte Polnisch und Hebräisch, was unter den
damaligen polnischen Juden eine Seltenheit war, erzog sein Kind aber dennoch
russisch! Isaak Ber wurde bereits mit drei Jahren in den Cheder geschickt. Mit neun
Jahren verfasste er sein erstes Buch, ein kabbalistisches Werk, das immerhin bei
den Gelehrten seiner Zeit erstaunliche Beachtung gefunden hat. Mit zehn Jahren
konnte er die hebräische Bibel auswendig und war im Talmud ausserordentlich
bewandert. Mit Begeisterung lernte er Russisch, das er - neben Deutsch und
Polnisch - in Wort und Schrift beherrschte. 1806 heiratete er und übersiedelte ins ga-
lizische RadziwitTôw, ins österreichische Herrschaftsgebiet. Die Ehe war jedoch
nur von kurzer Dauer. Durch «Überstudieren» hatte er sich zudem ein Nervenleiden

zugezogen, das immer wieder ausbrach und bis zu seinem Tode ihn nicht
mehr verlassen sollte. 1812, bald nach seiner Scheidung, übersiedelte er nach Bro-
dy, dem geistigen Zentrum der Haskala in Galizien, das bis nach Wolhynien, also
bis ins zaristische Russland ausstrahlte. Abraham Ber Gotlober (1811-1899), der
führende Kopf der späteren Warschauer Maskilim, schrieb über Brody:

«Dubno (Wolhynien) liegt nicht weit von Brody und Galizien. Von dort
her ging die Sonne der Bildung mir auf. Früher, bevor der Morgenstern über

unserem Land aufstrahlte, kamen einige galizische Juden nach Dubno, wo
sie als Lehrer wirkten. Das erste Fach, das die Kinder in der Schule lernten,
war die deutsche Sprache, und die Werke Goethes und Schillers waren dort
wohlbekannt...»1
Noch vor seiner Übersiedlung nach Brody hatte Lewinsohn ein Gedicht auf

Napoleons Niederlage vor Moskau (1812) geschrieben. Dieses Gedicht hatte
General Giers, der Kommandant von RadziwifTôw (bei ihm hatte Lewinsohn als

Dolmetscher gedient) als Beweis jüdischen Patriotismus' an den Innenminister
nach St. Peterburg geschickt, und es sollte später noch für Lewinsohn wichtig
werden.

In Brody fand Lewinsohn eine Anstellung als Hebräischlehrer an einer «mo-

83



dernen Schule». Dort verfasste er für die jüdische Jugend eine russische Grammatik
in hebräischer Sprache, betitelt Yessôdê laschôn russija. («Grundlagen der

russischen Sprache»).
Es ist das erste derartige Lehrbuch gewesen. Aus Armut hatte es Lewinsohn

leider nicht drucken lassen können, und da das Manuskript zudem verlorengegangen

ist, wissen wir nur aus zweiter Hand von ihm. In Brody unterhielt Lewinsohn

intensiven Kontakt zu vielen Maskilim. Besonders wichtig war ihm die
Lreundschaft mit Nachman Krochmal aus Brody (1785-1840), dem Führer der
galizischen Maskilim, dessen Werk Môre nevûkê hazeman («Lehrer der Verwirrten

unserer Tage») grossen Einfluss haben sollte. Die Jahre in Brody sind für
Lewinsohn Jahre intensivsten Lernens; unter anderem lernt er Arabisch, Syrisch,
Aramäisch, Griechisch und Latein!

1820 entschliesst sich Lewinsohn jedoch, nach Kremenetz zurückzukehren,
und bis zu seinem Tode am 12. Februar 1860 sollte er diese Stadt nicht wieder
verlassen. In einer kleinen Mansardenwohnung am Stadtrand führte er ein
abgeschiedenes Leben all die Jahre in grosser Armut. Einen Eindruck davon vermittelt

uns P. W. Alabin, der Lewinsohn im letzten Lebensjahrzehnt mehrfach
besucht und darüber 1878 in der Russkaja Starina berichtet hat:

«Als wir nach Kremenetz kamen, lernte ich dort einen gewissen Isaak Ber
Lewinsohn kennen, der ausserhalb der Stadt wohnte. Der erstbeste Jude wies

mir den Weg zu dem armseligen Häuschen. Im Flur war es dunkel. Im Finstern
tappte ich umher, bis ich die Tür zur Mansardenwohnung fand, in die ich mit
Mühe über die wacklige Treppe hinaufkletterte. Ich öffnete die Tür und befand
mich in einem kleinen Stäbchen, das durch ein kleines, zur Hälfte zugefrorenes
Fenster erleuchtet wurde. Auf dem Fussboden und in allen Ecken und Winkeln
türmten sich heilige Bücher und allerlei aramäische, arabische und hebräische
Bücher, verschiedene hebräische Manuskripte, aber auch europäische
Zeitschriften. Der Ofen füllte fast ein Viertel der Stube. Es gab noch einen Tisch
und zwei Stühle, und auf dem Tisch einen Leuchter und Schreibzeug. Auf dem
Fensterbrett standen Fässchen mit Tinte und Medizin. Auf dem Stuhl, der am
Tisch stand, sass der Hausherr, ein alter Mann von etwa 60 Jahren, mit einer
Jarmulke auf dem Kopf, bekleidet mit einem alten zerschlissenen Kaftan. Er
hatte lange weisse Haare. Seinem Gesicht konnte man ablesen, class er nicht
vorgerückten Alters wegen so alt aussah, sondern infolge einer schweren
Krankheit und Leiden. Die Haut seines Gesichtes war gelb und erinnerte an
Pergament. Die Wangen waren leicht gerötet, aber die schwarzen Augen
funkelten. Sein Äusseres machte auf mich einen liebenswerten Eindruck. Ich
erzählte ihm, dass ich zu ihm gekommen sei, weil ich gehört habe, dass er ein

grosser Gelehrter sei. Er empfing mich sehr herzlich, und später habe ich ihn
noch öfter besucht. Obwohl uns ein grosser Altersunterschied trennte, verstanden

wir uns bestens, und ich sass oft ganze Nächte bei ihm. Wenngleich er
schon über zwanzig Jahre bettlägerig war, war er doch immer ausgeglichen und
fröhlich, hatte klare Gedanken und einen scharfen Verstand. Mit Leib und Seele

lebte er in den alten Büchern, war aber dennoch an allen Tagesaktualitäten
interessiert. Was er zu erzählen hatte, war alles sehr aufschlussreich und fesselte

Herz und Seele. Lewinsohn ernährte sich wie alle seine Glaubensbrücler: ein

84



Stückchen trocknen Brotes, etwas Hering, Knoblauch und Zwiebel waren sein

ganzes Essen, zu trinken gab es Wasser. Nur ernen Luxus erlaubte er sich: zu
rauchen. Die Pfeife legte er niemals aus der Hand.»8

In Kremenetz entfaltete Lewinsohn eine immense literarische Tätigkeit. Dort
entstand zwischen 1820 und 1823 sein Tecüda beYisraPel («Zeugnis in Israel»/
«Zeugnis für Israel»), in dem er sein Credo als Maskil formulierte. Da er selber
die Druckkosten nicht zahlen und zunächst keinen Sponsor finden konnte, muss-
te das Buch einige Jahre auf seine Veröffentlichung warten. 1827 entschloss sich
Lewinsohn, Minister Shishkow um einen Druckkostenzuschuss zu bitten. Er
übersandte ihm ein deutsch geschriebenes Exposé seines Buches, trug seine Bitte
vor und - bekam tatsächlich (sein patriotisches Gedicht von 1812 hatte Wirkung
gezeigt!) 1000 Rubel «für ein Werk, in hebräischer Sprache, dessen Gegenstand
die moralische Verbesserung der Judenheit ist», wie es im Begleitschreiben zur
Geldanweisung hiess.9 Und der jüdische Buchzensor Wolf Tugendhold in Wilna
sollte dies denn auch bestätigen. Sein in Polnisch abgefasstes und der Erstausgabe

beigedrucktes Zertifikat lautet nämlich:
«In jeder Hinsicht, die für die Beurteilung eines literarischen Werkes von Nutzen

sein kann, verdient dieses unschätzbar wertvolle Manuskript höchstes Lob.
Der Autor ist bestrebt, im Herzen der Israeliten Ergebenheit gegenüber dem

Monarchen, Respekt vor den gesellschaftlichen Nonnen, aber auch Liebe zur
Arbeit und zu den notwendigen Wissenschaften, in Sonderheit zu Sprachen zu
wecken. Mit aller Empfehlung wird gestattet, dieses Werk zu drucken. Wilna,
am 15. Mai 1828. Der Zensor Wolf Tugendhokl.»
Im selben Jahr noch konnte dann Lewinsohns Tecüda be Yisra3el in Wilna in

hebräischer Ausgabe erscheinen; dreimal, 1855, 1878 und 1901 wurde es dann
neu verlegt.10

An dem Buch schieden sich die Geister: Die einen waren begeistert. Mattias
Strashun, der Direktor der grossen Synagogenbibliothek in Wilna, schrieb in
einem Brief 1834 an Lewinsohn:

«Erst Ihr Buch öffnete mir die Augen. Ich bin ein neuer Mensch geworden.

Ich habe das Buch zwei-, dreimal gelesen und konnte nicht genug darin
lesen. Sein wunderbares Licht vertrieb die Dunkelheit vor meinen Augen. Das
Buch entzündete in meinem Herzen ein heiliges Feuer, das niemals mehr
verlöschen wird.»

Der Gelehrte Shneur Zaks gestand in einem Brief aus dem Jahre 1841:

«In meiner Jugend, als ich noch nicht wusste, was Wissen ist, und ich im Fin-
stern tappte, stand unerwartet vor mir wie ein Leuchtturm dein Buch. Es weckte

in mir Verlangen nach Licht und Wissen. Es wies den Weg, den ich bis ans
Ende meiner Tage gehen werde.»

Abraham Ber Gotlober schliesslich schrieb in seinen Erinnerungen:
« Vielen jungen Leuten gingen damals (nämlich nach Erscheinen des Buches)
die Augen auf und sie machten sich daran, Hebräisch und die Landessprache
zu lernen. Sie schöpften Mut und hörten auf, die religiösen Fanatiker zu fürchten,

die sich ihnen in den Weg (der Bildung) stellten. In jeder Stadt entstanden

Bildungsvereine, und die Maskilim, die übers Land verstreut waren, halfen den

85



Jungen. Die Jugend löste sich von den Chassidim und wandte sich dem Lernen
und der Wissenschaft zu.»11

Die anderen aber, die Vertreter der Orthodoxie und die Chassidim, eine
bemerkenswerte Koalition!, waren über Lewinsohns Buch entsetzt, den sie als Teud-
ke oder Baal-Teudke lächerlich zu machen suchten. Entsetzt aber waren auch die
Russen, die für die bildungshungrigen Juden keine Sympathie empfanden. Eine
Momentaufnahme des Gegenübers von Juden und Russen zu jener Zeit liefert
Nikolai Gogol in seiner 1835 entstandenen Novelle Taras Biilha mit seiner
Gegenüberstellung des «ekelerregenden feilen Juden Jankel» und des «ritterlichen
ukrainischen Kosak».

Doch was war es, das diese gegensätzlichen Reaktionen auf Lewinsohns
Buch auslösen konnte? Mit enormer Gelehrsamkeit behandelt der Autor doch
nichts anderes darin als folgende fünf Fragen: 1. Sollen Juden Hebräisch auf der
Basis von Grammatik lernen? 2. Haben Juden ein Recht darauf, Fremdsprachen
zu erlernen? 3. Haben Juden ein Recht darauf, weltliche Wissenschaften zu
studieren? 4. Wenn ja, was ist der Nutzen dieses Studiums? 5. Ist der Nutzen grösser
als der Schaden, den sie nach Meinung mancher der Sache der Religion und des

Glaubens zufügen?12

Noch bevor dieses Buch erschienen war, hatte sich 1827 der Unterrichtsminister

Lieven brieflich an Lewinsohn gewandt, um in 34 Fragen von ihm Aufklärung

zu erbitten. Zu diesen Fragen gehörten: Was ist der Talmud? Wer ist sein
Verfasser? Wann, wo und in welcher Sprache wurde er verfasst? Haben die Juden
noch andere Bücher von solcher Autorität? Was steht Vernünftiges im Talmud?
Wie konnten es sich die Verfasser des Talmud erlauben, zu den Geboten der
Bibel etwas hinzuzufügen oder von ihnen wegzunehmen, da doch die Bibel dies
verbietet? Was ist der Sinn der religiösen Riten, deren Ausübung den Juden so viele
kostbare Zeit raubt? Stimmt es, dass die Juden Nachkommen derjenigen Pharisäer

sind, die der Stifter des Christentums als Lügner und Heuchler bezeichnet
hat? Stimmt es, dass der Talmud den Juden das Erlernen von Fremdsprachen
und den Ackerbau verbietet? Was ist Chassidismus und wer sein Begründer? Haben

die Juden Schulen und entsprechende Lehrbücher? Ist eine Verbesserung der
Juden möglich, und wenn ja, wie? Was für einen Messias erwarten die Juden?
Stimmt es, dass die Juden mit dem Kommen des Messias die Herrschaft über die

ganze Welt erwarten und dass die Bekenner anderer Religionen vom ewigen
Leben ausgeschlossen bleiben? Wie kann den Juden Zutritt zur christlichen Gesellschaft

und bürgerliche Gleichberechtigung gewährt werden, wo sie sich doch
absondern und sich nicht um die Wohlfahrt des Landes kümmern, in dem sie leben?

Diese und weitere, insgesamt 34 Fragen gaben Lewinsohn den Anstoss zu
einem weiteren Werk, das er 1829 abschloss, dessen Erscheinen jedoch - wiederum
infolge finanzieller Not - erst 1839 möglich wurde. Unter dem Titel Bût Yehuda

(«Haus Juda»)13 entwickelt Lewinsohn darin eine geschichtsphilosophische
Begründung des Judentums unter dem Motto: Judentum bedeutet - Du sollst lieben
den Ewigen, Deinen Gott mit all Deinem Herzen, mit all Deiner Seele und mit all
Deinem Vermögen, und Du sollst lieben Deinen Nächsten, der ist wie Du! (Wobei

nach Lewinsohns Überzeugung der liier angesprochene Nächste jeder
Mitmensch ist!).

86



Am Ende des zweiten Teiles von Bèt Yehûda14 verkündete Lewinsohn sein

Programm der Haskala, das das Programm der Haskala werden sollte. In fünf
Punkten forderte er: 1. die Einrichtung moderner Schulen für Jungs und Mädchen

gleichermassen und die Gründung theologischer Hochschulen in Warschau,
Wilna, Odessa und Berdilschew, deren Lehrplan auch die «weltlichen Fächer»
umfassen soll; 2. die Einsetzung eines Oberrabbiners und eines Hohen Rates für
alle Belange der russischen Juden (zweimal, 1843 und 1853, wurde Lewinsohn selber

für diesen Posten des Oberrabbiners vorgeschlagen, mit Hinweis auf seine

schlechte Gesundheit hatte er jedoch beide Male abgelehnt); 3. nur ausgebildete,
kompetente Rabbiner und Lehrer einzusetzen, die das Volk unterweisen dürfen;
4. wenigstens einem Drittel der Juden zu erlauben, wieder in der Landwirtschaft
arbeiten zu dürfen (einen entsprechenden Plan hatte Lewinsohn bereits 1823 an
den Kronprinzen Konstantin gesandt - er sah die Gründung landwirtschaftlicher
Kolonien vor -, den er 1831 erneuerte und 1837 schliesslich als Memorandum
dem Zaren zuschickte, d.i. Nikolaus I., der ihm sogar persönlich per Brief
geantwortet hat und 1838/39 jüdische Kolonien in Bessarabien einrichten liess); und 5.

Juden sollten ein einfaches Leben führen (hier kritisierte Lewinsohn den Hofstaat
mancher Zaddikim).

Die Tagesaktualitäten, d.i. die bedrückende Lage unzähliger Juden im Alltag
verhinderte jedoch eine Verwirklichung dieser Reformpläne. Zudem erreichte
Lewinsohn 1837/38 die Klage vieler Rabbiner, zuerst von Zsaslawl in Wolhynien,
dann aber auch von andernorts, die mit der Bitte verbunden war, er, Lewinsohn,
möchte doch eine wortmächtige Verteidigungsschrift der Juden gegen die sich
mehrenden sog. Blutbeschuldigungen verfassen und herausgehen lassen.
Unverzüglich setzte sich Lewinsohn daran. 1837 schon erschien sie unter dem Titel
Efes Damnum («Kein Blut»), Die sog. Damaskusaffaire von 1840 sollte sie

unverhofft auch über Russlands Grenzen hinaus wichtig werden lassen. Bereits 1844

erschien sie in englischer Übersetzung und 1892 dann auch in Berlin in einer
deutschen Ausgabe. Dass Lewinsohn in der von ihm konzipierten Inschrift für
sein Grab gerade auch diese Schrift erwähnt (s.o.), zeigt, wie wichtig sie ihm war.
Die Erstausgabe des Buches Efes Damnum begleitete ein (beigedruckter) «Brief
an die Geistlichen und Lehrer der christlichen Religion» folgenden Wortlauts:

«Meine Herren! Ein Jude, ein Bekenner der mosaischen Lehre, erlaubt
sich. Euch ein Dankopfer darzubringen. Es ist nicht ein "Dankopfer in der

Rauchpfanne". Es enthält nicht Oel, auch nicht Weihrauch, es enthält nur Tränen,

Tränen meiner unglücklichen Brüder: es ist reine Mazza, ein Brot des

Elends. Ihr aber, hochwürdige Priester, nehmt dieses Opfer in Wohlgefallen
auf, lasset es in Rauch aufgehen auf Eurem Altar, als ein "Brandopfer dem

Ewigen". O möchte dieses Geschenk doch zu einem Opfer der Erinnerung an
den Bund der Wahrheit und des Friedens werden, den wir von Euch erhoffen.
Da Ihr Wahrheit und Gerechtigkeit liebt, so leset und forschet doch in diesem

Buch und Ihr werdet baldfinden, dass wir, friedlicher Gesinnung huldigend, frei
von jeder Schuld sind, sowohl gegen Euch als auch gegen Eure Religion,
seitdem sie auf den heiligen Bergen unseres Bekenntnisses entstanden ist. Glaubt

mir, in aller Juden Herzen sind von jeher die Worte des Propheten Malachi
eingegraben: "Haben wir nicht alle e i n e n Vater, hat uns alle nicht e i n Gott

87



erschaffen? Warum sollen wir, Bruder gegen Bruder, untreu sein, und den Bund
unserer Väter entweihen?". Der allmächtige Gott aber möge sich endlich unserer

erbarmen, dass Ihr unsere Unschuld einsehen, unser Recht gleich der
Mittagshelle anerkennen und das durch mich im Namen der Gemeinde Jeschuruns
(Israels) Euch dargebrachte Geschenk in Gnaden aufnehmen möget.»15
Allenthalben fand dieser Brief Zustimmung bei den Adressaten; doch hatte

die Zustimmung keine Wirkung. Wie wenig selbst die Zustimmung der zaristischen

Regierung in diesem Falle hatte, belegt die Tatsache, dass zwar Fürst Go-
litsyn bereits am 6. März 1817 einen Ukaz gegen die sog. Blutbeschuldigung16
erlassen hatte, dieser aber in keiner Weise verhinderte, dass auch weiterhin Juden
des Ritualmordes bezichtigt wurden.

Auch unabhängig von seinem ursprünglichen Sitz im Leben ist das Buch
'Efes Dammim ein wichtiges, vor allem in theologischer Hinsicht interessantes
Werk und verdiente von daher längst eine (neue) Würdigung. Stilisiert als Dialog
zwischen dem orthodoxen Priester Simmias und dem Rabbiner Maimon in
Jerusalem, leistet Lewinsohn damit zugleich einen Beitrag zum Dialog der Religionen,
wenn er auch - aus gegebenem Anlass - rein apologetisch ausfallen musste.

Im Zeichen der Apologetik steht fast alles spätere Schaffen Lewinsohns. Seine

Krönung erreichte es in dem vierteiligen Werk Zerubbabel, dem zweiten Werk,
das Lewinsohn ausdrücklich auf seinem Grabstein verewigt wissen wollte. Zu
seinen Lebzeiten konnte es nicht (mehr) erscheinen; erst posthum ist es veröffentlicht

worden, als Fragment zunächst 1863 in Leipzig. Die Gesamtausgabe
erschien hingegen erst 1875 in Warschau17. Lewinsohn focht darin nach «innen»
ebenso wie nach «aussen», was ihm Feindseligkeiten von vielen Seiten einbrachte.
Nicht nur, dass seine Bücher nicht erscheinen konnten, weil es ihm unmöglich
war, die erforderlichen Gelder für die Druckkosten aufzubringen; nein, er musste

sogar Angst um seine Manuskripte haben. Als er einmal seinem Neffen ein Bündel

Manuskripte nach Odessa schickte, schrieb er im Begleitbrief: «Tag und
Nacht habe ich mich um sie gesorgt, habe auf alle Annehmlichkeiten des menschlichen

Lebens verzichtet, sass stets nur hinter verschlossenen Türen in meiner
Kammer und habe an ihnen gearbeitet. Geb's Gott, dass sich ein Helfer in der
Not findet, der meine Bücher druckt, damit sie das Tageslicht erblicken.»18

Sollte sich die Hoffnung, dass die Bücher noch zu seinen Lebzeiten das
Tageslicht erblicken, nicht erfüllen - die meisten seiner Bücher erschienen erst nach
seinem Tode in gedruckten Ausgaben, viele Manuskripte blieben ganz
ungedruckt und sind verloren gegangen, - so sollte doch die im Brief an den Neffen
ausgesprochene Angst um die Bücher nicht nur nicht unbegründet sein, sondern
bald schlimme bedrohliche Wirklichkeit werden: Eines Nachts wurde Lewinsohn
von Unbekannten in seiner Wohnung überfallen und beraubt. Aron Reich, dem
Lewinsohn den Vorfall später persönlich berichtet hatte, erzählt:

«Er lag auf dem Krankenlager wie ein Stein und konnte sieh nicht rühren,
denn ausser der Krankheit hatte er Momente entsetzlicher Angst durchlebt:
Nachts hatten ihn Banditen überfallen. Er war noch wach gewesen, die Kerze
flackerte noch, da haben ihm Banditen geraubt, was ihnen nur in die Hände
kam. Lewinsohn und die Leute, die zufällig bei ihm waren, konnten nichts tun,
nicht einmal den Mund öffnen vor Schreck und schreien. Sie waren wie ge-

88



lähmt, vor Angst Zwei Stunden hatte der Tod Lewinsohn in die Augen
gesehen. Geld haben die Banditen nicht gefunden, aber die Schatulle mit den

wichtigen Dokumenten, darunter den handschriftlichen Brief des Zaren Nikolaus

haben sie mitgenommen und sind verschwunden. Die Banditen waren
maskiert. Man vermutet, es waren Leute aus der Stadt, die die Manuskripte stehlen

wollten, die Lewinsohn ein Jahr zuvor nach Odessa geschickt hatte. Der
nächtliche Überfall hatte schlimme Folgen für Lewinsohns Gesundheit und ihm
wohl das Leben verkürzt.»19

Trotz all der widrigen Lebensumstände und dem Schicksal seiner Werke war
Lewinsohns Einfluss dennoch beachtlich stark, und seine tiefe Gelehrsamkeit, die

aus seinen Schriften spricht, hatte nicht geringere Wirkungen als die aufklärerischen

Satiren, in denen er auch ein Meister war, wie ja überhaupt die literarische
Satire von den russisch-galizischen Maskilim zur Perfektion gebracht worden ist.
Unter Lewinsohns Einfluss (ent)standen die Rabbinerschulen in Zhitomir (der
wir die grossartige, vierbändige Ausgabe des Talmud Yerûschalmi verdanken)
und Wilna, ebenso eine Reihe allgemeinbildender jüdischer Schulen.20 Sein ganzes

Leben hindurch blieb Lewinsohn zutiefst davon überzeugt, dass er mit seinem

Programm der Haskala das beste für die Verbesserung der Lage der russischen
Juden getan hat, dass eine bessere Zukunft für die Juden in Russland kommen
wird, eine Überzeugung, in der ihn Albert Katz, der sein Efes Dammîm ins Deutsche

übersetzt und herausgegeben hatte, auch bestätigte, indem er im Vorwort
zur Übersetzung schrieb:

«Mit jüdischem Wissen reich ausgerüstet, in der klassischen Literatur
vorzüglich bewandert, der russischen, polnischen und deutschen Sprache in Wort
und Schrift mächtig, sehen wir, nachdem er kaum das neunzehnte Lebensjahr
zurückgelegt, als wäre er von einer höheren Vorsehungfür diese Mission
auserkoren, an der Spitze der russischen Judenheit vorschreiten, sie der Bildung und
der Civilisation zuführend. Wie Mendelssohn für die deutschen Juden im
vorigen 18.) Jahrhundert, hat er in höherem Masse nach einer langen und
finsteren Nacht des Aberglaubens und der Unwissenheit die Morgenröthe einer

neuen Zeit für die russischen Juden in diesem dem 19.) Jahrhundert, herauf

geführt.»21
Umso tragischer nur ist, dass der «Einsiedler von Kremenetz», wie ihn der

Zar in seinem Schreiben an ihn bezüglich der landwirtschaftlichen Kolonien tituliert

hatte, die dunklen Wolken nicht zu bemerken vermochte, die sich bereits zu
seinen Lebzeiten über der russischen Judenheit zusammenzogen, wenn er auch
die späteren Pogrome wohl nicht einmal hat erahnen können.

Lewinsohns Aufklärungsprogramm scheiterte!
Louis Greenberg nennt dafür drei Gründe:22

1. Das Programm der Maskilim versuchte eine radikale Wandlung im traditionellen

Erziehungs- und Lehrsystem durchzusetzen, und eben dies schien den
Orthodoxen unter den Juden als Versuch, die Grundlagen des Judentums selbst

zu unterminieren. Und darin waren sich alle einig. «Wegen dieses Verdachts
(der Unterminierung)», so berichtet ein Zeitgenosse Lewinsohns, «konnten die

Chassidim die Juden von Brody die Maskilim) nicht ertragen, und der
chassidische Rebbe von Opatôw pflegte sie daher zu verfluchen, indem er ih-

89



nen vorwarf, sie hätten (durch ihre Verweltlichung) den Atheismus in Russland
eingeführt!» Eben diese vorwurfsvolle Sorge hatte übrigens auch Samson
Raphael Hirschs Feder geführt, als er 1835 seine berühmten Iggerôt Zaphôn - 19

Briefe über das Judentum» verfasste, die dann zur Geburtsurkunde der Neoor-
thodoxie in Deutschland werden sollten.

2. Ein zweiter Grund war das abschreckende Beispiel, das die Berliner Aufklärer
in Preussen lieferten, bei denen die Aufklärung des öfteren in der Konversion
zum Christentum endete (wie in Mendelssohns eigener Familie!): Selbstverständlich

gab es für diese Konversionen in Preussen ganz andere Ursachen als
die Flaskala, nichts destoweniger schrieben die Orthodoxen und Chassidim sie

eben der Haskala zu.
3. Der dritte und sicher wichtigste Grund für das Scheitern der Reformpläne Le-

winsohns und seiner Mitstreiter war jedoch die Judenpolitik der Zaren Alexanders

I. und seines Nachfolgers Nikolaus I.23 Den Maskilim ging es, ebenso wie
übrigens auch den Zaren, um eine Verbesserung der Lage der Millionen russischer

Juden durch Integration in die russische, und das hiess für die Zaren
selbstverständlich: russisch-orthodoxe Gesellschaft. Während die Maskilim,
mit Lewinsohn an der Spitze, der Meinung waren, Juden könnten gleichberechtigt

neben den Christen bestehen, bedeutete Integration in den Augen der
Zaren natürlich: kompromisslose Russifizierung und Christianisierung der
Juden, und zwar um jeden Preis bis hin zur Massenzwangstaufe, wofür Simon
Dubnow im neunten Band seiner «Weltgeschichte des jüdischen Volkes» viele
erschütternde Belege beigebracht hat. Dieses «Integrationsprogramm» der
zaristischen Behörden begann mit dem Statut von 1804 und gipfelte in Nikolaus' I.

Ukaz von 1827, der eine 25-jährige Militärdienstpflicht für Juden vom 12.

Lebensjahr vorschrieb, ohne die geringste Aussicht der Rekruten, auch nur eine

Sprosse auf der Karriereleiter emporsteigen zu können; nicht einmal Kontakt
zu ihren Angehörigen durften die Rekruten unterhalten; und die Aushebung
der Rekruten wurde mit aller Flärte und Unnachgiebigkeit durchgesetzt. Die
Lage, die so für die Juden Russlands entstanden war, veranlasste selbst Fürst
Golitsyn, den Advokaten der zaristischen Judenpolitik am Beginn des 19.

Jahrhunderts und damaligen Minister für die geistlichen Angelegenheiten der
nichtchristlichen Konfessionen in Russland, zuzugeben: «Man kann nicht bestreiten,

dass die Juden in dieser Zeit zum Leiden bestimmt waren, und jüdische
Tränen in Strömen flössen.»24

Lewinsohn wusste sehr wohl um diese Dinge und grenzte sich deutlich und
mit allem Nachdruck als russischer Patriot, der er war und als der er sich allezeit
fühlte, gegen diese Integrationspolitik via Russifizierung um jeden Preis ab,
sowohl was ihre Intention, vor allem aber was ihre Durchführung anbetraf. Doch
was vermochte schon sein Wort, mit dem er focht, wie er auf seinem Grabstein
geschrieben wissen wollte, gegen das scharfe Schwert?! Eben diese wollte oder
konnte er sich nicht eingestehen.

Wie verbissen einerseits, dabei aber politisch naiv und realitätsfremd
andererseits er für sein Bildungs-, Aufklärungs- und Erziehungsprogramm kämpfte,
zeigt eine kleine Episode im Grunde nur aus seinem Leben. Mit dem Ziel, das

Bildungsniveau durch Verbreitung entsprechender Bücher zu heben, machte er

90



1836 den zaristischen Behörden allen Ernstes den Vorschlag, die Befugnisse des

Bücherzensors dergestalt neu zu regeln, dass er fernerhin auch darüber zu wachen
habe, dass in den Büchern nur noch Anspruchsvolles, und das heisst der Bildung
im Verständnis der Maskilim Dienliches, jedoch nichts Chassidisch-Erbauliches
mehr gedruckt werden dürfe. Alle jüdischen Druckereien, die sich nicht in den

Dienst dieser Bildungspropaganda zu stellen bereit fanden, also diese Art der
Zensur ablehnten, sollten geschlossen werden. Dieser Vorschlag gab den zaristischen

Behörden, wie unschwer vorstellbar ist, den willkommensten Anlass für das
1836 erlassene Zensurgesetz-5, das alle Veröffentlichung jüdischer Werke zum
Akt besonderer Gnade der Behörden, nicht aber des zugestandenen Rechts der

jüdischen Untertanen des zaristischen Russland erklärte. Es war wohl mehr als

nur eine Ironie des Schicksals, dass von diesem Zensurgesetz selbst Lewinsohns
eigene Werke betroffen waren!

In den Zusammenhang der verordneten, staatlich sanktionierten
Bildungsverbesserung, wie sie Lewinsohn sich vorstellte, gehörte am Ende auch - seine

Polemik gegen das Jiddische als der Sprache der Juden. Freilich beherrschte auch

er diese Sprache in Wort und Schrift, hatte er sie doch gleichsam mit der Muttermilch

eingesogen; und zuweilen bediente er sich sogar ihrer. Dennoch blieb diese

Sprache für ihn nicht mehr als «eine Mischung aus verunstalteten, dem Hebräischen,

Russischen, Französischen, Polnischen und anderen Sprachen entlehnten
Wörtern. Selbst die dem Deutschen entlehnten Wörter sind bis zur Unkenntlichkeit

entstellt... Eine Sprache, die bestenfalls geeignet ist, gewöhnliche Dinge zu
sagen und ein Gespräch über Alltägliches zu führen, nicht jedoch auch nur einen

einzigen komplizierteren Gedanken wiederzugeben.»20
So ist es denn Lewinsohns persönliche Tragik, die Tragik seines ganzen

Lebens, dass er bei aller immensen, bis heute bewundernswerten wissenschaftlichen
Leistung in seiner grenzenlosen politischen Naivität mit seinem Apell an Wahrheit

und Gerechtigkeit jener Perfidie imperialer Macht unterliegen musste, die
selbst die Zwangsmassnahme der Rekrutenaushebung noch als Wohltat des Zaren

gegen die Juden pries, da sie doch den Juden auf Staatskosten eine Erziehung
zum russischen Staatsbürger im Sinne zaristischen Rechts angedeihen liess und
damit einen ersten Schritt auf dem Wege zur Gleichberechtigung bedeuten sollte,
die doch auch die Aufklärer angestrebt haben!

Jene Tränen, die da in Strömen flössen, wie Fürst Golitsyn schrieb, tränkten
den Boden, auf dem zwar eine Haskala nicht mehr wachsen konnte, dafür aber
die Sehnsucht nicht nur nach einer neuen, anderen Zeit, sondern vor allem nach
einer neuen, der neuen Welt, wie sie beispielsweise Scholem Aleychem so
meisterhaft geschildert hat.

91



ANMERKUNGEN

1. Das osteuropäische Judentum, in: F. J. Bautz (Hg.), Geschichte der Juden - von der
biblischen Zeit bis zur Gegenwart, München 1983 BSR 268), S. 115-139, dort S.

131.

2. Ubersetzt nach dem Zitat bei S. Lastik, Z dziejôw oswiecenia zydowskiego, Warsza-
wa 1961, S. 130 f.

3. S. dazu L. Greenberg, The Jews in Russia - the Struggle for Emancipation, Bd. I, New
Haven-London 41965, S. 8.

4. Übersetzt nach dem Zitat bei L. Greenberg, a.a.O. S. 29.
5. Übersetzt nach dem Zitat bei L. Greenberg, a.a.O. S. 29.
6. Alle biographischen Abhandlungen fussen mehr oder minder auf D.B. Natanson, Se-

pher ha-zikhronot - divrej jemej hajjej RlBa"L, Warszawa 1878, dem wir auch die
Herausgabe der meisten Werke Lewinsohns verdanken. Zur Biographie vgl. auch I.

Zinberg, Izaak Ber Lewinzon i jego wremja, in: Jewrejskaja Starina 3 (1910), S. 504-541.
Einen Überblick über sein Oeuvre bietet L. Greenberg, A critical investigation of the
works of Rabbi Isaac Baer Levinsohn, New York 1930.

7. Übersetzt nach dem Zitat bei S. Lastik, a.a.O. S. 129.

8. Übersetzt nach dem Zitat bei S. Lastik, a.a.O. S. 138.

9. S. dazu S. Lastik, a.a.O. S. 135; M. Stanislawski, Tsar Nicholas I and the Jews - the
Transformation of Jewish Society in Russia 1825-1855, Philadelphia 5743/1983, S. 52-
54.

10. Neuausgabe von E. Elkes, Tecudah be-Yisra3el bejn temurah le-masoret - mavo3 le-

RIBa"L, Tecudah be-Yisra°el, Jerusalem 1977.
11. Die drei Zitate sind übersetzt nach dem Zitat bei S. Lastik, a.a.O. S. 137.
12. Vgl. Lewinsohns haqdamah in der Ausgabe Wilna 1828, S. I-XIL
13. Wilna 1839; 2. Aufl. Warszawa 1878. Der Fragenkatalog ist abgedruckt in hebräi¬

scher Fassung S. X-XIV.
14. S. dazu L. Greenberg, a.a.O. S. 27.
15. Zitiert nach der Übersetzung von A. Katz in: J.B. Levinsohn, Die Blutlüge (Efess

Damim), übers, und hg. A. Katz, Berlin 1892, S.V.
16. In deutscher Übersetzung abgedruckt im Anhang zu A. Katz' Ausgabe, a.a.O. S.

101 f.

17. 4 Bde, ed. D.B. Natanson, Warszawa 1875; 2. Aufl. ed. B. Z. Szejnfinkel, Warszawa
1892; Neudruck in 6 Teilen Odessa o.J.

18. Übersetzt nach dem Zitat bei S. Lastik, a.a.O.S. 139.

19. Übersetzt nach dem Zitat bei S. Lastik, a.a.O.S. 139.

20. S. dazu M. Stanislawski, a.a.O. S. 57-59. 103-109.
21. a.a.O. S. III.
22. a.a.O. S. 28.
23. S. dazu L. Greenberg, a.a.O. S. 29-55 und M. Stanislawski, a.a.O. passim.
24. Übersetzt nach dem Zitat bei L. Greenberg, a.a.O.S. 30.
25. S. dazu M: Stanislawski, a.a.O. S. 41-43.
26. Übersetzt nach dem Zitat bei S. Lastik, a.a.O.S. 140.

92


	Isaak Ber Lewinsohn : der "Mendelssohn der russischen Juden"

