
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: "Erzähle mir eine Geschichte und du wirst am Leben bleiben" oder:
Was ist chasidisches Erzählen?

Autor: Cunz, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960809

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Erzähle mir eine Geschichte
und du wirst am Leben bleiben»

oder
Was ist chasidisches Erzählen?1

von Martin Cimz

Die Formulierung im Titel des Themas ist ein Zitat. Ich verdanke es dem
israelischen Autor David Grossmann: Ein alter Mann, der früher Geschichten für
Kinder schrieb, gerät in ein Vernichtungslager. Dort erhält er als Geschichtenerzähler

von den Mitgefangenen den Spitznamen «Scheherazade», in Anlehnung an
die Prinzessin aus Tausend und eine Nacht, welche dank ihrer Fähigkeit, dem König

Geschichten zu erzählen, am Leben bleibt. Der Mann muss jeden Abend zum
Lagerkommandanten gehen, um auch ihm eine eigens für ihn erfundene
Geschichte zu erzählen. Wassermann, so heisst der Alte, weigert sich zuerst. Er könne

nicht mehr. «Du kannst nicht?», brüllt der Kommandant. «Wer kann dann?
Ich vielleicht? Hör gut zu, Scheherazade, ich gebe dir eine einzigartige Gelegenheit

zu zeigen, dass du deinen Namen verdienst: Erzähle mir eine Geschichte und
du wirst am Leben bleiben!»2

Geschichten erzählen, um am Leben zu bleiben. Darum geht es auch beim
chasidischen Erzählen. Chasidische Erzählungen sind nicht einfach harmlose und
unterhaltsame Geschichten, die heute gerne auch von Christen benützt werden,
um eine Predigt lebendiger oder einen Vortrag unterhaltsamer zu machen. Sicher,
chasidische Geschichten wollen die Zuhörer auch unterhalten, aber das allein
erklärt die Anziehungskraft, mit der sie weit über die Grenzen des Judentums hinaus

wirken noch nicht. Als Überlieferer und Nacherzähler dieser Geschichten
spielt Martin Buber sowohl bei Juden als auch bei Christen eine grosse Rolle. Er
hat die Welt des Chasidismus einem westlichen jüdischen und christlichen
Leserpublikum seit Beginn dieses Jahrhunderts bekannt gemacht, und zwar auf seine

eigene, bubersche Weise, die später von der wissenschaftlichen Erforschung des

Chasidismus kritisiert wurde. Sie hat heute in den Schriften Ehe Wiesels auch
eine gewissen Konkurrenz erhalten. Chasidismus ist für viele wesensgleich mit
seinen Geschichten. Er ist aber mehr als das. Er hat als eine Bewegung, die mitten in
der Zeit der europäischen Aufklärung aus den jahrhundertealten Tiefen der
jüdischen Mystik aufgebrochen und zur Entfaltung gekommen ist, das Judentum bis

heute in vielerlei Hinsicht geprägt. Dazu gehören Liturgie und Brauchtum, aber
auch ein bestimmtes osteuropäisch-jüdisches Lebensgefühl, das sich in jiddischen
Liedern, Redewendungen, Geschichten, Speisen u.a.m. zum Teil nostalgisch äussert.

Dazu gehören auch chasidische Geschichten. Nur ist das Wesen echter cha-

* Martin Cunz. Elzelstrasse 19, CH-8038 Zürich.

71



sidischer Geschichten nicht nostalgisch. Sie trauern einer verschwundenen und
unzurückholbaren Welt nicht nach, sondern sie bilden eine Brücke zu dem in der
Zeit nicht mehr Erreichbaren und machen es als Erzählungen im Heute zugänglich

und wirksam.
Aber was ist denn nun chasidisches Erzählen? Wie könnte man das besser

erklären als mit einer chasidischen Geschichte, und zwar mit der vielleicht
bekanntesten chasidischen Geschichte überhaupt, die den Vorgang des Erzählens
selbst reflekitiertl:

" Wenn der Baal-Schein etwas Schwieriges zu erledigen hatte, irgendein
geheimes Werk zum Nutzen der Geschöpfe, so ging er an eine bestimmte Stelle
im Walde, zündete ein Feuer cm und sprach, in mystische Meditationen versunken,

Gebete - und edles geschah, wie er es sich vorgenommen hatte. Wenn eine
Generation später der Maggiel von Meseritz dasselbe zu tun hatte, ging er an
jene Stelle im Walde und sagte: «Das Feuer können wir nicht mehr machen,
aber die Gebete können wir sprechen» - und alles ging nach seinem Willen.
Wieder eine Generation später sollte Rabbi Masche Leib aus Sassow jene Tat
vollbringen. Auch er ging in den Wedel und sagte: «Wir können kein Feuer
mehr anzünden, und wir kennen auch die geheimen Meditationen nicht mehr,
die das Gehet beleben: aber wir kennen den Ort im Wedele, wo edl das hingehört,

und das muss genügen.» - Und es genügte. Als aber wieder eine Generation

später Rabbi Israel von Rischin jene Tat zu vollbringen hatte, da setzte er
sich in seinem Schloss auf seinen goldenen Stuhl und sagte: «Wir können kein
Feuer machen, wir können keine Gebete sprechen, wir kennen auch den Ort
nicht mehr, edier wir können die Geschichte davon erzählen.» Und - so fügt der
Erzähler hinzu - seine Erzählung allein hatte dieselbe Wirkung wie die Taten
der drei anderen."3

Was wir hier vor uns haben, ist nicht ein Stück falschlich so genannter «nar-
rativer Theologie». Hier wird eigentlich nicht Theologie in Form einer Geschichte
geboten. Heutige narrative («erzählende») Theologie hat das Missverständnis
aufkommen lassen, Erzählen sei einfach eine andere, sog. unintellektuelle Methode,

um Inhalte des Glaubens zu vermitteln und zu erklären, nachdem andere, rein
theoretische Methoden zu scheitern drohten oder bereits gescheitert seien. Als ob
die oben zitierte Geschichte nicht eminent theoretisch wäre! Das Missverständnis
besteht, genauer gesagt, in der Annahme, die Erzählung beinhalte eine Botschaft,
etwas Wesentliches oder gar ein in sie hineinprojiziertes Lebensgefühl, das
grundsätzlich auch ohne Geschichte zu vermitteln wäre - eine Reduzierung auf die
Allegorie und auf die Metapher also. Es gibt zwar chasidische Geschichten, die
auch Allegorien sind, aber die vorliegende Geschichte ist mehr als eine Allegorie
oder eine Metapher, die für etwas drittes steht. Sie verträgt im Grunde genommen

die Unterscheidung zwischen Form und Inhalt oder zwischen Geschichte
und Botschaft nicht. Die Botschaft dieser Geschichte ist die Geschichte selbst! Sie

spricht für sich selbst und bedarf eigentlich der Erklärung nicht. Wenn wir im
folgenden dennoch daran gehen, einiges davon zu erklären und darüber nachzudenken,

verlassen wir gleichzeitig die Geschichte selbst. Wir begeben uns von der
Ebene der Erfahrung des unmittelbar Erzählten und Gehörten weg auf die Ebene
der Abstraktion. Wir verlagern das Gewicht vom erzählten Glauben auf den er-

72



klärten Glauben. Diesen Weg des Verstehens müssen wir jedoch machen, wenn
wir zum Erzählen und damit, wie Scheherazade in Tausend und eine Nacht und in
David Grossmanns Roman, zum Leben zurückfinden wollen.

Was geschieht, wenn einer eine Geschichte erzählt? Nicht nur chasidische
Geschichten, auch Volksgeschichten, Familiengeschichten, Kriegsgeschichten,
Reisegeschichten, Liebesgeschichten, die nichts mit Chasidismus und Judentum
zu tun haben? Walter Benjamin hat in seinem Essay über den russischen Erzähler
Nikolai Lesskow «Der Erzähler» den Vorgang des Erzählens genau beschrieben:
«Der Erzähler nimmt, was er erzählt, aus der Erfahrung; aus der eigenen oder
berichteten. Und er macht es wiederum zur Erfahrung derer, die seiner Geschichte
zuhören.» Und Benjamin stellt fest, «dass es mit der Kunst des Erzählens zu
Ende geht. Immer seltener wird die Begegnung mit Leuten, welche rechtschaffen
etwas erzählen können. Immer häufiger verbreitet sich Verlegenheit in der Runde,

wenn der Wunsch nach einer Geschichte laut wird. Es ist, als wenn ein
Vermögen, das uns unveräusserlich schien, das Gesichertste unter den Sicheren, von
uns genommen würde. Nämlich das Vermögen, Erfahrungen auszutauschen,»+

Bleiben wir zunächst bei der Grundaussage Benjamins: Geschichtenerzählen
ist «das Vermögen, Erfahrungen auszutauschen.» Dies könnte leicht verwechselt
werden mit dem heute von der «Selbsterfahrung» geprägten schlichten Äussern

von Gefühlen. Wir machen heute oft die entleerende Erfahrung, dass Erfahrungen

ohne Geschichten bleiben. Aber «man kann nicht leben mit einer Erfahrung,
die ohne Geschichte bleibt, «sagt Max Frisch in seinem Roman «Mein Name sei
Gantenbein». Erfahrungsaustausch als reiner Gefühlsaustausch. Das scheint
lebendig zu sein, ist aber steril weil ohne eigene oder fremde Geschichte, in der ich
meine oder ein anderer seine Erfahrung wiedererkennen kann. Ich habe den
Verdacht, dass wer. etwas verkürzt gesagt, nichts zu sagen hat, seine Gefühle mitteilt.
Die Abnahme des einen scheint proportional zur Zunahme des andern zu stehen.
Die Glaubensgemeinde steht als Überlieferungsgemeinschaft in Gefahr, zur
Selbsterfahrungsgruppe zu verkommen. Die Autorität, die dem Erzähler eignete
und mit der die Zuhörer rechneten, weil sie sich in seinen Geschichten wiedererkannten,

ist abhanden gekommen. Im Kreis der modernen Selbsterfahrungsgruppe
zerrinnt die geäusserte Befindlichkeit im wohlwollenden Vergessen und die

Austauschenden bleiben einsam. Die «Runde» des Erzählens stiftet dagegen
Gemeinschaft, und zwar nicht bloss unter den augenblicklich Zuhörenden. Die
Früheren und die Späteren und die zur Zeit Abwesenden sind unsichtbar, aber umso
wirksamer mit dabei. Erzählen ist überlieferungsmächtig. Es geht in die Erinnerung

ein. «Die Erinnerung stiftet die Kette der Tradition, welche das Geschehene

von Geschlecht zu Geschlecht weiterleitet.»5 Die Erzählrunde par excellence ist
der Seder am Pesachfest, wo in jeder Zukunft der Sohn neu fragt und die
antwortende Erzählung das Wir der Generationen stiftet:»Nicht unsere Väter allein
hat der Heilige, gelobt sei Er, erlöst, sondern auch uns mit ihnen.»6

Auch chasidische Erzählungen haben diesen «haggadischen», d.h. erzählend-
überlieferungsstiftenden Charakter. Zwei Erfahrungen, welche die oben zitierte
Geschichte mitteilt, möchte ich hier kurz andeuten: Die erste ist die, dass dort wo
die Kunst des Erzählens geübt wird, immer ein Mensch oder Menschen im
Mittelpunkt stehen. Der Mensch bietet Gewähr dafür, dass Geschichte geschieht und

73



somit Geschehenes, von oder an Menschen Vollbrachtes, erzählt werden kann.
Sprachlich stehen das deutsche und das hebräische Begriffspaar «geschehen» -
«Geschichte» und casa («tun») - maPasse (»Tat» und «Geschichte» im Sinne von
«Erzählung») analog zueinander. Wo mit einem Menschen wirklich etwas
geschieht oder von ihm getan wird, da entsteht Geschichte und da entstehen
Geschichten. So steht im Mittelpunkt auch dieser wie übrigens wohl jeder chasidi-
schen Geschichte ein Mensch: der Zaddiq, der «Gerechte». Das kann ein ganz
gewöhnlicher Mensch aus dem Volk sein, wie der Baal Schern, der durch seine Tat
zur «Geschichte» wird.

Eine zweite Erfahrung besteht darin, dass dieser Mensch im Mittelpunkt
nicht in erster Linie spricht, sondern etwas tut. Er vollzieht eine Geste. Die
dazugehörenden Worte - in unserem Fall das Gebet - werden nicht überliefert. Es

gibt eine grosse Zahl von chasidischen Geschichten, die zitatlos, um der Geste
willen erzählt werden. Von einem Mann wird erzählt, er habe gesagt: «Ich bin
nicht zum Maggid von Meseritz gegangen, um Tora von ihm zu lernen, sondern
um zu sehen, wie er seine Schuhbänder knüpft,»7 Gerschom Scholem sagt dazu:
«Die Lehre ist ganz in Persönlichkeit verwandelt...Der Zaddik ist selber Tora
geworden. Nicht mehr sein Wissen, sondern sein Dasein verleiht ihm religiösen
Wert. Seine Person ist ganz und gar lebendig gewordene Tora.»8 Die Geste des
Schuhbindens wird für den Besucher zur Tora, und das kann man weitererzählen!

Wir finden einen ähnlichen Vorgang in den Evangelien des Neuen
Testaments, und zwar bei bestimmten Gesten Jesu, der als «Gerechter» ebenfalls die
Mitte der Erzählung bildet, z.B. die Geste des Brotbrechens, die in der nachneute-
stamentlichen Überlieferung zur Mitte und zum Ausgangspunkt der Erzählung
vom Tod und von der Auferweckung Jesu wurde, allerdings mit dem
Unterschied, dass die Geste bis heute nachvollzogen wird.

Die Geste ist in unserer chasidischen Geschichte - wie übrigens auch in den

Jesusgeschichten - etwas Heilendes, Heilsames, Heilbringendes, sie ist, kabbalistisch

gesprochen, ein Tiqqûn, d.h. sie bewirkt Wiederherstellung, Zurückführung
zum Ganzen, das auseinandergerissen ist. Die Zentralität der Geste im Prozess
der Wiederherstellung einer durcheinandergeratenen Welt findet in einer Erzählung

Rabbi Nachnrans von Brazlaw (1772-1810) einen sehr anschaulichen
Ausdruck. Es ist die Geschichte «Vom Königssohn und vom Sohn der Magd, die
vertauscht wurden.»9 Wie der Titel sagt, werden in der Geschichte ein Königssohn
und der Sohn einer Magd kurz nach der Geburt von der Hebamme vertauscht,
«um zu sehen, was sich daraus wohl ergeben würde.»10 Die Geschichte endet
damit, dass der zum Knecht gewordene und vom falschen König aus Angst verstos-
sene Königssohn in einem andern Land die Königswürde zurückerlangt, indem
er sich kluger und weiser als alle seine Fürsten erweist. Die letzte Prüfung, die
ihm auferlegt wird, besteht darin, dass er die Bedeutung des Thrones des vormals
herrschenden Königs und der anderen Gegenstände um den Thron herum erkenne.

Der frühere König hatte nämlich wohlweislich alles «so verstellt, dass
niemand verstünde, was er meinte, bis ein aussergewöhnlich kluger und weiser
Mensch kommen würde, der dieses versteht und alles so einzurichten weiss, wie
es gemeint war.»11 «Er sah genauer hin und bemerkte, dass oben am Thron eine
kleine Rosette fehlte...Er sah sich weiter um und erblickte die kleine Rose, die

74



oben am Thron fehlte, unten am Thron. Von dort unten musste man sie
herausnehmen und oben einsetzen»12 - dann würden alle Dinge die in ihnen verborgene,

ursprüngliche Melodie zu spielen beginnen. Das gleiche galt für die andern
Gegenstände im Raum. Man musste sie nur «ein wenig von der Stelle...rücken»,
an der sie standen. «Alle müssen von ihrem Platz verrückt werden...Er befahl,
dass alles so geordnet werde, wie es sein soll.»13

In der erlösten, «wiederhergestellten» Welt wird «alles...sein wie hier - nur
ein ganz klein wenig anders.» Dieses Diktum, dessen Autorschaft Gerschom
Scholem für sich in Anspruch nahm,14 könnte nicht nur von Rabbi Nachman
selbst stammen, sondern auch von Franz Kafka, dem Meister im Erzählen von
Gesten. Die Erlösung der Welt ist ihre Zurechtrückung, und zwar in einem kleinen,

kaum merklichen Ruck oder in einer kaum wahrnehmbaren Veränderung,
wie wenn in einem Zimmer ein schief hängendes Bild geradegerückt wird. Es

genügt, die Dinge an ihren ursprünglichen Platz zurückzubringen, um den unheilvollen

«Tausch» rückgängig zu machen. Erlösung ist Zurücktauschen von
Vertauschtem.

Es wäre höchst anregend, die bisherigen religiösen und säkularen messiani-
schen Hoffnungen und die Versuche ihrer Verwirklichung im Bereich der
jüdischchristlichen Überlieferung unter dem Aspekt der Anschauung vom Tiqqün
(«Wiederherstellung») zu betrachten. Der Rahmen dieser Hoffnungen ist ja immer sehr
weit gesteckt. Es muss darin «alles» neu werden, indem «alles» geändert oder
verwandelt wird. Wenn wir beim Bild des Thrones in der Geschichte Nachmans
bleiben, so muss in diesen Erlösungshoffnungen ein neuer Thron her, indem der alte
Thron gestürzt wird. Neue «Strukturen» sind nur unter Beseitigung der alten
möglich. Das Erlösungsmodell des Tiqqün ist dagegen weder revolutionär noch
reformerisch, sondern es ist restaurativ, wenn man darunter die Wiederherstellung

des Zustandes der Welt vor dem unheilvollen Tausch, durch den die Welt
ver-rückt wurde, versteht. Hier kehrt alles zum alten paradiesischen Guten
zurück, das zugleich das Gute der eschatologischen Vollendung ist, und zwar
dadurch, dass lediglich «etwas» verändert wird! Der Tiqqün verändert zwar «alles»,
aber er tut es nur durch das Zurechtrücken eines Details im Bestehenden, nicht
indem er das Bestehende vernichtet. Das Bestehende beginnt zu «stimmen», es

findet zu seiner ursprünglichen Harmonie («Melodie») zurück, wenn «etwas» -
die Rosette am Thron - an seinen ersten Ort zurückversetzt wird. Was aber ist
dieses Detail, das, an seinen Ort zurückversetzt, alles verändert?

Nachman und die Überlieferung, aus der er schöpft, sagen es nicht. Aber
Nachman hält es als Geschichte fest. Indern er die Geschichte von der universalen
Wiederherstellung erzählt, ist sie nicht nur bildlich, symbolisch oder
metaphorisch, sondern als Menasse («Tun»), d.h. im Vollzug des Erzählens gegenwärtig.

So wie die Geschichte vom Baal Schern, der in den Wald ging, Feuer anzündete

und betete, in der Gegenwart des Erzählenden und der Zuhörenden bewirkt,
was einst in der Vergangenheit getan wurde, so bewirkt die Geschichte vom
vertauschten Prinzen, der die Rosette am Königsthron an die richtige Stelle rückt, in
der Gegenwart der Erzählgemeinschaft, was in der Zukunft geschehen wird.

Ich glaube, dass dies das chasidische Erzählen in seinem Kern trifft. Erzählen

heisst Erlösen. Weil Erzählen nicht Ersatz oder Nachahmung für die Geste

75



des Gerechten ist, erlöst es erstens die erzählte Geste selbst vom Zwang der
Wiederholung und Nachahmung bzw. der Vorwegnahme. Die Überlieferungsgemeinschaft

ist ihrer ohnehin nicht mehr oder noch nicht mächtig. Zweitens erlöst das
Erzählen das Erzählte von seiner Herabwürdigung zur Motivation eines neuen
Tuns, das seine Wurzeln nicht in sich selbst hat. Drittens erlöst das Erzählen sich
selbst davon, als blosse Vermittlung von Inhalten oder Botschaften herzuhalten,
also blosses Instrument zu sein. Und viertens erlöst das Erzählen zu einem
bewegenden Tun, das seine Wurzeln in sich selbst hat und das deshalb fähig ist,
Wiederherstellung, Tiqqün im Heute zu bewirken. Denn auch das Erzählen hat seine
Wurzeln in sich selbst. Es ist, genauso wie die erzählte Tat, eine eigene Geste, nur
in verwandelter, eigenständiger Gestalt, und zwar als Sprache. Auch sie hat ihre
Quelle in sich selbst. Die Erzählung hat ihre eigene Würde, ihr eigenes Wesen und
ihre eigene Wirkung.

Walter Benjamin schrieb im Juli 1916 an Martin Buber über das Schreiben
die folgenden, auch das Erzählen erhellenden Sätze: «In wievielerlei Gestalten
auch die Sprache sich wirksam erweisen mag, sie wird es nicht durch die Vermittlung

von Inhalten, sondern durch das reinste Erschliessen ihrer Würde und ihres
Wesens tun. Und wenn ich von anderen Formen der Wirksamkeit...hier absehe,

so erscheint es mir immer wieder, dass die kristallreine Elimination des Unsagbaren

in der Sprache die uns gegebene und nächstliegende Form ist, innerhalb der
Sprache und insofern durch sie zu wirken...Mein Begriff sachlichen und zugleich
hochpolitischen Stils und Schreibens ist: hinzuführen auf das dem Wort versagte;
nur wo diese Sphäre des Wortlosen in unsagbar reiner Macht sich erschliesst,
kann der magische Funken zwischen Wort und bewegender Tat überspringen,
wo die Einheit dieser beiden gleich wirklichen ist. Nur die intensive Richtung der
Worte in den Kern des innersten Verstummens hinein gelangt zur wahren
Wirkung. Ich glaube nicht daran, dass das Wort dem Göttlichen irgendwo ferner
stünde als das wirkliche Handeln, also ist es auch nicht anders fähig, ins Göttliche

zu führen als durch sich selbst und seine eigene Reinheit. Als Mittel genommen

wuchert es.»15.

Auf die Geschichte vom Baal Schern angewandt heisst das, dass sie nicht die
Geschichte eines Niedergangs ist, sondern einer «Verwandlung, die so tief ist,
dass vom Mysterium schliesslich nur noch die Geschichte übrigbleibt.» wie Scho-
lem im Anschluss daran bemerkt.16 «Übrigbleiben» könnte leicht als «Überbleibsel»

missverstanden werden. Nein, was «übrigbleibt», was über die erzählte Tat
hinaus bleibt, ist etwas Neues, Eigenes als Frucht der Verwandlung. Benjamin
beschreibt die Verwandlung als «Elimination des Unsagbaren», und zwar in der
Sprache, durch die nun gewirkt wird. Er meint damit nicht den Rückzug in ein
geschichtsloses «Sprachgeschehen», Sprachspiele in einer hermetisch verschlossenen

Kristallkugel. Die «kristallreine Elimination des Unsagbaren» ist im Gegenteil

ein «sachlicher», d.h. aufklärerischer und damit «hochpolitischer» Vorgang.
«Elimination des Unsagbaren» heisst: das unsagbare Mysterium aus der Sprache,
aus dem Erzählen wirklich auszugrenzen, nicht so tun als ob man es durch das

Sprechen «vermitteln» könnte. Das Sprechen ist dazu nicht nur nicht in der Lage,
sondern es kann auf diese vergebliche Mühe fröhlich verzichten, weil es eine eigene

Würde und ein eigenes Mysterium in sich hat. Aber paradoxerweise führt nun

76



gerade dieser Prozess der «Elimination des Unsagbaren» mitten hinein in «das
dem Wort versagte», in die «Sphäre des Wortlosen», das sich jenseits des
Sprechens und Erzählens «in unsagbar reiner Macht...erschliesst». Aus dem Paradox
der Un-mittelbarkeit zwischen dem ausgegrenzten Unsagbaren und dem in der
Sprache Sagbaren «kann der magische Funken zwischen Wort und bewegender
Tat überspringen», d.h. kann die Geschichte das gleiche bewirken wie die erzählte
Tat. Den Satz Benjamins: «Nur die intensive Richtung der Worte in den Kern
des innersten Verstummens hinein gelangt zur wahren Wirkung» gilt es für unser
Thema in seiner ganzen Tiefe zu bedenken. Beide Erzählungen, sowohl jene vom
Baal Schern als auch jene vom vertauschten Königssohn, zielen «in den Kern des

innersten Verstummens [dessen, was weder sagbar noch tubar noch nachahmbar
ist] hinein» und sie bewirken dort gleichsam eine Kernexplosion, welche die Energie

des Unsagbaren auf unerwartete Weise nun doch freisetzt. Das in der Erzählung

Sagbare «bewirkt» den Tiqqûn, die Wiederherstellung, weder als Nachahmung

noch als Vorwegnahme, die ein Tun als ob wäre, das man ohnehin nicht
einlösen kann, sondern als realen Prozess im Jetzt und Heute. So wird der Erzähler

zum Zaddîq in der unerlösten Gegenwart. Die Briefstelle Benjamins erhellt
somit den letzten Satz seines bereits zitierten Essays «Der Erzähler:» «Der Erzähler
ist die Gestalt, in welcher der Gerechte sich selbst begegnet.»17 Der Held der
Geschichte, der «Gerechte», sei es der in der Vergangenheit unerreichbare und unna-
chahmbare Baal Schern, sei der in der Utopie verklärte Königssohn Nachmans,
begegnen sich selbst in dem, der ihre Geschichte erzählt. Er setzt die Energie jetzt
frei, die in ihrem Tun vergangen oder zukünftig schlummert. Die unerreichbaren
Helden sind damit nicht etwa gegenwärtig im Erzähler und sie wirken auch nicht
durch ihn, sondern sie erkennen sich selbst in ihm, und zwar nicht wie in einem

Spiegel, sondern in einem anderen, selbständigen Gegenüber, das in der Geste des

Erzählens seine Wurzeln in sich selbst hat.

Kein anderer Vertreter der chasidischen Bewegung hat diese Zusammenhänge

deutlicher gesehen und auch praktisch erprobt als Rabbi Nachman von Braz-
law. Als Urenkel des Baal Schern Tov 1772 in Miedzyborz (heutige westliche
Ukraine) geboren und 1810 erst 38-jährig an Tuberkulose gestorben, war Nachman
mit dem Anspruch aufgetreten, seiner Generation einen absolut neuen Weg zu
zeigen, einen Weg, der gleichzeitig der uralte Weg der Vorzeit war. Was Nachman

an den Trägern der Religion, die meisten chasidischen Führer inbegriffen,
mit Erschrecken sah, war, dass sie nur noch belehrten, moralisierten und sich

durch Imitation früherer grosser Gestalten als populäre Wunderrabbis feiern Hessen.

Er nannte sie «Lügenzaddiqim» und hatte sich deshalb mit fast allen von
ihnen verkracht. Nachman hat so viel Selbstkritik aufgebracht, dass er die Gefahr
des Tun als ob, des unechten Zaddîq-Seins auch an sich selbst witterte. Er wehrte
sich deshalb vehement dagegen, ein neuer Baal Schern Tov zu werden dadurch
dass er sich, scheinbar arrogant, über seinen Urgrossvater erhob. Nachman sah

auch, dass sogar die Tora, das Heiligste und die verborgene Grundlage der Welt,
stumpf geworden war. Sie griff nicht mehr, wenigstens in der traditionellen
Lehrweise, nicht einmal mehr in seiner eigenen, die er doch für so hoch und erhaben
hielt. Sie drohte zum frommen Lebensrahmen zu verkommen. Nachman sah ferner

mit Schrecken die Gefahr der um sich greifenden Aufklärungsbewegung in

77



Russland, in deren Gefolge die Juden seiner Meinung nach nicht nur die
traditionelle Lebensweise, sondern letztlich ihre Geschichte verlieren würden. Die Welt
kann, so Nachman, nicht durch Lehren und Systeme, nicht durch Theologie und
Moral, wenn diese zu «besserem Handeln» motivieren sollen, ja nicht einmal
durch Gott gerettet werden, wenn man darunter einen deus ex machina versteht,
der die Menschheit aus der selbstgemachten Katastrophe zieht. Die Welt wird
wieder heil durch Menschen, die Gott gleichsam zu Hilfe kommen, indem sie ihr
den kleinen Ruck geben, der sie, wie wir sahen, wiederherstellt.

Nachman hat in diesem erlösenden, wiederherstellenden Vorgang sich selbst
eine entscheidende Rolle zugemessen. Er nannte sich gegen die «Lûgenzaddîqîm»
den «Zaddiq der Generation» oder den «wahren Zaddiq». Das hohe Selbstbe-
wusstsein Nachmans durchlief in seinem kurzen und sehr bewegten Leben mehrere

Phasen. Uns interessiert im Blick auf unser Thema besonders die letzte Lebensphase,

in der Nachman zum Geschichtenerzähler wurde. Vor allem als das ist er
ja in das Bewusstsein der Nachgeborenen eingegangen. Dem Geschichtenerzählen
ging im Leben Nachmans eine Zeit akuter messianischer Naherwartung voraus,
die er an seinen 1805 geborenen Sohn Schlomo Efrayim geknüpft hatte. Dieser
starb jedoch gut einjährig, wodurch für Nachman der Ablauf des Kommens des

Messias gestört war. Nachman gab alle messianischen Bemühungen und
Spekulationen auf, er Hess alles diesbezüglich Geschriebene verbrennen. Der Messias
Hess sich nicht herbeiziehen. Hätte er sich weiterhin ausdrücklich messianisch
betätigt, wäre das ganze zur gefährlichen Farce, zum Tun als ob geworden. Das
Beispiel des vor einem Jahrhundert gescheiterten falschen Messias Sabbatai Zvi
und seines Epigonen Jakob Frank stand ihm dabei lebendig vor Augen.18.

In dieser Situation hat Nachman Geschichten zu erzählen begonnen. In
ihnen «eliminiert» er im oben beschriebenen benjaminschen Sinne das Unsagbare,
aber auch das Unvollziehbare. Er tut es jedoch nicht im Sinne einer Verinnerli-
chung gescheiterter Hoffnungen, wie Arthur Green, der Biograph Nachmans,
meint,19 sondern als Veräusserlichung, ja Profanierung des unsagbaren und
unvollziehbaren Mysteriums in profanen Geschichten. Mit ihnen zielt er «in den
innersten Kern des Verstummens» (s. oben) des kommenden Messias und bringt
ihn dadurch zum Reden und zum Handeln. In diesem Sinne ist das Diktum
Nachmans zu verstehen:»Durch Geschichten (Sippûrê MaPassiyôt) der Zaddîqîm
führt man das Licht des Messias in der Welt weiter und man verdrängt viel
Finsternis und Not aus der Welt.»20

«Ich wel schojn onhejhen maisses derzejlen» (»Ich will beginnen, Geschichten
zu erzählen») Dieses an sich gewöhnliche Wort Nachmans während seiner Fahrt
nach Nawricz im Sommer 1806 wird vom Schreiber und Biographen Nachmans,
Nathan von Nemiröw, an mehreren Stellen als eines der teuersten und heiligsten
Worte des Meisters überliefert.21 Nathan fügt dem deutend hinzu: «Da es euch
[den Schülern Nachmans] nicht hilft, zu Gott durch heilige Belehrungen und
Gespräche und dergleichen mehr umzukehren, womit er [Nachman] sich sein ganzes
Leben abgemüht hatte..., beginnt er sich mit Geschichten zu beschäftigen.»22
Nachman, der so sehr an die Lehre und ihre Wirkung, auch durch sein eigenes
Lehren geglaubt hatte bis dahin, dass er durch zwei seiner Schüler an verschiedenen

Orten Manuskriptseiten seiner eigenen Lehrvorträge deponieren Hess, um da-

78



mit das Kommen des Messias zu beschleunigen, sieht die Nutzlosigkeit der Lehre
im Blick auf das «Unsagbare» und Unvollziehbare ein. Die Lehre «motiviert»
den Messias nicht zu kommen! Etwas später, am jüdischen Neujahrsfest 1806,
äussert er sich darüber in einem Lehrvortrag deutlicher, dem er Ps 119,126
zugrunde legt: «Es ist Zeit zu handeln für den Herrn, man hat deine Tora
gebrochen.»23 Nachman spielt mit dem Wort «handeln» (,Icfassôt), das auch dem
hebräischen Wort für «Geschichte» (nufasse, pl. macassiyôt) zugrunde liegt. Der
Psalmvers kann dann so interpretiert werden: «Es ist Zeit zu handeln» (lacassôt),
d.h. Geschichten (macassiyôt) zu erzählen «für den Herrn, man hat deine Tora
gebrochen.» Für Gott handeln, und das heisst wohl auch am Kommen des Messias

zu arbeiten, heisst für Nachman jetzt Geschichten erzählen. Dieses Handeln
für Gott bedeutet für Nachman, dass er die traditionelle Lehrweise zwar nicht
aufgibt, sie aber an ihren Platz verweist, und zwar einen vielleicht vorübergehend
zweiten Platz, und zwar um der Erfüllung der Tora willen. Nachman kann sich
damit auf die rabbinische Deutung von Ps 119,126 berufen: «Man bricht die
Tora, weil es an der Zeit ist, für Gott zu wirken.»24 Raschi bringt dazu das
Beispiel Elias, der auf dem Kannel opferte (was von der Tora nicht erlaubt war), um
den Namen Gottes zu verherrlichen. Genauso greift Nachman auf Geschichten
zurück, die nicht in der Tora stehen, ja die «älter» sind als sie, Märchen und
Mythen der Völker. Er nennt sie «Geschichten der früheren Jahre», welche der Quelle

des «Alten der Tage», der göttlichen Urpotenz der Kabbala, fliessen.» Durch
die Geschichten des wahren Zaddîq kann man die Menschen aus dem Schlaf
aufwecken, in dem sie ihr Leben zubringen.»25 Auch Geschichten sind Tora, «zu
lehren und zu tun». Sie haben die besondere Eigenschaft zu heilen und damit die
Menschen wiederherzustellen. Sie tun es, indem sie mit scheinbar torafremden
Worten und Bildern nicht nur «in den Kern des innersten Verstummens hinein»
zielen, sondern zugleich das unsagbare Geheimnis des «Alten der Tage», also
eigentlich Gottes selbst, aktivieren.

Es würde an dieser Stelle zu weit führen, die Erzähltheorie Rabbi Nachmans
in ihrer ganzen Breite darzulegen. Nur dies eine: Nachman verhält sich als
Geschichtenerzähler wie der vertauschte Königssohn in der oben erwähnten
Geschichte, der die Rosette am Thron an die richtige Stelle setzt. Nachman steht vor
dem Sagen- und Erzählgut der Völker, nicht nur des jüdischen Volkes, wie der
Königssohn vor dem Thron. Er sieht seine Aufgabe darin, sie zu ordnen. «Bevor
er die erste Geschichte erzählte, sprach er: In den Geschichten, welche die Leute
erzählen, gibt es viele verborgene und hohe Dinge. Aber sie wurden beschädigt,
denn es fehlt darin sehr viel. Sie wurden auch durcheinander gebracht und man
erzählt sie nicht in der richtigen Ordnung.»20 Nachmans Erzählen ist zunächst
der Tiqqûn, die Wiederherstellung des Erzählgutes der Völker, in dem die göttliche

Urpotenz ungeordnet vorhanden ist. Richtig erzählt bringen sie dann
Ordnung in den «Kern des Verstummens». Sie rücken den Königsthron der göttlichen

Anwesenheit auf Erden zurecht und ermöglichen so dem König der Könige
das Regieren. Nachmans Geschichten sind das Zeugnis davon, dass die Heilung
der Dinge in den Dingen selbst liegt. Man muss sie nur auseinandernehmen und
neu zusammensetzen. Nachman will mit seinen verrückt erscheinenden Geschichten

eine tatsächlich ver-rückte Welt vom Äussersten bis ins Innerste, Unsagbare

79



hinein zurechtrücken und heilen. Er gibt den Erfahrungen, den eigenen und
denjenigen seiner Zeitgenossen und Nachgeborenen Geschichten, da man mit
Erfahrungen, die ohne Geschichten bleiben nun einmal nicht leben kann. Nachmans
Geschichten sind das eindrücklichste Beispiel chasidischen Erzählens als ein
Erzählen gegen den Tod. Auch er ist Scheheharaze, der Geschichten erzählt, um am
Leben zu bleiben und die Zuhörer und Leser am Leben zu erhalten. Er gleicht
damit jenem Arzt, der einen verrückten Königssohn heilte, der von sich behauptete,

er sei ein Truthahn:
"Es geschah einmal, dass der Königssohn in Wahnsinn verfiel und behauptete,

er sei ein Truthahn. Als Truthahn hatte er den Drang, nackt unter dem
Tisch zu sitzen und Krumen und Knochen aufzulesen. Alle Arzte verzweifelten
an der Aufgabe, ihm zu helfen und ihn davon zu heilen. Der König war darüber
in grosser Sorge. Bis ein Weiser kam und ankündigte: «Ich nehme es aufmich,
ihn zu heilen.» Er zog sich ebenfalls nackt aus und setzte sich unter den Tisch
neben den Königssohn und pickte mit ihm nach Krumen und Knochen. Der
Prinz fragte ihn: «Wer bist du und was suchst du hier?» Er antwortete: «Und
was suchst du hier?» Der Prinz sagte ihm: «Ich bin ein Truthahn.» « Und ich»,

sagte der Weise, «bin auch ein Truthahn.» So sassen die zwei dort einige Zeit
zusammen, bis sie sich aneinander gewöhnt hatten. Dann, auf ein Zeichen des

Weisen, warf man ihnen Hemden hinunter. Da sagte der Truthahn-Weise zum
Königssohn: «Du denkst, dass ein Truthahn nicht in einem Hemd gehen kann?
Man kann ein Hemd tragen und trotzdem Truthahn sein.» Und beide zogen
sich Hemden an. Nach einiger Zeit gab er wieder ein Zeichen, und man warf
ihnen Hosen hinab. Und der Weise sagte dem Prinzen wie oben: «Du denkst,
dass man in Hosen kein Truthan sein kann? usw.» Bis sie die Hosen anzogen
und alle anderen Kleidungsstücke. Und später gab er wieder ein Zeichen, und
man reichte ihnen menschliche Nahrung vom Tisch hinunter. Und er sagte ihm:
«Du denkst, wenn man gute Speisen isst, sei man schon kein Truthahn mehr?
Man kann essen und auch Truthahn sein.» Und sie assen. Danach sagte er:
«Du denkst, dass ein Truthahn unbedingt unter dem Tisch sein muss; man
kann als Truthahn auch am Tisch sitzen.» So verfuhr er mit ihm, bis er ihn

ganz geheilt hatte."21

ANMERKUNGEN

1. Überarbeitete Fassung eines Gemeindevortrages, gehalten in Winterthur-Stadtkir-
che am 18. September 1990.

2. David Grossmann, Vedi alla voce amore, Milano 1988, 255f, zitiert nach B. Salvara-
ni. In principio era il racconto, in: Sefer, Milano 48(1989) 13.

3. G. Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen. Frankfurt 1967, 384.
4. Walter Benjamin, Illuminationen, Frankfurt 1969, 413 und 409. Kursiv im Zitat von

mir.

80



5. op.cit. 424.
6. Pesach-Haggada.
7. G. Scholem, op. cit. 377.
8. op. cit. 377F.
9. Deutsch von M. Brocke in: Die Erzählungen des Rabbi Naclvnan von Brazlaw, München

1985. 141-159.
10. op. cit. 141.
11 .op. cit. 158F.

12. ebda.
13. ebda.
14. Vgl. op cit. im Kommentar zur Geschichte Vom Königssohn etc, S. 284.
15. Walter Benjamin, Briefe I, Frankfurt 1978, 127.
16. Scholem, op. cit. 384.
17. W. Benjamin, Illuminationen 436.
18. Eine zusammenfassende Darstellung dieser Vorgänge im Leben Nachmans bietet

Arthur Green in seiner Biographie Nachmans Tormented Master, New York 1981,

182-220.
19. op. cit. 212.
20. Sefer Hammiddôt («Buch der Eigenschaften») Stichwort «Zaddîq» 11,1 und «Ma-

schiach»\.
21. z.B. im Vorwort zu den Sippûrè MaPassivôt und in Chayyê Mohara»N («Leben un¬

seres Lehrers Rabbi Nachman») Kap. 151 der Ausgabe von Burstein
22. Vorwort zu Sippûrè Mcfassiyôt.
23. Liqqûuê Mohara"N («Gesammelte Lehrvorträge unseres Lehrers Rabbi Nachman»)

1,60.
24. So Mischna Ber IX,5 (Ende) und die Diskussion dazu in Ber 63a.
25. Liqqûttê Mohara"N 1,60,6.
26. Vorwort Sippûrè MaPassiyôt.
27. Brocke, op. cit. 244 f.

81


	"Erzähle mir eine Geschichte und du wirst am Leben bleiben" oder: Was ist chasidisches Erzählen?

