Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: "Erzahle mir eine Geschichte und du wirst am Leben bleiben" oder:
Was ist chasidisches Erzahlen?

Autor: Cunz, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960809

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Erzahle mir eine Geschichte
und du wirst am Leben bleiben»
oder
Was ist chasidisches Erzahlen?"

von Martin Cunz

Die Formulierung im Titel des Themas ist ein Zitat. Ich verdanke es dem is-
raelischen Autor David Grossmann: Ein alter Mann, der frither Geschichten fiir
Kinder schrieb, geriit in ein Vernichtungslager. Dort erhalt er als Geschichtener-
zdhler von den Mitgefangenen den Spitznamen «Scheherazade», in Anlehnung an
die Prinzessin aus Tausend und eine Nacht, welche dank ihrer Fahigkeit, dem Ko-
nig Geschichten zu erzdhlen, am Leben bleibt. Der Mann muss jeden Abend zum
Lagerkommandanten gehen, um auch ihm eine eigens fiir ihn erfundene Ge-
schichte zu erzihlen. Wassermann, so heisst der Alte, weigert sich zuerst. Er kon-
ne nicht mehr. «Du kannst nicht?», brillt der Kommandant. «Wer kann dann?
Ich vielleicht? Hor gut zu, Scheherazade, ich gebe dir eine einzigartige Gelegen-
heit zu zeigen, dass du deinen Namen verdienst: Erzéihle mir eine Geschichte und
du wirst am Leben bleiben!»?

Geschichten erzdhlen, um am Leben zu bleiben. Darum geht es auch beim
chasidischen Erzihlen. Chasidische Erzihlungen sind nicht einfach harmlose und
unterhaltsame Geschichten, die heute gerne auch von Christen beniitzt werden,
um eine Predigt lebendiger oder einen Vortrag unterhaltsamer zu machen. Sicher,
chasidische Geschichten wollen die Zuhorer auch unterhalten, aber das allein er-
klirt die Anziehungskraft, mit der sie weit liber die Grenzen des Judentums hin-
aus wirken noch nicht. Als Uberlieferer und Nacherzihler dieser Geschichten
spielt Martin Buber sowohl bei Juden als auch bei Christen eine grosse Rolle. Er
hat die Welt des Chasidismus einem westlichen jidischen und christlichen Leser-
publikum seit Beginn dieses Jahrhunderts bekannt gemacht, und zwar auf seine
eigene, bubersche Weise, die spiter von der wissenschaftlichen Erforschung des
Chasidismus kritisiert wurde. Sie hat heute in den Schriften Elie Wiesels auch
eine gewissen Konkurrenz erhalten. Chasidismus ist fiir viele wesensgleich mit sei-
nen Geschichten. Er ist aber mehr als das. Er hat als eine Bewegung, die mitten in
der Zeit der europdischen Aufklirung aus den jahrhundertealten Tiefen der jidi-
schen Mystik aufgebrochen und zur Entfaltung gekommen ist, das Judentum bis
heute in vielerlei Hinsicht geprigt. Dazu gehoren Liturgie und Brauchtum, aber
auch ein bestimmtes osteuropéisch-jiidisches Lebensgefiihl, das sich in jiddischen
Liedern, Redewendungen, Geschichten, Speisen u.a.m. zum Teil nostalgisch dus-
sert. Dazu gehoren auch chasidische Geschichten. Nur ist das Wesen echter cha-

* Martin Cunz, Etzelstrasse 19, CH-8038 Ziirich.
71



sidischer Geschichten nicht nostalgisch. Sie trauern einer verschwundenen und
unzurickholbaren Welt nicht nach, sondern sie bilden eine Brucke zu dem in der
Zeit nicht mehr Erreichbaren und machen es als Erzihlungen im Heute zugiing-
lich und wirksam.

Aber was ist denn nun chasidisches Erzihlen? Wie konnte man das besser
erklaren als mit einer chasidischen Geschichte, und zwar mit der vielleicht be-
kanntesten chasidischen Geschichte tiberhaupt, die den Vorgang des Erzihlens
selbst reflekitiert!:

“Wenn der Baal-Schem etwas Schwieriges zu erledigen hatte, irgendein
geheimes Werk zum Nutzen der Geschiopfe, so ging er an eine bestimmte Stelle

im Walde, ziindete ein Feuer an und sprach, in mystische Meditationen versun-

ken, Gebete — und alles geschah, wie er es sich vorgenommen hatte. Wenn eine

Generation spdter der Maggid von Meseritz dasselbe zu tun hatte, ging er an

jene Stelle im Walde und sagte: «Das Feuer konnen wir nicht mehr machen,

aber die Gebete konnen wir sprechen» — und alles ging nach seinem Willen.

Wieder eine Generation spdter sollte Rabbi Mosche Leib aus Sassow jene Tat

vollbringen. Auch er ging in den Wald und sagte: « Wir kénnen kein Feuer

mehr anziinden, und wir kennen auch die geheimen Meditationen nicht mehr,
die das Gebet beleben; aber wir kennen den Ort im Walde, wo all das hinge-
hort, und das muss gentigen.» — Und es geniigte. Als aber wieder eine Genera-
tion spdter Rabbi Israel von Rischin jene Tat zu vollbringen hatte, da setzte er
sich in seinem Schloss auf seinen goldenen Stuhl und sagte: « Wir kénnen kein

Feuer machen, wir kénnen keine Gebete sprechen, wir kennen auch den Ort

nicht mehr, aber wir konnen die Geschichte davon erzdhlen.» Und — so fiigt der

Erzihler hinzu — seine Erzdhlung allein hatte dieselbe Wirkung wie die Taten

der drei anderen.”3

Was wir hier vor uns haben, ist nicht ein Stiick filschlich so genannter «nar-
rativer Theologie». Hier wird eigentlich nicht Theologie in Form einer Geschichte
geboten. Heutige narrative («erzihlende») Theologie hat das Missverstandnis
aufkommen lassen, Erziahlen sei einfach eine andere, sog. unintellektuelle Metho-
de, um Inhalte des Glaubens zu vermitteln und zu erkliren, nachdem andere, rein
theoretische Methoden zu scheitern drohten oder bereits gescheitert seien. Als ob
die oben ztierte Geschichte nicht eminent theoretisch wire! Das Missverstindnis
besteht, genauer gesagt, in der Annahme, die Erzdhlung beinhalte eine Botschalft,
ctwas Wesentliches oder gar ein in si¢ hineinprojiziertes Lebensgefiihl, das grund-
sitzlich auch ohne Geschichte zu vermitteln wire — eine Reduzierung auf die Al-
legorie und auf die Metapher also. Es gibt zwar chasidische Geschichten, die
auch Allegorien sind, aber die vorliegende Geschichte ist mehr als eine Allegorie
oder eine Metapher, die flir etwas drittes steht. Sie vertrigt im Grunde genom-
men die Unterscheidung zwischen Form und Inhalt oder zwischen Geschichte
und Botschaft nicht. Die Botschaft dieser Geschichte ist die Geschichte selbst! Sie
spricht fiir sich selbst und bedarf eigentlich der Erklarung nicht. Wenn wir im fol-
genden dennoch daran gehen, einiges davon zu erkldaren und dartiber nachzuden-
ken, verlassen wir gleichzeitig die Geschichte selbst. Wir begeben uns von der
Ebene der Erfahrung des unmittelbar Erzihlten und Gehorten weg auf die Ebene
der Abstraktion. Wir verlagern das Gewicht vom erziahlten Glauben auf den er-

72



kliarten Glauben. Diesen Weg des Verstehens miissen wir jedoch machen, wenn
wir zum Erzdhlen und damit, wie Scheherazade in Tausend und eine Nacht und in
David Grossmanns Roman, zum Leben zuriickfinden wollen.

Was geschieht, wenn einer eine Geschichte erzahlt? Nicht nur chasidische
Geschichten, auch Volksgeschichten, Familiengeschichten, Kriegsgeschichten,
Reisegeschichten, Liebesgeschichten, die nichts mit Chasidismus und Judentum
zu tun haben? Walter Benjamin hat in seinem Essay tiber den russischen Erzihler
Nikolai Lesskow «Der Erzdhler» den Vorgang des Erzihlens genau beschrieben:
«Der Erzihler nimmt, was er erzihlt, aus der Erfahrung; aus der eigenen oder be-
richteten. Und er macht es wiederum zur Erfahrung derer, die seiner Geschichte
zuhoren.» Und Benjamin stellt fest, «dass es mit der Kunst des Erzihlens zu
Ende geht. Immer seltener wird die Begegnung mit Leuten, welche rechtschaffen
etwas erzihlen konnen. Immer héiufiger verbreitet sich Verlegenheit in der Run-
de, wenn der Wunsch nach einer Geschichte laut wird. Es ist, als wenn ein Ver-
mogen, das uns unveriusserlich schien, das Gesichertste unter den Sicheren, von
uns genommen wiirde. Namlich das Vermagen, Erfahrungen auszutauschen.»*

Bleiben wir zunichst bei der Grundaussage Benjamins: Geschichtenerzihlen
ist «das Vermogen, Erfahrungen auszutauschen.» Dies konnte leicht verwechselt
werden mit dem heute von der «Selbsterfahrung» geprigten schlichten Aussern
von Gefiihlen. Wir machen heute oft die entleerende Erfahrung, dass Erfahrun-
gen ohne Geschichten bleiben. Aber «man kann nicht leben mit einer Erfahrung,
die ohne Geschichte bleibt, «sagt Max Frisch in seinem Roman «Mein Name sei
Gantenbein». Erfahrungsaustausch als reiner Gefiihlsaustausch. Das scheint le-
bendig zu sein, ist aber steril weil ohne eigene oder fremde Geschichte, in der ich
meine oder ein anderer seine Erfahrung wiedererkennen kann. Ich habe den Ver-
dacht, dass wer, etwas verkiirzt gesagt, nichts zu sagen hat, seine Geftihle mitteilt.
Die Abnahme des einen scheint proportional zur Zunahme des andern zu stehen.
Die Glaubensgemeinde steht als Uberlieferungsgemeinschaft in Gefahr, zur
Selbsterfahrungsgruppe zu verkommen. Die Autoritit, die dem Erzihler eignete
und mit der die Zuhorer rechneten, weil sie sich in seinen Geschichten wiederer-
kannten, ist abhanden gekommen. Im Kreis der modernen Selbsterfahrungsgrup-
pe zerrinnt die gedusserte Befindlichkeit im wohlwollenden Vergessen und die
Austauschenden bleiben einsam. Die «Runde» des Erzihlens stiftet dagegen Ge-
meinschaft, und zwar nicht bloss unter den augenblicklich Zuhorenden. Die Fru-
heren und die Spiteren und die zur Zeit Abwesenden sind unsichtbar, aber umso
wirksamer mit dabei. Erzdhlen ist iiberlieferungsmachtig. Es geht in die Erinne-
rung ein. «Die Erinnerung stiftet die Kette der Tradition, welche das Geschehene
von Geschlecht zu Geschlecht weiterleitet.»® Die Erzdhlrunde par excellence ist
der Seder am Pesachfest, wo in jeder Zukunft der Sohn neu fragt und die ant-
wortende Erzdhlung das Wir der Generationen stiftet:»Nicht unsere Viiter allein
hat der Heilige, gelobt sei Er, erlést, sondern auch uns mit ihnen.»®

Auch chasidische Erzihlungen haben diesen «haggadischen», d.h. erzihlend-
tiberlieferungsstiftenden Charakter. Zwei Erfahrungen, welche die oben zitierte
Geschichte mitteilt, mochte ich hier kurz andeuten: Die erste ist die, dass dort wo
die Kunst des Erzihlens geiibt wird, immer ein Mensch oder Menschen im Mit-
telpunkt stehen. Der Mensch bietet Gewihr dafiir, dass Geschichte geschieht und

73



somit Geschehenes, von oder an Menschen Vollbrachtes, erzihlt werden kann.
Sprachlich stehen das deutsche und das hebriische Begriffspaar «geschehen» —
«Geschichte» und ¢asa («tun») — matasse (»Tat» und «Geschichte» im Sinne von
«Erzihlung») analog zueinander. Wo mit einem Menschen wirklich etwas ge-
schieht oder von ithm getan wird, da entsteht Geschichte und da entstchen Ge-
schichten. So steht im Mittelpunkt auch dieser wie tibrigens wohl jeder chasidi-
schen Geschichte ein Mensch: der Zaddig, der «Gerechte». Das kann ein ganz ge-
wohnlicher Mensch aus dem Volk sein, wie der Baal Schem, der durch seine Tat
zur «Geschichte» wird.

Eine zweite Erfahrung besteht darin, dass dieser Mensch im Mittelpunkt
nicht in erster Linie spricht, sondern etwas tut. Er vollzieht eine Geste. Die dazu-
gehorenden Worte — in unserem Fall das Gebet — werden nicht tiberliefert. Es
gibt eine grosse Zahl von chasidischen Geschichten, die zitatlos, um der Geste
willen erziahlt werden. Von einem Mann wird erzdhlt, er habe gesagt: «Ich bin
nicht zum Maggid von Meseritz gegangen, um Tora von ithm zu lernen, sondern
um zu sehen, wie er seine Schuhbinder kniipft,»” Gerschom Scholem sagt dazu:
«Die Lehre ist ganz in Personlichkeit verwandelt...Der Zaddik ist selber Tora ge-
worden. Nicht mehr sein Wissen, sondern sein Dasein verleiht ihm religiosen
Wert. Seine Person ist ganz und gar lebendig gewordene Tora.»® Die Geste des
Schuhbindens wird fiir den Besucher zur Tora, und das kann man weitererzih-
len! Wir finden einen dhnlichen Vorgang in den Evangelien des Neuen Testa-
ments, und zwar bei bestimmten Gesten Jesu, der als «Gerechter» ebenfalls die
Mitte der Erzdhlung bildet, z.B. die Geste des Brotbrechens, die in der nachneute-
stamentlichen Uberlieferung zur Mitte und zum Ausgangspunkt der Erzihlung
vom Tod und von der Auferweckung Jesu wurde, allerdings mit dem Unter-
schied, dass die Geste bis heute nachvollzogen wird.

Die Geste ist in unserer chasidischen Geschichte — wie tibrigens auch in den
Jesusgeschichten — etwas Heilendes, Heilsames, Heilbringendes, sie ist, kabbali-
stisch gesprochen, ein Tigqun, d.h. sie bewirkt Wiederherstellung, Zurtickfithrung
zum Ganzen, das auseinandergerissen ist. Die Zentralitit der Geste im Prozess
der Wiederherstellung einer durcheinandergeratenen Welt findet in einer Erzih-
lung Rabbi Nachmans von Brazlaw (1772-1810) einen schr anschaulichen Aus-
druck. Es ist die Geschichte « Vom Kdnigssohn und vom Sohn der Magd, die ver-
tauscht wurden.»® Wie der Titel sagt, werden in der Geschichte ein Konigssohn
und der Sohn einer Magd kurz nach der Geburt von der Hebamme vertauscht,
«um zu sehen, was sich daraus wohl ergeben wiirde.»'® Die Geschichte endet da-
mit, dass der zum Knecht gewordene und vom falschen Konig aus Angst verstos-
sene Konigssohn in einem andern Land die Konigswiirde zurtuckerlangt, indem
er sich kluger und weiser als alle seine Fiirsten erweist. Die letzte Prifung, die
thm auferlegt wird, besteht darin, dass er die Bedeutung des Thrones des vormals
herrschenden Ko6nigs und der anderen Gegenstinde um den Thron herum erken-
ne. Der frihere Konig hatte nimlich wohlweislich alles «so verstellt, dass nie-
mand verstiinde, was er meinte, bis ein aussergewohnlich kluger und weiser
Mensch kommen wiirde, der dieses versteht und alles so einzurichten weiss, wie
es gemeint war»!! «Er sah genauer hin und bemerkte, dass oben am Thron eine
kleine Rosette fehlte...Er sah sich weiter um und erblickte die kleine Rose, die

74



oben am Thron fehlte, unten am Thron. Von dort unten musste man sie heraus-
nehmen und oben einsetzen»!? — dann wiirden alle Dinge die in ihnen verborge-
ne, urspringliche Melodie zu spielen beginnen. Das gleiche galt fiir die andern
Gegenstainde im Raum. Man musste sie nur «ein wenig von der Stelle...rticken»,
an der sie standen. «Alle mussen von ihrem Platz verruckt werden...Er befahl,
dass alles so geordnet werde, wie es sein soll.»!3

In der erlosten, «wiederhergestellten» Welt wird «alles...sein wie hier — nur
ein ganz klein wenig anders.» Dieses Diktum, dessen Autorschaft Gerschom
Scholem fiir sich in Anspruch nahm,'# kénnte nicht nur von Rabbi Nachman
selbst stammen, sondern auch von Franz Kafka, dem Meister im Erzihlen von
Gesten. Die Erlosung der Welt ist ithre Zurechtriickung, und zwar in einem klei-
nen, kaum merklichen Ruck oder in einer kaum wahrnehmbaren Veridnderung,
wie wenn in einem Zimmer ein schief hingendes Bild geradegeriickt wird. Es ge-
nugt, die Dinge an ihren urspriinglichen Platz zurtickzubringen, um den unheil-
vollen «Tausch» rlickgingig zu machen. Erlésung ist Zurilicktauschen von Ver-
tauschtem.

Es wire hochst anregend, die bisherigen religiosen und sékularen messiani-
schen Hoffnungen und die Versuche ihrer Verwirklichung im Bereich der judisch-
christlichen Uberlieferung unter dem Aspekt der Anschauung vom Tiggiin («Wie-
derherstellung») zu betrachten. Der Rahmen dieser Hoffnungen ist ja immer sehr
weit gesteckt. Es muss darin «alles» neu werden, indem «alles» gedndert oder ver-
wandelt wird. Wenn wir beim Bild des Thrones in der Geschichte Nachmans blei-
ben, so muss in diesen Erlésungshoffnungen ein neuer Thron her, indem der alte
Thron gestiirzt wird. Neue «Strukturen» sind nur unter Beseitigung der alten
moglich. Das Erlosungsmodell des Tiggin ist dagegen weder revolutiondr noch
reformerisch, sondern es ist restaurativ, wenn man darunter dic Wiederherstel-
lung des Zustandes der Welt vor dem unheilvollen Tausch, durch den die Welt
ver-riickt wurde, versteht. Hier kehrt alles zum alten paradiesischen Guten zu-
ruck, das zugleich das Gute der eschatologischen Vollendung ist, und zwar da-
durch, dass lediglich «etwas» veridndert wird! Der Tigqin verandert zwar «alles»,
aber er tut es nur durch das Zurechtriicken eines Details im Bestehenden, nicht
indem er das Bestehende vernichtet. Das Bestehende beginnt zu «stimmen», es
findet zu seiner urspriinglichen Harmonie («Melodie») zurtick, wenn «etwas» —
die Rosette am Thron — an seinen ersten Ort zurtickversetzt wird. Was aber 1st
dieses Detail, das, an seinen Ort zuriickversetzt, alles verindert?

Nachman und die Uberlieferung, aus der er schopft, sagen es nicht. Aber
Nachman hilt es als Geschichte fest. Indem er die Geschichte von der universalen
Wiederherstellung erzihlt, ist sie nicht nur bildlich, symbolisch oder meta-
phorisch, sondern als MaCasse («Tun»), d.h. im Vollzug des Erzihlens gegenwir-
tig. So wie die Geschichte vom Baal Schem, der in den Wald ging, Feuer anzin-
dete und betete, in der Gegenwart des Erzihlenden und der Zuhorenden bewirkt,
was einst in der Vergangenheit getan wurde, so bewirkt die Geschichte vom ver-
tauschten Prinzen, der die Rosette am Konigsthron an die richtige Stelle riickt, in
der Gegenwart der Erzihlgemeinschaft, was in der Zukunft geschehen wird.

Ich glaube, dass dies das chasidische Erzihlen in seinem Kern trifft. Erzih-
len heisst Erlosen. Weil Erzihlen nicht Ersatz oder Nachahmung fur die Geste

75



des Gerechten ist, erlost es erstens die erzahlte Geste selbst vom Zwang der Wie-
derholung und Nachahmung bzw. der Vorwegnahme. Die Uberlieferungsgemein-
schaft ist ihrer ohnehin nicht mehr oder noch nicht méachtig. Zweitens erlost das
Erzihlen das Erzihlte von seiner Herabwiirdigung zur Motivation eines neuen
Tuns, das seine Wurzeln nicht in sich selbst hat. Drittens erlost das Erzihlen sich
selbst davon, als blosse Vermittlung von Inhalten oder Botschaften herzuhalten,
also blosses Instrument zu sein. Und viertens erlost das Erzihlen zu einem bewe-
genden Tun, das seine Wurzeln in sich selbst hat und das deshalb fahig ist, Wie-
derherstellung, Tiggin im Heute zu bewirken. Denn auch das Erzihlen hat seine
Waurzeln in sich selbst. Es ist, genauso wie die erzihlte Tat, eine eigene Geste, nur
in verwandelter, eigenstandiger Gestalt, und zwar als Sprache. Auch sie hat ihre
Quelle in sich selbst. Die Erzahlung hat ihre eigene Wiirde, ihr eigenes Wesen und
thre eigene Wirkung.

Walter Benjamin schrieb im Juli 1916 an Martin Buber tiber das Schreiben
die folgenden, auch das Erzihlen erhellenden Siitze: «In wievielerlei Gestalten
auch die Sprache sich wirksam erweisen mag, sie wird es nicht durch die Vermitt-
lung von Inhalten, sondern durch das reinste Erschliessen ihrer Wiirde und ihres
Wesens tun. Und wenn ich von anderen Formen der Wirksamkeit...hier absehe,
so erscheint es mir immer wieder, dass die kristallreine Elimination des Unsagba-
ren in der Sprache die uns gegebene und nichstliegende Form ist, innerhalb der
Sprache und insofern durch sie zu wirken...Mein Begriff sachlichen und zugleich
hochpolitischen Stils und Schreibens ist: hinzufiihren auf das dem Wort versagte;
nur wo diese Sphire des Wortlosen in unsagbar reiner Macht sich erschliesst,
kann der magische Funken zwischen Wort und bewegender Tat tberspringen,
wo die Einheit dieser beiden gleich wirklichen ist. Nur die intensive Richtung der
Worte in den Kern des innersten Verstummens hinein gelangt zur wahren Wir-
kung. Ich glaube nicht daran, dass das Wort dem Gottlichen irgendwo ferner
stiinde als das wirkliche Handeln, also ist es auch nicht anders fihig, ins Gottli-
che zu fiithren als durch sich selbst und seine eigene Reinheit. Als Mittel genom-
men wuchert es.»!5.

Auf die Geschichte vom Baal Schem angewandt heisst das, dass sie nicht die
Geschichte eines Niedergangs ist, sondern einer «Verwandlung, die so tief ist,
dass vom Mysterium schliesslich nur noch die Geschichte iibrigbleibt,» wie Scho-
lem im Anschluss daran bemerkt.!® «Ubrigbleiben» konnte leicht als «Uberbleib-
sel» missverstanden werden. Nein, was «iibrigbleibt», was lber die erzihlte Tat
hinaus bleibt, ist etwas Neues, Eigenes als Frucht der Verwandlung. Benjamin be-
schreibt die Verwandlung als «Elimination des Unsagbaren», und zwar in der
Sprache, durch die nun gewirkt wird. Er meint damit nicht den Riickzug in ein
geschichtsloses «Sprachgeschehen», Sprachspiele in einer hermetisch verschlosse-
nen Kristallkugel. Die «kristallreine Elimination des Unsagbaren» ist im Gegen-
teil ein «sachlicher», d.h. aufklarerischer und damit «hochpolitischer» Vorgang.
«Elimination des Unsagbaren» heisst: das unsagbare Mysterium aus der Sprache,
aus dem Erzidhlen wirklich auszugrenzen, nicht so tun als ob man es durch das
Sprechen «vermitteln» konnte. Das Sprechen ist dazu nicht nur nicht in der Lage,
sondern es kann auf diese vergebliche Miihe frohlich verzichten, welil es eine eige-
ne Wiirde und ein eigenes Mysterium in sich hat. Aber paradoxerweise fiihrt nun

76



gerade dieser Prozess der «Elimination des Unsagbaren» mitten hinein in «das
dem Wort versagte», in die «Sphire des Wortlosen», das sich jenseits des Spre-
chens und Erzihlens «in unsagbar reiner Macht...erschliesst». Aus dem Paradox
der Un-mittelbarkeit zwischen dem ausgegrenzten Unsagbaren und dem in der
Sprache Sagbaren «kann der magische Funken zwischen Wort und bewegender
Tat iiberspringen», d.h. kann die Geschichte das gleiche bewirken wie die erzéihlte
Tat. Den Satz Benjamins: «Nur die intensive Richtung der Worte in den Kern
des innersten Verstummens hinein gelangt zur wahren Wirkung» gilt es fiir unser
Thema in seiner ganzen Tiefe zu bedenken. Beide Erzihlungen, sowohl jene vom
Baal Schem als auch jene vom vertauschten Koénigssohn, zielen «in den Kern des
innersten Verstummens [dessen, was weder sagbar noch tubar noch nachahmbar
ist] hinein» und sie bewirken dort gleichsam eine Kernexplosion, welche die Ener-
gie des Unsagbaren auf unerwartete Weise nun doch freisetzt. Das in der Erzih-
lung Sagbare «bewirkt» den Tigqin, die Wiederherstellung, weder als Nachah-
mung noch als Vorwegnahme, die ein Tun als ob wire, das man ohnehin nicht
einlosen kann, sondern als realen Prozess im Jetzt und Heute. So wird der Erzih-
ler zZum Zaddig in der unerlosten Gegenwart. Die Briefstelle Benjamins erhellt so-
mit den letzten Satz seines bereits zitierten Essays «Der Erzihler:» «Der Erzihler
ist die Gestalt, in welcher der Gerechte sich selbst begegnet.»!? Der Held der Ge-
schichte, der «Gerechte», sei es der in der Vergangenheit unerreichbare und unna-
chahmbare Baal Schem, sei der in der Utopie verklirte Konigssohn Nachmans,
begegnen sich selbst in dem, der ihre Geschichte erzihlt. Er setzt dic Energie jetzt
frei, die in threm Tun vergangen oder zukiinftig schlummert. Die unerreichbaren
Helden sind damit nicht etwa gegenwirtig im Erzihler und sie wirken auch nicht
durch ihn, sondern sie erkennen sich selbst in ihm, und zwar nicht wie in einem
Spiegel, sondern in einem anderen, selbstindigen Gegeniiber, das in der Geste des
Erzihlens seine Wurzeln in sich selbst hat.

Kein anderer Vertreter der chasidischen Bewegung hat diese Zusammenhén-
ge deutlicher gesehen und auch praktisch erprobt als Rabbi Nachman von Braz-
law. Als Urenkel des Baal Schem Tov 1772 in Miedzyborz (heutige westliche Uk-
raine) geboren und 1810 erst 38-jihrig an Tuberkulose gestorben, war Nachman
mit dem Anspruch aufgetreten, seiner Generation einen absolut neuen Weg zu
zeigen, einen Weg, der gleichzeitig der uralte Weg der Vorzeit war. Was Nach-
man an den Tragern der Religion, die meisten chasidischen Fiihrer inbegriffen,
mit Erschrecken sah, war, dass siec nur noch belehrten, moralisierten und sich
durch Imitation fritherer grosser Gestalten als populidre Wunderrabbis feiern lies-
sen. Er nannte sie «Liigenzaddigim» und hatte sich deshalb mit fast allen von ih-
nen verkracht. Nachman hat so viel Selbstkritik aufgebracht, dass er die Gefahr
des Tun als ob, des unechten Zaddig-Seins auch an sich selbst witterte. Er wehrte
sich deshalb vehement dagegen, ein neuer Baal Schem Tov zu werden dadurch
dass er sich, scheinbar arrogant, tiber seinen Urgrossvater erhob. Nachman sah
auch, dass sogar die Tora, das Heiligste und die verborgene Grundlage der Welt,
stumpf geworden war. Sie griff nicht mehr, wenigstens in der traditionellen Lehr-
weise, nicht einmal mehr in seiner eigenen, die er doch fiir so hoch und erhaben
hielt. Sie drohte zum frommen Lebensrahmen zu verkommen. Nachman sah fer-
ner mit Schrecken die Gefahr der um sich greifenden Aufklirungsbewegung in

77



Russland, in deren Gefolge die Juden seiner Meinung nach nicht nur die tradi-
tionelle Lebensweise, sondern letztlich ihre Geschichte verlieren wiirden. Die Welt
kann, so Nachman, nicht durch Lehren und Systeme, nicht durch Theologie und
Moral, wenn diese zu «besserem Handeln» motivieren sollen, ja nicht einmal
durch Gott gerettet werden, wenn man darunter einen deus ex machina versteht,
der die Menschheit aus der selbstgemachten Katastrophe zieht. Die Welt wird
wieder heil durch Menschen, die Gott gleichsam zu Hilfe kommen, indem sie ihr
den kleinen Ruck geben, der sie, wie wir sahen, wiederherstellt.

Nachman hat in diesem erlosenden, wiederherstellenden Vorgang sich selbst
eine entscheidende Rolle zugemessen. Er nannte sich gegen die «Liigenzaddigim»
den «Zaddiq der Generation» oder den «wahren Zaddig». Das hohe Selbstbe-
wusstsein Nachmans durchlief in seinem kurzen und sehr bewegten Leben mehre-
re Phasen. Uns interessiert im Blick auf unser Thema besonders die letzte Lebens-
phase, in der Nachman zum Geschichtenerzihler wurde. Vor allem als das ist er
ja in das Bewusstsein der Nachgeborenen eingegangen. Dem Geschichtenerzihlen
ging im Leben Nachmans eine Zeit akuter messianischer Naherwartung voraus,
die er an seinen 1805 geborenen Sohn Schlomo Efrayim gekniipft hatte. Dieser
starb jedoch gut einjihrig, wodurch fir Nachman der Ablauf des Kommens des
Messias gestort war. Nachman gab alle messianischen Bemiihungen und Speku-
lationen auf, er liess alles diesbeziiglich Geschriebene verbrennen. Der Messias
liess sich nicht herbeiziehen. Hitte er sich weiterhin ausdricklich messianisch be-
tatigt, wire das ganze zur gefihrlichen Farce, zum Tun als ob geworden. Das
Beispiel des vor einem Jahrhundert gescheiterten falschen Messias Sabbatai Zvi
und seines Epigonen Jakob Frank stand ihm dabei lebendig vor Augen.'8.

In dieser Situation hat Nachman Geschichten zu erzihlen begonnen. In ih-
nen «eliminiert» er im oben beschriebenen benjaminschen Sinne das Unsagbare,
aber auch das Unvollzichbare. Er tut es jedoch nicht im Sinne einer Verinnerli-
chung gescheiterter Hoffnungen, wie Arthur Green, der Biograph Nachmans,
meint,'® sondern als Veridusserlichung, ja Profanierung des unsagbaren und un-
vollziechbaren Mysteriums in profanen Geschichten. Mit ihnen zielt er «in den in-
nersten Kern des Verstummens» (s. oben) des kommenden Messias und bringt
ihn dadurch zum Reden und zum Handeln. In diesem Sinne ist das Diktum
Nachmans zu verstehen:»Durch Geschichten (Sippiiré MaCassiyor) der Zaddigim
fihrt man das Licht des Messias in der Welt weiter und man verdringt viel Fin-
sternis und Not aus der Welt.»2°

«lch wel schojn onhejben maisses derzejlen» (»Ich will beginnen, Geschichten
zu erzihlen») Dieses an sich gewohnliche Wort Nachmans wihrend seiner Fahrt
nach Nawricz im Sommer 1806 wird vom Schreiber und Biographen Nachmans,
Nathan von Nemirow, an mehreren Stellen als eines der teuersten und heiligsten
Worte des Meisters tberliefert.?! Nathan fiigt dem deutend hinzu: «Da es euch
[den Schiilern Nachmans] nicht hilft, zu Gott durch heilige Belehrungen und Ge-
spriache und dergleichen mehr umzukehren, womit er [Nachman] sich sein ganzes
Leben abgemiiht hatte..., beginnt er sich mit Geschichten zu beschaftigen.»??
Nachman, der so sehr an die Lehre und ihre Wirkung, auch durch sein eigenes
Lehren geglaubt hatte bis dahin, dass er durch zwei seiner Schiiler an verschiede-
nen Orten Manuskriptseiten seiner eigenen Lehrvortrage deponieren liess, um da-

78



mit das Kommen des Messias zu beschleunigen, sieht die Nutzlosigkeit der Lehre
im Blick auf das «Unsagbare» und Unvollzichbare ein. Die Lehre «motiviert»
den Messias nicht zu kommen! Etwas spiter, am jidischen Neujahrsfest 1806,
aussert er sich dariiber in einem Lehrvortrag deutlicher, dem er Ps 119,126 zu-
grunde legt: «Es ist Zeit zu handeln fiir den Herrn, man hat deine Tora gebro-
chen.»?? Nachman spielt mit dem Wort «handeln» (lafassét), das auch dem he-
brédischen Wort fiir «Geschichte» (maCasse, pl. ma‘assiyot) zugrunde liegt. Der
Psalmvers kann dann so interpretiert werden: «Es ist Zeit zu handeln» (la®assot),
d.h. Geschichten (macassiyér) zu erziahlen «fiir den Herrn, man hat deine Tora
gebrochen.» Fur Gott handeln, und das heisst wohl auch am Kommen des Mess-
ias zu arbeiten, heisst fiir Nachman jetzt Geschichten erzihlen. Dieses Handeln
fir Gott bedeutet fur Nachman. dass er die traditionelle Lehrweise zwar nicht
aufgibt, sie aber an ithren Platz verweist, und zwar einen vielleicht voriibergehend
zweiten Platz, und zwar um der Erfillung der Tora willen. Nachman kann sich
damit auf die rabbinische Deutung von Ps 119,126 berufen: «Man bricht die
Tora, weil es an der Zeit ist, fir Gott zu wirken.»?* Raschi bringt dazu das Bei-
spiel Elias, der auf dem Karmel opferte (was von der Tora nicht erlaubt war), um
den Namen Gottes zu verherrlichen. Genauso greift Nachman auf Geschichten
zurtiick, die nicht in der Tora stehen, ja die «ilter» sind als sie, Méirchen und My-
then der Volker. Er nennt sie «Geschichten der fritheren Jahre», welche der Quel-
le des «Alten der Tage», der gottlichen Urpotenz der Kabbala, fliessen.» Durch
die Geschichten des wahren Zaddiq kann man die Menschen aus dem Schlaf auf-
wecken, in dem sie ihr Leben zubringen.»?3 Auch Geschichten sind Tora, «zu
lehren und zu tun». Sie haben die besondere Eigenschaft zu heilen und damit die
Menschen wiederherzustellen. Sie tun es, indem sie mit scheinbar torafremden
Worten und Bildern nicht nur «in den Kern des innersten Verstummens hinein»
zielen, sondern zugleich das unsagbare Geheimnis des «Alten der Tage», also ei-
gentlich Gottes selbst, aktivieren.

Es wiirde an dieser Stelle zu weit fithren, die Erzihltheorie Rabbi Nachmans
in ithrer ganzen Breite darzulegen. Nur dies eine: Nachman verhilt sich als Ge-
schichtenerzihler wie der vertauschte Konigssohn in der oben erwdhnten Ge-
schichte, der die Rosette am Thron an die richtige Stelle setzt. Nachman steht vor
dem Sagen- und Erzéhlgut der Volker, nicht nur des jiidischen Volkes, wie der
Konigssohn vor dem Thron. Er sieht seine Aufgabe darin, sie zu ordnen. «Bevor
er die erste Geschichte erzihlte, sprach er: In den Geschichten, welche die Leute
erzihlen, gibt es viele verborgene und hohe Dinge. Aber sie wurden beschédigt,
denn es fehlt darin sehr viel. Sie wurden auch durcheinander gebracht und man
erzihlt sie nicht in der richtigen Ordnung.»?® Nachmans Erzihlen ist zunéchst
der Tigqun, die Wiederherstellung des Erzihlgutes der Volker, in dem die gottli-
che Urpotenz ungeordnet vorhanden ist. Richtig erzihlt bringen sie dann Ord-
nung in den «Kern des Verstummens». Sie riicken den Konigsthron der gottli-
chen Anwesenheit auf Erden zurecht und erméglichen so dem Konig der Konige
das Regieren. Nachmans Geschichten sind das Zeugnis davon, dass die Heilung
der Dinge in den Dingen selbst liegt. Man muss sie nur auseinandernehmen und
neu zusammensetzen. Nachman will mit seinen verrtickt erscheinenden Geschich-
ten eine tatsichlich ver-riickte Welt vom Aussersten bis ins Innerste, Unsagbare

9



hinein zurechtriicken und heilen. Er gibt den Erfahrungen, den eigenen und den-
jenigen seiner Zeitgenossen und Nachgeborenen Geschichten, da man mit Erfah-
rungen, die ohne Geschichten bleiben nun einmal nicht leben kann. Nachmans
Geschichten sind das eindriicklichste Beispiel chasidischen Erzihlens als ein Er-
zahlen gegen den Tod. Auch er ist Scheheharaze, der Geschichten erzihlt, um am
Leben zu bleiben und die Zuhorer und Leser am Leben zu erhalten. Er gleicht
damit jenem Arzt, der einen verriickten Konigssohn heilte, der von sich behaup-
tete, er sei ein Truthahn:

(8]

80

“Es geschah einmal, dass der Kénigssohn in Wahnsinn verfiel und behaup-
tete, er sei ein Truthahn. Als Truthahn hatte er den Drang, nackt unter dem
Tisch zu sitzen und Krumen und Knochen aufzulesen. Alle Arzte verzweifelten
an der Aufgabe, ihm zu helfen und ihn davon zu heilen. Der Kdnig war dartiber
in grosser Sorge. Bis ein Weiser kam und ankiindigte: «Ich nehme es auf mich,
ihn zu heilen.» Er zog sich ebenfalls nackt aus und setzte sich unter den Tisch
neben den Kdnigssohn und pickte mit ihm nach Krumen und Knochen. Der
Prinz fragte ihn: « Wer bist du und was suchst du hier?» Er antwortete: « Und
was suchst du hier?» Der Prinz sagte ihm: «Ich bin ein Truthahn.» «Und ich»,
sagte der Weise, «bin auch ein Truthahn.» So sassen die zwei dort einige Zeit
zusammen, bis sie sich aneinander gewdohnt hatten. Dann, auf ein Zeichen des
Weisen, warf man thnen Hemden hinunter. Da sagte der Truthahn-Weise zum
Konigssohn: « Du denkst, dass ein Truthahn nicht in einem Hemd gehen kann?
Man kann ein Hemd tragen und trotzdem Truthahn sein.» Und beide zogen
sich Hemden an. Nach einiger Zeit gab er wieder ein Zeichen, und man warf
ihnen Hosen hinab. Und der Weise sagte dem Prinzen wie oben: « Du denkst,
dass man in Hosen kein Truthan sein kann? usw.» Bis sie die Hosen anzogen
und alle anderen Kleidungsstiicke. Und spditer gab er wieder ein Zeichen, und
man reichte ihnen menschliche Nahrung vom Tisch hinunter. Und er sagte ihm:
«Du denkst, wenn man gute Speisen isst, sei man schon kein Truthahn mehr?
Man kann essen und auch Truthahn sein.» Und sie assen. Danach sagte er:
«Du denkst, dass ein Truthahn unbedingt unter dem Tisch sein muss, man
kann als Truthahn auch am Tisch sitzen.» So verfuhr er mit ihm, bis er ihn
ganz geheilt hatte.”?’

ANMERKUNGEN

. Uberarbeitete Fassung eines Gemeindevortrages, gehalten in Winterthur-Stadtkir-

che am 18. September 1990.

. David Grossmann, Vedi alla voce amore, Milano 1988, 255f, zitiert nach B. Salvara-

ni, In principio era il racconto, in: Sefer, Milano 48(1989) 13.

. G. Scholem, Die jiidische Mystik in ihren Hauptstromungen, Frankfurt 1967, 384.
. Walter Benjamin, l/fuminationen, Frankfurt 1969, 413 und 409. Kursiv im Zitat von

mir.



O 00 -1 O\ n

10.
1.
12.
13.
14.
15.
16.
17.
18.

.op.cit. 424,

. Pesach-Haggada.

. G. Scholem, op. cit. 377.

.op. cit. 3771,

. Deutsch von M. Brocke in: Die Erzihlungen des Rabbi Nachman von Brazlaw, Mun-

chen 1985, 141-159.

op. cit. 141.

op. cit. 158f.

ebda.

ebda.

Vgl. op cit. im Kommentar zur Geschichte Vom Kénigssohn ete, S. 284.

Walter Benjamin, Briefe I, Frankfurt 1978, 127.

Scholem, op. cit. 384.

W. Benjamin, /lluminationen 436.

Eine zusammenfassende Darstellung dieser Vorginge im Leben Nachmans bietet
Arthur Green in seiner Biographie Nachmans Tormented Master, New York 1981,
182-220.

.op. cit. 212.
. Sefer Hammiddét («Buch der Eigenschaften») Stichwort «Zaddig» 11,1 und «Ma-

schiach» 1.

.z.B. im Vorwort zu den Sippiiré MaCassiyét und in Chayyé Mohara»N («Leben un-

seres Lehrers Rabbi Nachman») Kap. 151 der Ausgabe von Burstein

. Vorwort zu Sippiiré Ma‘assiyét.
. Ligqutté Mohara” N («Gesammelte Lehrvortriige unseres Lehrers Rabbi Nachman»)

1,60).

. So Mischna Ber IX,5 (Ende) und die Diskussion dazu in Ber 63a.
. Ligqutte Mohara” N 1,60,6.

. Vorwort Sippiiré MaCassiyat.

. Brocke, op. cit. 244 f.

81



	"Erzähle mir eine Geschichte und du wirst am Leben bleiben" oder: Was ist chasidisches Erzählen?

