
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Esquisse d'une éthique religieuse juive

Autor: Safran, Alexandre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960806

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Esquisse d'une éthique religieuse juive

par Alexandre Safran

Lorsque nous nous penchons sur quelques aspects de la conception juive
d'une science qui a pour objet la juste conduite de l'homme, à savoir l'Ethique,
ou sur la manière de mettre en pratique les prescriptions d'une telle science, c'est-
à-dire la Morale, il nous apparaît que ces termes d'Ethique et de Morale ne sont
pas appropriés.

En effet, le vocable grec éthos, qui veut dire «mœurs» et qui est à l'origine du
mot Ethique, répond au vocable latin mores, qui signifie «mœurs» et qui est à

l'origine du mot Morale. Aristote considère l'éthique comme l'ensemble des
constantes du comportement humain, et Kant considère la morale comme l'ensemble
des facultés rationnelles universelles de l'homme qui doivent guider sa conduite.
Toutefois, l'un et l'autre reconnaissent que l'éthique concerne l'appréciation du
bien et du mal, et la morale considère leur application dans des actes qualifiés de
bons ou mauvais. Mais tous deux voient la source de l'éthique et de la morale
dans l'homme lui-même, et, donc, à fortiori, dans l'incohérence subjective de la
raison humaine et dans l'inconstance des société humaines1. Le judaïsme, lui, si

soucieux de rectitude dans le comportement individuel et d'équité dans la vie
sociale, se défend de fonder une éthique et d'inventer des valeurs morales.

Le judaïsme connaît une Tora, un «Enseignement», qui a son origine en
Dieu, et vit à travers les Mitsvot, les «Commandements», qu'elle transmet. C'est
la Dacat Tora, le «Savoir de la Tora», qui indique au juif ce que sont le bien et le

mal2, comment les distinguer3, et plus encore: comment transfonner le mal en
bien4, pour que la créature humaine soit digne d'une vraie vie, telle qu'elle est
voulue par son Créateur4".

Or, la Tora, précise le Maharal (Rabbi Low de Prague, 16e s.), signifie Ha-
lakha, «Loi»5. Cette loi, bien que constante, «inchangeable», n'est point fixe, rigide,

mais, comme l'indique son nom, toujours en «marche», avec Dieu et les
hommes6. Et le 'Hazone Iche (Rabbi Abraham Isaïe Karelitz, 20e s.) de souligner que
la Halakha recouvre la plus grande partie de ce qu'on appelle morale. A tel point
que l'obligation morale qui incombe à l'homme est généralement désignée dans le

Talmud par le mot Mitsva, «ordonnance» religieuse7.
Au vrai, le juif est Metsouvé VeOssé8, il reçoit l'«ordre» de Dieu et «agit»

donc, en toute connaissance et en libre volonté: ce qu'on appelle communément
Morale, se fonde sur la relation entre Dieu et l'Homme.

L'homme ajuste sa raison et sa volonté0, les deux ressorts de l'éthique et de
la morale, sur la Raison et la Volonté de Dieu, Principe de ce qu'on appelle Ethi-

* Grand Rabbin Alexandre Safran, 1, rue Crespin, CH-1206 Genève.

38



que et Origine de ce qu'on appelle Morale. L'homme s'efforce d'élever sa volonté
et de la conformer à Celle de Dieu.

Le juif est donc Metsouvé VeOssé; il est «ordonné» par Dieu et «fait» avec
Dieu...

En effet, tout ce que le Créateur a «fait» - œuvre splendide - doit encore être
«fait», c'est-à-dire, parachevé, par Lui en coopération avec l'Homme10.

Rabbi Moïse 'Hayim Luzzatto (18e s.) observe que le Créateur a intentionnellement

laissé des «manques», des «vides» dans Sa magnifique création, pour
que l'homme les découvre et les comble11. Le Créateur et Sa créature privilégiée
accomplissent ensemble cette œuvre de parachèvement de la création, dans la
mesure où est recherché par l'homme le but inscrit dans la pensée originelle créatrice:

le bien. Alors l'homme devient «l'associé de Dieu dans l'œuvre de la
création»12, qui «se poursuit», «se renouvelle chaque jour grâce à la bonté divine»13 à

laquelle répond la disponibilité humaine. Utilisant la force que le Créateur lui offre

et la matière qu'il met à sa disposition14, l'homme agit avec un légitime intérêt
mais surtout avec désintéressement Le Client Chamayim15, «pour le Nom des

Cieux», pour Dieu qui lui commande d'agir et dont le Nom est Miséricorde,
Créateur du bien. En retour. Dieu agit en tout pour le «bien» de l'homme, LeTov
Lakh16.

La création tout entière, que le Créateur a conçue conformément à la Tora
qui Lui fait face17, doit permettre à l'homme d'accomplir sa vocation. Dans le

même but, la Tora et les Mitsvot ont été préparées pour le conduire à son bien, à

ce vrai bien que Dieu seul connaît parfaitement, car c'est Lui qui a fait l'homme
et le monde où celui-ci occupe une place centrale18. C'est pourquoi la création,
que le Livre de la Genèse nous présente, dans ses étapes successives, au service de

l'homme, atteint son couronnement dans la déclaration de Dieu: «c'était bien,
Tov,» seul le bien plaît à Son regard et Lui donne la satisfaction que l'Ouvrier
attend de Son œuvre.

Ainsi le Tor, le Bien, que la richesse de sa substance matérielle et spirituelle
ne permet pas de circonscrire, est, selon la conception juive, le ternie le plus
adéquat pour désigner ce qu'on appelle communément Morale: «Et il n'y a de Tov

que la Tora»19. Le Tov unit Dieu et l'homme20. Le Tov divin offert à l'homme et
le Tov humain accompli pour Dieu, relient Dieu et l'Homme. En d'autres termes,
la Tora Mine HaChamayim, la Tora qui vient des Cieux et que Dieu donne à

l'Homme, et les Mitsvot LeChem Chamayim les Mitsvot que l'Homme accomplit
sur terre «pour le Nom des Cieux» et qu'il offre à Dieu, consacrent le mariage
entre le Saint, béni soit-Il, et la Communauté d'Israël21.

La Sagesse unique et la Volonté créatrice, divines, se manifestent sous deux
formes à deux moments donnés à un seul but: le Bien. Ces deux moments, celui
de la création matérielle et celui de la création spirituelle, sont complémentaires.

Rabbi 'Hayim Vital 16e s.) commence son livre Eits 'Hayim («Arbre de la

vie)», qui contient l'enseignement de son maître Ari HaKadoche (Rabbi Isaac

Louria), par ces mots: «Dieu, béni soit Son Nom, a voulu créer le monde pour
faire du bien à ses créatures et pour qu'elles méritent de s'attacher à Lui...»22.

A cette création matérielle du monde, révélation faite par bonté, répond la
création spirituelle du monde, elle aussi révélation faite par bonté; cette dernière

39



est représentée par la promulgation de la Tora sur le Sinaï: elle justifie et valorise
la première23. Les Sages d'Israël disent: «Dieu a voulu témoigner Sa bonté à Israël

en lui donnant la Tora et les Mitsvot en grand nombre»24, en leur accordant le

«mérite» de garder la Tora et d'observer les Mitsvot.

Or, la bonté est l'expression de l'amour. Dieu manifeste Son amour aux
hommes pour que, à Son instar, ceux-ci manifestent leur amour les uns pour les

autres. Et les Mitsvot sont «en grand nombre».

Rabbi Akiba (le tanna du 2e siècle) nous indique leur point de convergence.
Il met en évidence la quintessence de ces nombreuses Mitsvot en affirmant: «"Tu
aimeras ton prochain comme toi-même", voilà le fondement de la Tora», la
«grande règle» la «contenant» tout entière: kelal gadol2 5. En vérité, le commandement

de l'amour du prochain, kolel., «comprend» potentiellement, «contient»
virtuellement les autres commandements de la Tora, même pris au sens strictement
juridique du terme. «Si les gens observaient la Mitsva de l'amour du prochain,
s'exclame Rabbi Moïse Alcheikh (16e s.), ils observeraient par là-même toutes les

autres Mitsvot». Or, toutes les Mitsvot découlent de la Mitsva de la crainte de
Dieu25". «Méconnaître le précepte de l'amour du prochain signifie méconnaître le

précepte de la crainte de Dieu», s'écrie Rabbi Elimélékh de Lizensk (18e s.)!

VeYaréta MeElohékha, Ani HaChem, «Et tu craindras ton Dieu! Je suis
l'Eternel»26. Ce précepte précède et suit celui de l'amour du prochain, qui, lui, conduit
à l'amour de Dieu, comme il en découle aussi27. Il est significatif que dans la
Bible hébraïque le précepte de l'amour du prochain (comme celui de la crainte révé-
rentielle de Dieu) soit suivi de l'affirmation: Ani HaChem, «Je suis L'Eternel!»
Donc, «tu aimeras ton prochain comme toi-même», sachant que Moi, L'Eternel,
qui suis ton Créateur, Je suis aussi le sien et que Je te demande de l'aimer, car Ani
HaChem. Ainsi ton amour pour ton prochain ne dépendra ni de tes bonnes ou
mauvaises dispositions, ni de tes intérêts; tu aimeras ton prochain «comme toi-
même», kamokha, le considérant avec la même bienveillance, le jugeant avec la
même tolérance que tu as pour toi-même28; ton amour est ancré dans l'Absolu en
Dieu, qui vous a créés tous deux pour vous faire du bien, pour que vous vous
fassiez l'un à l'autre du bien29. «N'avons-nous pas tous un seul Père? n'est ce pas un
seul Dieu qui nous a crées?, demande le prophète Malachie30. «Comment ne pas
aimer ton prochain, demande Rabbi Israël Ba'al Chem Tov (18e s.), quand tu
sais que Dieu, que tu prétends aimer, l'aime»31? Plus encore, Dieu Lui-même se

reflète en ton prochain; Il est en lui et à travers son regard II te regarde. En ton
prochain qu'il a fait à Son image et qui est kamokha, «comme» toi-même, tu vois
Dieu. «Le Saint, béni soit-Il, Lui-même, est appelé (ton) prochain», observe Ra-
chi, Rabbi Salomon ben Isaac (lie s.)32. Et Rabbi Mena'hem Recanati (13e-14e
s.) démontre que la valeur numérique du mot kamocha («comme toi») est la
même que celle du mot Elokim («Dieu»)!33

L'amour du prochain est vrai, réel lorsqu'il émane de notre reconnaissance
de la paternité de Dieu et de Sa souveraineté. Le Décalogue, fondement de tout
ce qu'on appelle Morale, commence par la déclaration Anokhi, «Moi», Je suis

l'«Eternel», et se termine par le mot LeRéiékha, «à ton prochain». Le respect de

«ton prochain», Reiékha n'est authentique et fécond que s'il est fondé sur Y Anokhi.

«Moi Je suis l'Eternel». La Royauté et l'Eternité de Dieu sont l'Origine et la

40



Garantie du respect porté à l'être qu'il a fait et qu'il veut à Son image: libre et
bon. C'est ainsi que le Chelah Hakadoche (Rabbi Isaïe Horowitz, 17e s.) relie
YAno-
khi, du commencement du Décalogue à LeRéiékha de sa fin.

La Tora de Dieu devient ainsi identique aux Guemilout 'Hassadim, aux
«actions de bien». Le mot Tora et les mots Guemilout 'Hassadim ont la même valeur
numérique34. Le Talmud nous avait déjà enseigné: «la Tora, par son commencement

et par sa fin - ce qui veut dire aussi: dès son commencement jusqu'à sa fin -
est Guemilout 'Hassadim»3,5. Les Mitsvot qui découlent, directement ou indirectement,

des Guemilout 'Hassadim, s'intègrent dans une Mitsva exceptionnelle entre
toutes: «tu aimeras ton prochain comme toi-même». C'est ce qu'affirme le Ram-
bam (Maïmonide, 12e s.) dans son Sépher HaMitsvot («Livre des Mitsvot»)30 et
ensuite dans son Code, Michné Tora31. «Toutes ces actions et celles qui leur
ressemblent, réalisées en tant que Guemilout 'Hassadim, s'intègrent dans une Mitsva
exceptionnelle entre toutes: "tu aimeras ton prochain comme toi-même"».

Cependant le terme même de Guemilout Hassadim traduit à juste titre par
«charité» - une «charité», ainsi qu'observe le Talmud, qui touche «aussi bien
riches que pauvres»38 car personne ne peut s'en priver - laisse entrevoir dans la
vertu de la charité une autre dimension: il véhicule la relation intrinsèque qui unit
l'amour du prochain et l'équité sociale39. Toute la Tora, écrite et orale, nous rend
attentifs aux conséquences pratiques d'ordre éducatif, juridique, psychologique,
moral et spirituel, qui résultent de cette relation. Le verbe gomel, d'où dérive le

terme Guemilout 'Hassadim, concentre en lui la grandiose vision juive de l'homme,

de la société, de l'humanité. Ce verbe gomel, qui se réfère à l'accomplissement
d'une œuvre de «charité», de Hessed, invite aussi à s'acquitter d'un devoir, à rendre

à autrui ce qui lui est dû, à récompenser chacun selon ses mérites et même,

comme le souligne le Rambam, à payer à son prochain une dette en l'absence de

tout mérite40.

L'œuvre humaine de l'amour du procahin, liée à l'œuvre divine de la création

du monde, nous rappelle que Dieu, ayant crée le monde, BeMiddat HaDine,
avec la «mesure de la rigueur», qui est limitée, a associé à celle-ci, «pour que le

monde subsiste», la Middat HaRa 'hamim, la «mesure de la miséricorde», qui est

infinie41. Certes, la vocation de l'homme consiste à «rassembler à Dieu»42. Or, le

Talmud et l'ensemble de la doctrine juive, et tout particulièrement Maharal43,
précisent que cette imitation de Dieu doit se limiter à l'imitation de Sa miséricorde.

En effet, nous ne comprenons pas assez Sa justice pour pouvoir l'imiter; la
théodicée ne nous permet pas toujours de déceler ici-bas la bonté divine, sous-ja-
cente à la justice divine, dans ses effets immédiats, et moins encore dans son
aboutissement lointain, peut-être même méta-éthique, méta-historique. «Ah! qu'elle
est grande, Ta bonté, que Tu caches pour ceux qui sont Tes adorateurs, que Tu
témoignes à ceux qui ont foi en Toi...», nous assure le roi David. La foi que nous
communiquent les disciples de Rabbi Israël Ba'al Chem Tov (à la lumière de

l'enseignement de la Kabbale) nous apprend que «la racine de la bonté est dans la
justice, et la racine de la justice est dans la bonté»44.

Ne t'arroge donc pas, homme, le droit d'imiter Dieu dans ce que tu considères

être Sa justice, en faisant souffrir ceux dont tu penses qu'ils méritent d'être pu-

41



nis par Dieu et en pensant Lui servir ainsi d'instrument de son Pouvoir, d'exécuteur

de Sa volonté. Mais sache que Dieu déclare, par la voix du prophète Isaïe:
«Mes pensées ne sont pas vos pensées, et Mes chemins ne sont pas vos
chemins...»45.

Et toi, homme, qui souffres, en te demandant à l'instar des grands croyants
comme Abraham, Moïse, David..., où est la justice de Dieu, sache que tes horizons

sont trop limités pour que tu puisses embrasser le passé, le présent et l'avenir,

et saisir la cause et le sens de ta souffrance. Quand on voit tout, comme Dieu
qui embrasse tout d'un seul regard, on voit que c'est bien, même très bien:
«même la souffrance, et même la mort» sont comprises dans le «très bien»46.

Reconnais donc, homme, dans ta foi qui est supérieure et non opposée à la
raison, que tu es, comme te le demandent les Sages d'Israël, 'hayav, «obligé de bénir

Dieu pour ce que tu considères le mal que tu subis, comme tu dois bénir Dieu

pour ce que tu considères le bien» qu'il t'offre47.
Voilà pourquoi les Sages d'Israël sont catégoriques lorsqu'ils exigent que

nous ressemblions à Dieu, par ces mots lapidaires: «"Marchez après l'Eternel, votre

Dieu", dit la Tora, et cela signifie: comme Lui est miséricordieux, sois
miséricordieux...»48.

Toutefois, «pour que le monde subsiste», tu dois associer la Middat HaDine,
ta vertu de justice dans tes rapports sociaux, à la Middat Hara 'hamim, à ta vertu
de bonté, dans tes relations personnelles, comme Dieu le fait dans Son œuvre de
création: Il associe la Middat Hara'hamim, la «mesure de la miséricorde», à la
Middat HaDine, à la «mesure de la rigueur»40.

Quant à la justice que tu dois pratiquer, en toutes circonstances, tu la

pratiqueras conformément aux Mitsvot qui te sont clairement prescrites dans la Tora.
Laisse donc «les choses cachées (qui) appartiennent à L'Eternel notre Dieu, mais
(sache que) les choses révélées nous sont destinées, afin que nous mettions en
pratique - LaAssot - toutes les paroles de cette Tora...»50.

C'est ainsi que tu peux harmoniser l'adage de Siméon le juste avec celui de
Rabbi Siméon ben Gamliel se trouvant dans le même traité des Pères. Le premier
dit: «Le monde subsiste par trois choses: la loi, le culte et la charité - Guemilout
'Hassadim et Dine se complètent.

Au vrai, la justice est partout alliée à la charité. On retrouve tout au long de
la Bible hébraïque le couple «charité et justice», «justice et charité» - Tsedaka Ou-
Michpat, Michpat OuTsedaka ces deux partenaires marchent toujours ensemble,

l'un solidaire de l'autre. Dieu avait ainsi recommandé à Abraham et à sa
descendance ce couple uni, inséparable, aux droits égaux: justice et charité, ce qui
veut dire en même temps: charité et justice52. Le psalmiste et les prophètes ont
relevé l'interférence de ces deux valeurs, apparemment contradictoires mais
complémentaires dans leur essence, dans leur vocation: les kabbalistes y voient la
complémentarité de l'homme et de la femme. Les maîtres de la pensée juive, guides de
la conscience juive, ont célébré cette influence réciproque, cette «aide» mutuelle,
par laquelle la justice fortifie et guide la charité et la charité vivifie et inspire la
justice. Elles ont besoin l'une de l'autre pour s'accomplir ensemble. La charité, libre
par sa nature, est ainsi prisée en tant que justice, considérée comme un devoir; et
la justice, obligatoire par son ordre, est appréciée en tant que charité, recherchée

42



dans sa spontanéité53. Tout se réalise à l'instar de l'amour et du droit, de la grâce
et du devoir, conjugaux, entre l'homme et la femme, entre eux et Dieu, entre la
Communauté d'Israël et son Dieu; charité et justice, justice et charité trouvant
leur inspiration, leur garantie et leur aboutissement dans YEmouna, dans la «foi»,
en Dieu qui les prodigue à ceux qui savent en bénéficier54.

La charité vécue en tant que justice humaine, et la justice réalisée en tant que
charité humaine55, sont gouvernées par le couple rigueur et miséricorde, justice et
bonté divines, que le roi David magnifie, en s'écriant: «La justice et le droit sont
la base de Ton trône, ô mon Dieu, l'amour et la vérité marchent devant Toi!»56.

Charité et justice, justice et charité sont contenues dans les ordonnances de
la Bible hébraïque. En vérité, le précepte de l'amour du prochain est précédé,
dans le dix-neuvième chapitre du Lévitique, par la loi du Lékète51. Cette loi
prévoit que l'israélite propriétaire d'un champ doit «laisser la moisson inachevée au
bout de son champ et ne point ramasser la glanure de sa moisson: il doit les

abandonner au pauvre et à l'étranger (lesquels, en raison de circonstances particulières,

sont temporairement privés de ce qui leur revient de droit)». La moisson et sa

glanure n'appartiennent pas au propriétaire du champ. Cette loi relève de

l'amour du prochain dans la justice et du respect du prochain dans l'amour. L'indigent

entre dans le champ d'autrui, il y prend lui-même ce qui lui appartient; c'est
là son droit. Il ne s'agit pas d'une aumône58: ce n'est pas la main d'autrui qui lui
donne ce qu'il ramasse. Le Talmud de Jérusalem le considère comme un associé
de celui qui, à tort, pourrait se considérer propriétaire58". (Maïmonide stigmatise
«celui qui empêche les pauvres de ramasser le Lékète, en le traitant de
«voleur»!)58'1. C'est plutôt ce dernier qui doit «se considérer comme s'il était lui-même
Imakh, le pauvre», observe Rachi, dans son commentaire des mots bibliques: «le

pauvre avec toi», Et HeAni Imakhl59 Et, à l'instar de Rabbi Yehouda Hé'Hassid
(Juda le Pieux, 13e s.), les 'hassidim interprètent ainsi le verset biblique «Que ton
frère vive avec toi», VeKhei A 'hikha Imakh60: ce que ton frère possède est en dé-

pot chez toi, Imakh', fais en sorte que ce qui est à lui revienne chez lui..., afin que
«celui qui a le droit récupère son droit», VeYaguia Ba'al 'Hok Le 'Hoako, exige
Maïmonide61.

Suivant le Talmud, Maïmonide stipule que le tribunal peut contraindre toute
personne refusant de pratiquer la «charité», la Tsedaka, à faire un don lorsque
cela est nécessaire: Kofïna A! HaTsedaka62. Voilà donc un exemple de principe
éthique, faisant appel à la conscience individuelle, qui est transformé en loi à

caractère social.
La Tsedaka, l'acte de charité, est une Mitsva, une «ordonnance divine»,

objective63, et non seulement une manifestation de la compassion humaine, subjective,

aussi louable soit-elle64. Plus encore, selon les Sages d'Israël, la Mitsva de la

Tsedaka «équivaut à toutes les autres Mitsvot»65: elle est appelée «la Mitsva»66

par excellence. En réalité, la Mitsva de Tsedaka ne diminue pas l'importance des

autres Mitsvot, mais les influence.
Et pourtant, paradoxalement, le juif qui accomplit la Mitsva de Tsedaka, est

dispensé de prononcer une Berakha, une bénédiction pour Dieu, comme il est

tenu de le faire avant d'accomplir une outre Mitsva. Pourquoi? se demandent les

'hassidim. Et ils répondent: pour qu'il n'ait pas le temps, pendant qu'il se prépare
à la récitation de la Berakha, de maîtriser son sentiment de pitié, d'affaiblir sa dis-

43



ponibilité initiale, de se reprendre et de diminuer le montant qu'il s'était proposé
d'offrir à l'indigent; on ne lui demande pas de Berakha, mais on exige de lui, dans
le langage de la Bible: «S'il y a chez toi un indigent, ouvre-lui plutôt la main, tu
ne manqueras point de lui donner, et de lui donner sans que ton cœur le regrette;
car à cause de cela l'Eternel ton Dieu te bénira dans tout ton labeur». (Il te bénira,

bien que tu n'aies prononcé de bénédiction à Son égard!)67 On ne lui demande

pas de Berakha, ajoutent les rabbins, car une Berakha doit être prononcée avec
joie; or, celui à qui est demandé de faire un don n'éprouve peut-être pas de joie à
la pensée d'avoir à donner de son bien67" (oubliant que tout appartient à Dieu et

qu'il tient tout ce qu'il a de Dieu, et qu'en donnant au pauvre, il rend à Dieu68;
en vérité: «donne-Lui (à Dieu) du Sien, car toi et tout ce que tu possèdes, vous
êtes à Lui; ainsi dit David: «Tout nous vient de Toi et nous ne donnons que par
Ta main)»69.

C'est le Rachba (Rabbi Salomon ben Abraham Adrat, 13e s.) qui explique
le mieux pourquoi le juif qui accomplit la Mitsva de Tsedaka n'est pas tenu de

prononcer une Berakha. Le célèbre halachiste, fin psychologue, dit qu'il ne
convient pas de prononcer une Berakha pour un acte (en l'occurrence un don)
susceptible de gêner, voir d'offenser le bénéficiaire, à savoir l'indigent («car heureux
celui qui donne de la Tsedaka au pauvre sans l'offenser!»)70. C'est pourquoi le
Midrache rappelle au donateur qu'en fait «l'indigent fait beaucoup plus pour le

donateur, que le donateur pour l'indigent»71: l'indigent permet au donateur
d'accomplir la Mitsva qui est la quintessence de toutes les Mitsvot, celle de l'amour du
prochain; ainsi «l'indigent préserve de la rigueur de la géhenne celui qui hésite à

l'aider»! remarque Rabbi Akiba72.

L'adage midrachique cité plus haut met en relief le lien vivant qui unit donateur

et indigent; il nous aide à comprendre un important enseignement que nous
transmettent les maîtres de la pensée juive de tous les temps: Dieu a voulu que le
monde soit gouverné par le principe de Notène et Mekabbel, l'un «influe» et l'autre

«reçoit», ou Machpia et Mekabbel, l'un «influe» et l'autre «reçoit»73.

Le Talmud et surtout le Zohar l'ont déjà enseigné: «Tout ce que Dieu a créé
dans le monde, Il l'a créé Zakhar OuNekéva, «mâle et femelle»74. Le donateur
reçoit de celui à qui il donne; celui qui reçoit donne à celui dont il reçoit. «En toute
union, écrit Maharal, l'un reçoit de l'autre, et les deux reçoivent l'un de
l'autre»75. Personne, sans exception aucune, n'échappe à ce principe primordial
d'échange complémentaire, d'assistance mutuelle créatrice. Dieu Lui-même, loin de
Se soustraire à cette loi, désire s'y conformer. En restreignant Ses prérogatives,
par une sorte de Tsimtsoum, de «limitation», Il accorde à l'homme, qu'il a créé à
Son image, le libre-arbitre, la liberté de choisir76, une liberté, certes, toute relative
face à Sa liberté absolue. Mais en accordant à l'homme la liberté - restreinte, il
est vrai, par les lois qu'il a Lui-même «déterminées» -, Dieu entre dans l'histoire
de l'homme, qui devient une histoire de l'homme et de Dieu, une histoire de Dieu
avec l'homme, qu'il «aide» pour l'encourager dans le bon exercice de sa liberté77.
Dieu désire que Sa collaboration avec l'homme L'amène, Lui qui ne cesse de

donner, à recevoir de l'homme. (Dieu, lorsqu'il donne, est au masculin; lorsqu'il
reçoit, au féminin, observe Rabbi Eliyahou (Rabbi Elie, le Gaon de Vilna, 18e

s.)...78). Car l'homme, qui accomplit les Mitsvot, donne à Dieu de la joie, Na'hat

44



Roua'h, de la «satisfaction»; il Lui apporte un Réa'h Ni'hoa'h19, une «odeur
agréable», qu'il aime et reçoit avec joie80. En effet, le vrai juif étudie la Tora et
accomplit les Mitsvot non pour en tirer profit81, mais seulement pour «donner» le

«Na'hat Roua'h à son Créateur». Et lorsque Dieu reçoit le Na'hat Roua'h, à Son
tour II donne Sa Berakha, Sa «Bénédiction»; à travers la Beré'ha, le «canal»82, Il
répand Sa grâce sur le monde d'en bas. En répondant au «besoin d'en haut»,
Tsoré'h Gavoah83, l'homme agit pour Dieu: il «augmente», pour ainsi dire, «la
force de Celui qui est la Force», il «fortifie», en quelque sorte, le désir qu'a Dieu
de faire du bien84.

Dieu souhaite donc recevoir de l'être humain, pour mieux pouvoir lui donner.
Recevoir de qui? D'un être qui, conscient de sa précarité, de sa petitesse, de sa

pauvreté (ne lui a-t-on pas dit: «Si tu agis bien, Tsadakta, que Lui donnes-tu» à

Dieu?85), connaît pourtant sa grandeur: il se sait digne de servir Dieu, d'offrir le

Réa'h Ni'hoa'h à Celui qui possède toutes choses86. Dieu aime recevoir de Lui
sans en éprouver de gêne. L'homme sait qu'il reçoit de la main du Donateur un
«don gratuit». Mais le Donateur désire que ce don, offert dans le respect de la
dignité humaine, dans le «droit», soit reçu comme un don «mérité», et non comme

un «pain de la honte»87. L'homme qui s'abaisse devant Dieu est aussi celui
qui est «debout» devant Dieu88; et «à l'endroit même où Dieu s'élève dans Sa

grandeur. Il se montre dans Sa modestie»89. Ce sont deux partenaires qui ont
besoin l'un de l'autre. Humblement, l'homme prie Dieu de le bénir et Dieu le bénit;
modestement, Dieu dit: «Ismaël, mon fils, bénis-Moi»90, et Ismaël Le bénit.
L'homme est en quête de Dieu et Dieu est en quête de l'homme. «Dieu désire les

prières des justes»91; Il aime recevoir les actes bons de l'homme92 afin de lui
répondre avec abondance, en faisant descendre sur lui le bien. C'est lorsque «l'homme»

est, qu'«une exhalaison s'élève de la terre pour imprégner toute la surface du
sol»; alors la pluie descend et fait fructifier la terre93. Ainsi, l'amour et le désir
font-ils du ciel et de la terre, du monde d'en haut et du monde d'en bas un seul
monde. L'initiative vient d'en haut et d'en bas. Le «désir d'en bas» vient à la
rencontre du «désir d'en haut»94. Le désir d'en bas est accueilli avec une joie particulière

dans le monde d'en haut, sur lequel il agit, car il sera bénéfique pour le

monde d'en bas. Le désir d'en haut est accueilli avec gratitude dans le monde
d'en bas, sur lequel il agit, car il sera bénéfique pour le monde d'en haut, grâce à

l'adoration de la Tora et la pratique des Mitsvot dans le monde d'en bas95. La
communication entre les deux mondes est ininterrompue; elle se poursuit, se

renouvelle grâce à l'accomplissement de la Tora et des Mitsvot dans le monde d'en
bas et de ses répercussions favorables dans le monde d'en haut. La Tora et les

Mitsvot ont été, dans l'intention du Créateur, l'instrument de la création du
monde96 et elles sont la finalité du monde parachevé97. A travers leur accomplissement,

Dieu fait descendre les cieux sur la terre et l'Homme fait monter la terre
vers les cieux. «Les cieux sont à Dieu, pour que les enfants de l'Homme fassent
de la terre, des cieux»98 et y établissent une «demeure pour la Chekhina, pour la
«Présence Divine»99. Oui, Dieu, «attiré»100, «désire habiter dans le monde d'en
bas»101, parmi les hommes. Il est «tout proche de tous ceux qui L'appellent, de

tous ceux qui L'appellent en vérité»102. Il a «sa résidence en eux», car ils constituent

le «sanctuaire de Dieu»103.

45



NOTES

1. TB Soucca 52a; TB Avoda Zarah 5b. Gen. R. 16 et 34,11; Esther R. 10. Pessikta
Rabbati, Gen. 8, 21. Maharal, Dérékh 'Hayim, Avot, p. 17; idem, Be'éir HaGolah,
II, p. 20.

2. TB Sota 49a; TJ Berakhot V. 2. Zohar III, 53b. R. Juda Halévi (12e S.), Kouzari,
III.7. Rambam, Michné Tora, Hilkhot Temoura IV, 13. Ramban (R. Moïse
Na'hmanide, 13e s.), Hakdamah, Peirouche Al HaTora.

3. TJ Berakhot V, 2.

4. TB Nedarim 32b. Zohar I,96a, 144b. Chelah HaKadoche (R. Isaïe HaLévi Horowitz

(16e-17e s.), Chenei Lou'hot HaBerit, 3 vol.. Jerusalem 5730-5732, II, p. 100b.
4.a Cf. Seforno (16c s.) ad Deut. 30,19.
5. TB Sanherine 87a. Maharal, Dérckh 'Hayim, Avot I, p. 15.35; III, p. 120.

6. Cf. Exode 18,2. R. Shmouel Shmelke Horowitz (18e s.), Divrei Shmouel, Jérusalem
5734, p. 82.

7. Hazone Ichc, Al Inyanci Emouna, Bita'hon VeOd, Jérusalem 5714.
8. TB Kiddouchine 31a; TB Bava Kama 38a, 87a. Zohar III,82a; Tikkounei HaZohar

30 (74a). Tossafot, ad TB Avoda Zarah 3b.
9. Avot III, 4. Zohar I,24b. R. Ba'hya ibn Pakouda (lie s.), ad Lev. 27,34. R. Sam-

son Raphaël Hirsch, Der Pentateuch, Frankfurt am Main 1893. ad Gen. 20,5. R.
Abraham Yits'hak HaKohen Kouk (1863-1935), Orot Hakodèche, 3. vol., Jérusalem

5710. 5723, 5724, II, p. 559, III, p. 85.
10. Gen. R. 11,7; Nu. R. 13,7; Peti'hta Esther R.
11. Ram'hal (R. Moshé 'Hayim Luzzatto), Pit'hei 'Hokhma. Cracovie 5640, 30, p. 33

a-b; 37, p. 49a; 131, p. 108 b. Cf. Tan'houma, Tazria.
12. Cf. TP Chabbath 119b.
13. R.'Hayim de Volojine (18e s.), Néphcche ha'Hayim, Vilna 5634, 1,1.
14. Lev. R. 27,2.
15. Avot 11,12; III, 3. TB Berakhot 63a; TB Bcilsa 16a. Rambam, Chemona Perakim,

V; idem, Michné Tora, Hilkhot Yessodei HaTora, V, 10. Rema (R. Moshé Isseries,
16e s.), Choul'han Aroukh, Ora'h 'Hayim, 1.1.

16. Deut. 10,13.
17. Gen. R. 1,1. Zohar I, 5a.
18. TB Chabbath 30b. Eccl. R. 7,28. Zohar I, 208a.
19. Avot VI, 3. TB Berakhot 5a; TB Avoda Zarah 19b; TB Mena'hot 53b; Kala 8. TJ

Roche HaChana III, 8. Tan'houma Re'ei 8. Zohar I, 242b. Maharal. Netivot
Olam, I, Netiv Guemilout 'Hassadim, Tel-Aviv 5716, p. 58b.

20. Chelah HaKadoche, II, p. 108a. Maharal, Dérékh 'Hayim, Avot, VI, p. 215-216.
21. R. Yehouda Arié Leib de Gour (19e-20e s.), Sefat Emet (5 Vol.), Jérusalem 5731.

II, p. 30-31.
22. Michna Berakhot. IX (TB Berakhot 54a); TB Gittinc 34a; Rachi, ad TB Sanhédri-

ne 81b. R. Aharon HaLévi de Barcelone (13e s.), Sépher Ha'Hinoukh, Jérusalem
5721, Mitsva 428. R. Mena'hem Na'houm de Tchernobyl (19e s.), Meor Einaïm,
Lublin 5688, VaYéchcv.

23. Cf. TB Chabbath 88b. Zohar IL84a.
24. TB Maccot 23b.
25. Lev. 19,18 et Rachi ad loc.; Sifra, Kedochim, 4,13; TJ Nedarim IX. 4; Gen. R. 24.

Rambam, Peirouche Ha-Michnayot, Péa 1,1; idem, Sépher Ila-Mitsvot, Mitsvat
Assé 204; idem, Michné Tora, Hilkhot Déot VI, 3. R. Aharon HaLévi de Barcelo-

46



ne, Sépher Ha-Hinoukh, Mitsva 243. Cf. TB Pessa'him 75a; TB Maccot 7a. TJ
Sota 1.5. Cf. TB Chabbat 31a.

25.a Rambam, Moré Nevoukhim, 111.42.

26. Lev. 19,14,32. Cf. TB Chabbath 31b; Eccl. 3.14. Zohar 111,145 b. R. Dov Ber de
Mezeritch (Magguide, 18e s.), Magguide Devarav Le'Ya'akov, Jerusalem 5736. p.
253-254.

27. Avot VI, 1. Cf. Gen. 21,33; TB Sota 10a. Cf. TB Yorna 85b. Lev. 5,21 et 25,17. Zo¬
har III,73a. R. Yehouda Arie Leib de Gotir, Sefat Emet. II, p. 178. R. Eliyahou
Eliézer Dessler. Mikhtav MeEliyahou, I, Jerusalem 5719, p. 141.

28. Cf. Ramban. ad Lev. 19,17. R. Mcna'hem Na'houm de Tchernobyl, Meor Einaïm,
'Houkat.

29. Tikkounei HaZohar, 39a. R. Tlayim Vital, Eits 'Hayim, Lemberg 1864, I.
30. Malachic 2.10. Cf. Abraham ibn Ezra (12c s.), ad Lev. 19,18. Korban HaEida ad

TJ Nedarim IX,4. Avot de Rabbi Nathan (cd. Schechtcr), p. 64.
31. Cf. Deut. 10,18-19: «(Dieu) témoigne Son amour à l'étranger: vous aimerez l'étran¬

ger». Avot 111,14. Zohar 1,186b.
32. Rachi. ad Prov. 7,10.
33. Matnot Kehouna, ad Gen. R. 24,8. Cf. Avot 111.14. Gen. R. 24.8. Lev. R. 33,3.

Chela HaKadoche. II. p. 106a.
34. Cf. TB Avoda Zarah 17b; Eccl. R. 7. TB Bava Batra 15a; TB Ketoubot 8b.
35. TB Sota 14a. Zohar 199a. Maharal, Netivot Olam, I. Nctiv Guemilout 'Hassadim,

I, p. 57b.
36. Rambam. Sépher HaMitsvot, Chorèche HaCheini.
37. Rambam. Michné Tora. Hilkhot Eivel, XIV.1.
38. TB Soucca 49b. TJ Péa 1,1.

39. TB Kiddouchine 40a. TB Bava Mctsia 30b. Cf. Jér. 9, 23.
40. TB Berakhot 60b. TB Chabbath 104a. Rambam. Michné Tora. Hilkhot Berakhot,

X.8; idem, Moré Nevoukhim, 111,42. Tour et Choul'han Aroukh, 219,2. Voir
Michna Berakhot IX, TB Berakhot 54a.

41. Gen. R. 12,15. Zohar 1.182b; Rachi, ad Gen. 1,1.

42. TB Chabbath 133b. Rambam, Michné Tora, Hilkhot Déot, 1,6.
43. Maharal, Dérékh 'Hayim, Avot IV,8, p. 135; idem, Netivot Olam, 1. Hakdama, p.

2; Netiv Guemilout 'Hassadim, I, p. 58; idem. Be'eir HaGolah, IL p. 19-21. C. TB
Sanhédrinc 17a; Rambam, Michné Tora, Hilkhot Sanhédrinc, IX,1.

44. R. Ya'akov Yosscf de Polonnoyc (18e s.), Toledot Ya'akov Yosscf, Jérusalem
5722, Noa'h. Balak; R. Moché 'Hayim Ephraim de Sudylkov (18e s.), Dégucl
Ma'hné Ephraim, Pietrkow 5672, Balak. Ram'hal, Pit'hci 'Hokhma, 136, p. 112.

45. Isaïe 55.8. Cf. Ps. 92,6.
46. Gen. R. 9; Gen. 1,31. Zohar, 1,14a, 47a, 144a; II,68b, 149b, 163a; 111,63a. 185a. TB

Berahkot 7a; Zohar II 1,23la. Chelah HaKadoche, II, p. 5a. R. Dov Ber de Mez-
ritch. Magguide Devarav LeYa'akov, p. 254; Deut. 1,17. R. Shmouel de Sokhat-
chov (20e s.), Shern MiShemouel, Jérusalem 5734, I, p. 25. R. Abraham Yits'hak
HaKohen Kouk, Orot HaKodèche, II, p. 499, 501. R. Ya'akov Moshé 'Harlap
(20e s.), Mikhtevei Merom, Jérusalem 5748; Ps. 136,1.

47. Michna Berakhot IX,8; TB Berakhot 54a. Zohar II, 174a.
48. Deut. 13,5; TB Sota 14a; Zohar 111,278a.
49. TJ Meguila 111,6; Zacharie 8,16. Ps. 33,5; 89,3,15; 94,4. Prov. 29,4. Jér. 9,23. TB

'Haguiga 14a; TB Sanhédrine 38b. Gen. R. 12,15.
50. Deut. 29,28 et R. Samson Raphaël Hirsch, ad loc. R. Eliyahou, Gaon de Vilna.

Likkoulei HaGra Al Sifra DiTseniouta, Jérusalem s. d.p. 78.
51. Avot, 1,2,18. Zohar III,146b.

47



52. Gen. 18.19
53. Nu. R. 11. Cf. Ps. 19,10. TB Sanhédrine 6b.
54. Hosea 2,21,22.
55. Cf. R. Shmouel de Sokhatchov, Shem MiShmouel, Shoftim, p. 115.

56. Ps. 89,15.
57. Lev. 19,9,10.
58. R. Yehouda Hé'Hassid, Sépher 'Hassidim, éd. Margaliot, Jérusalem 5724. 297, p.

415.
58a. TJ Péa, VII,5.
58b. Rambam, Michné Tora, Hilkhot Matnot Aniim, IV,12.
59. Rachi. ad Exode 22,24.
60. Lev. 25,36.
61. Rambam, Moré Nevoukhim, 111,52. Cf. R. Moshé Alcheikh (16e s.), Behar.

R.'Hayim Attar (18e s.). Or Ha'Hayim, ad Exode 22.24.
62. Rambam, Michné Tora, Hilkhot Matnot Aniim, VII,10. TB Bava Batra 8b, mais

voir aussi Tossafot, ad loc. Voir aussi TB Sota 46a. Rambam, Michné Tora, Hilkhot

Eivel XIV.
63. TJ Péa 1,1. Rambam, Michné Tora, Hilkhot Matnot Aniim, X,l. R. Shnéour Zal-

man de Lyady 18e-19e s.), Tanya, Likkoutei Amarim, Kfar 'Habad - New York
5726, 34, p. 86.

64. TB Chabbath 151b; TB Beitsa 32b; TB Yevamot 79a. Pessikta Zoutarta, VaYe'hi,
3,17. Maharal, Tiféret Yisraël, Tel-Aviv 5714, 16.

65. TB Bava Batra 9a; cf. TB Bava Batra 10b, lia. Tana Devei Eliyahou Rabba 10.

66. Rachi, ad TB Chabbath 156a. TB Chabbath 104a. TB Bava Batra 6a. Zohar,
1,199a; Tikkounei HaZohar 21 (58a). Yalkout Chimoni, Tehillim, 17,671. Rambam,

Michné Tora, Hilkhot Matnot Aniim, X,l; idem, Moré Nevoukhim, 111,53.

67. Deut. 15,7,8,10.
67a. R. Kelonimos Kaiman Epstein (19e s.), Maor VaChéméche, Mikraot Guedolot,

Jérusalem 5736, ad Nu. 26,16, p. 439.
68. Cf. Prov. 19,17; TB Bava Batra 10a

69. Avot 111,7 et Rachi ad loc; Chr. 1,29,14. Cf. TB Berakhot 35a. Cf. Ps. 24,1; 104,24.
Cf. R. Yossef Karo (16e s.), Choufhan Aroukh, Ora'h 'Hayim, 41 (Maguène
Abraham, 7).

70. Metsoudat David, ad Ps. 41,2. Michna, Chekalim V,6; TJ Chekalim V,4. TB Chabbath

104a; TB Soucca 49b et Rachi, ad loc. TB Roche Hachana 6a; TB 'Haguiga
5a; TB Bava Batra 9b et Tossafot, ad loc.; Prov. 21,14. Lev. R. 33,1. Avot DeRabbi

Nathan, 13. Rachi, ad Eccl. 12,4. Rambam, Michné Tora, Hilkhot Matnot
Aniim, X,4. Alcheikh. ad Eccl. 11,1.

71. Lev. 34,10; Ruth R. 5,9. Zohar 1,13b; 208a.
72. TB Bava Batra 10a.

73. Exode R. 31,5; 33,4. Zohar 1,159a. R. Eliyahou Eliézer Dessler, Mikhtav MeEliya-
hou, I, p. 140-145.

74. TB Bava Batra 74b. Zohar 1,157b. Ari HaKadoche (R. Yits'hak Louria, 16e s.),
Likkoutei Tora, Jérusalem 5732, p. 29b. Chela HaKadoche, II, p. 103b-104a. R.

Eliyahou, Gaon de Vilna, Biourei HaGra Al Aggadot, Israël 5731, Likkoutei
HaGra p. 71-72. R. Shnéour Zalman de Lyady, Tora Or, New York 5738, Tetsavé,
p. 82b. Alexandre Safran, La Cabale, 3e éd., Payot, Paris 1972, p. 345ss.

75. Zohar 1,13b. Maharal, Netivot Olam, I, Netiv HaAvoda, 16, p. 49.
76. Rambam, Michné Tora, Hilkhot Techouva, V,2-3. Cf. Rachi, ad Gen. 3,22.
77. TB Soucca 52a; TB Chabbat 104a. Zohar I,62a, 77b; II,79b. R. Yehouda Arié Leib

de Gour, Sefat Emet, II, p. 30-31.

48



78. R. Eliyahou, Gaon de Vilna, Likkoutei HaGra Al Sifra DiTseniouta, p. 74.77. R.
Lévi Yits'hak de Berditchev (18e-19e s.), Kedouchal Lévi, Munkacz 5623, Tazria.

79. Sifrei, Chela'h.14,15. Zohar. II.173b; Zohar «Hadache, 22b. Tossafot, ad TB Me-
na'hot 110a.

80. Exode R. 36,3; Lev. R. 31; Nu R. 15. R. Dov Ber de Mezritch, Magguide Devarav
LeYa'akov, p. 10,40,92. R. Lévi Yits'hak de Berditchev, Kedouchat Levi, Tazria.
Alexandre Safran, Sagesse de la Kabbale I, Stock, Paris 1986, p. 114.

81. Avot, 1,3. Zohar, 11,119a.
82. Gen. 12,2; Gen. R. 39,12. R. Shnéour Zalman de Lyady, Tora Or, Chemot, p. 53b;

Cf. ibidem .Va'Yé'hi, p. 106a. R. 'Hayim de Volojine, Roua'h "Hayim, Avot,
Jérusalem s.d., 1,3. R. Yehouda Arié Leib de Gour, Sefal Emet, II, p. 159.

83. Cf. TB Sota 38b et Rachi, ad loc.
84. Ps. 68,35. Thr. R. 1. Zohar, II,133a; III,7b. Cho'heir Tov, 20. Yalkout Chimeoni,

Pekoudei, 418. R. 'Hayim Vital, Péri Eits 'Hayim, Lemberg 1864, Cha'ar Keriat
Chema, 12; idem, Cha'arei Kedoucha, Istanbul 1731. II, Cha'ar 7. Chelah HaKa-
doche, III, p. 75b. R. Lévi Yits'hak de Berditchev, Kedouchat Lévi, Eikev. R.
Ya'akov Moshé Harlap, Mikhtevei Merom, p. 74.

85. Job 35,7. Cf. Gen. R. 44,1
86. Ps. 24,1; 104,24.
87. TJ Orla, 1,3. R. Aharon HaLévi de Barcelone, Sépher Ha'Hinoukh, Mitsva428. R.

Eliyahou Eliézer Dessler, Mikhtav MeEliyahou, I, p. 17

88. TB Berakhot 28b, 62b. Cf. Rois, 11,5,16.
89. TB Meguila 31a. R. Eliyahou, Gaon de Vilna, Likkoutei HaGra Al Sifra DiTse¬

niouta, p. 74
90. TB Berakhot 7a.
91. TB Yevamot 64a; TB Sota 38b; TB Avoda Zarah 4a. Exode R. 21; 36. Zohar,

I,137a; II,15a.
92. Nu. R. 10.

93. Rachi écrit dans son commentaire sur Gen. 2,5-6: «"L'herbe des champs ne pous¬
sait pas encore". Pour quelle raison? C'est parce qu'il n'y avait point d'homme
pour travailler la terre. Lorsque l'homme est arrivé, il a compris que le monde a
besoin de pluie, et il a prié pour la pluie. La pluie est tombée et a fait pousser arbres
et végétaux». Cf. aussi Rachi, ad TB Ketoubot 5a. Cf. TB 'Houline 60b. TJ Ta'anit
1,3. Zohar, I,35a, 97a. Ari HaKadoche, Likkoutei Tora, Tehillim, 84. Chelah Ha-
Kadoche, II, p. 100a.

94. Cf. Zohar, I,83b; II,128b. R.A. Aharon Halévi de Barcelone, Sépher HaHinoukh,
Mitsva 433.

95. Cf. Zohar, I,77b, 80b; III,66a, 92a, 112b, 122a; Tikkounei HaZohar 39a. Ari
HaKadoche, Likkoutei Tora, HaAzinou. R. Shnéour Zalman de Lyady, Tora Or,
VaYichla'h, p. 25.

96. Gen. R. 1,1. Rachi, ad Gen. 1,1.
97. Cf. TB Chabbath 146a; TB Avoda Zarah 22b. Zohar, I,47a.
98. Metsoudat David ad Ps. 115,16. Ram'hal, Pit'hei 'Hokhma, 30. R. Abraham

Yits'hak HaKohen Kouk. Orot HaKodèche, III, p. 365.
99. Cf. TB Nedarim 32b; Zohar I,96a. Gen. R. 19; Nu. R. 12. R. Shnéour Zalman de

Lyady, Tora Or, MiKets, p. 40b.
100. Cf. Gen. R. 19,13. R. Elyahou, Gaon de Vilna, Adéret Eliyahou, Tel-Aviv s.d., p.

59. R. Shnéour Zalman de Lyady, Tora Or, Chemot, p. 53b
101. Tan'houma Be'Houkotaï, 3 et Nasso, 16. Chelah HaKadoche, III, p. 75a-b. R. Sh¬

néour Zalman de Lyady, Tora Or, Chemot. p. 53b.
102. Ps. 145,18.

49



103. Cf. Ps. 78,60; Jér. 7,4. TB Sota 3b. Zohar, I,76a; III,29b, 238b; Tikkounei HaZo-
har, 13a, 22b. Rambam, Michné Tora, Hilkhot Chemitta VeYovel, XIII. Ramban,
ad Deut. 11,22. Alcheikh, Terouma. Chelah HaKadoche, II, p. 105a. R. 'Hayim
Attar, Or Ha'Hayim, ad Lev. 26,11. R. Na'hman de Braslav, Sépher HaMiddot,
Bnei Brak 5730, Tsaddik, 20,101.

50


	Esquisse d'une éthique religieuse juive

