Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Esquisse d'une éthique religieuse juive
Autor: Safran, Alexandre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960806

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Esquisse d'une éthique religieuse juive

par Alexandre Safran

Lorsque nous nous penchons sur quelques aspects de la conception juive
d'une science qui a pour objet la juste conduite de 'homme, a savoir I'Ethique,
ou sur la manicre de mettre en pratique les prescriptions d’une telle science, c’est-
a-dire la Morale, il nous apparait que ces termes d’Ethique et de Morale ne sont
pas approprics.

En effet, le vocable grec éthos, qui veut dire «mceurs» et qui est a 'origine du
mot Ethique, répond au vocable latin mores, qui signifie «mceurs» et qui est a
'origine du mot Morale. Aristote considere 1’éthique comme I'ensemble des con-
stantes du comportement humain, et Kant considére la morale comme I'ensemble
des facultés rationnelles universelles de 'homme qui doivent guider sa conduite.
Toutefois, I'un et I'autre reconnaissent que I'éthique concerne 'appréciation du
bien et du mal, et la morale considére leur application dans des actes qualifiés de
bons ou mauvais. Mais tous deux voient la source de I'¢thique et de la morale
dans 'homme lui-méme, et, donc, a fortiori, dans I'incohérence subjective de la
raison humaine et dans I'inconstance des société humaines!. Le judaisme, lui, si
soucieux de rectitude dans le comportement individuel et d’equité dans la vie so-
ciale, se défend de fonder une éthique et d’inventer des valeurs morales.

Le judaisme connait une 7ora, un «Enseignement», qui a son origine en
Dieu, et vit a travers les Mitsvot, les «Commandements», qu’elle transmet. C’est
la Da‘at Tora, le «Savoir de la Tora», qui indique au juif ce que sont le bien et le
mal?, comment les distinguer?, et plus encore: comment transformer le mal en
bien*, pour que la créature humaine soit digne d’une vraie vie, telle quelle est
voulue par son Créateur.

Or, la Tora, précise le Maharal (Rabbi Low de Prague, 16e s.), signifie Ha-
lakha, «Loi»3. Cette loi, bien que constante, «inchangeable», n’est point fixe, rigi-
de, mais, comme I'indique son nom, toujours en «marche», avec Dieu et les hom-
mes®. Et le "THazone Iche (Rabbi Abraham Isaie Karelitz, 20e s.) de souligner que
la Halakha recouvre la plus grande partie de ce qu’on appelle morale. A tel point
que 'obligation morale qui incombe a ’homme est généralement désignée dans le
Talmud par le mot Mitsva, «ordonnance» religieuse”.

Au vrai, le juif est Metsouvé VeOssé®, il recoit I'«ordre» de Dieu et «agit»
donc, en toute connaissance et en libre volonté: ce qu'on appelle communément
Morale, se fonde sur la relation entre Dieu et 'Homme.

L’ homme ajuste sa raison et sa volonté®, les deux ressorts de I’éthique et de
la morale, sur la Raison et la Volonté de Dieu, Principe de ce qu’on appelle Ethi-

* Grand Rabbin Alexandre Safran, 1, rue Crespin, CH-1206 Geneve.

38



que et Origine de ce qu’on appelle Morale. L’homme s’efforce d’élever sa volonté
et de la conformer a Celle de Dieu.

Le juif est donc Metsouvé VeOssé; il est «ordonné» par Dieu et «fait» avec
Dieu...

En effet, tout ce que le Créateur a «fait» — ceuvre splendide — doit encore étre
«fait», c’est-a-dire, parachevé, par Lui en coopération avec 'Homme!©.

Rabbi Moise "Hayim Luzzatto (18e s.) observe que le Créateur a intention-
nellement laissé des «manques», des «vides» dans Sa magnifique création, pour
qQue 'homme les découvre et les comble!!. Le Créateur et Sa créature privilégiée
accomplissent ensemble cette ceuvre de parachévement de la création, dans la me-
sure ou est recherche par I'homme le but inscrit dans la pensée originelle créatri-
ce: le bien. Alors I'homme devient «l’associé de Dieu dans I'ceuvre de la créa-
tion»!?, qui «se poursuit», «se renouvelle chaque jour grice a la bonté divine»'* a
laquelle répond la disponibilité humaine. Utilisant la force que le Créateur lui of-
fre et la matiere qu’ll met a sa disposition'#, '’homme agit avec un légitime interét
mais surtout avec désintéressement Le Chem Chamayim'®, «pour le Nom des
Cieux», pour Dieu qui lui commande d’agir et dont le Nom est Miséricorde,
Createur du bien. En retour, Dieu agit en tout pour le «bien» de ’homme, LeTov
Lakh'®.

La création tout entiére, que le Créateur a congue conformément a la Tora
qui Lui fait face'”, doit permettre a 'homme d’accomplir sa vocation. Dans le
meéme but, la Tora et les Mitsvot ont été préparées pour le conduire a son bien, a
ce vral bien que Dieu seul connait parfaitement, car ¢’est Lui qui a fait 'homme
et le monde ou celui-ci occupe une place centrale'®. C'est pourquoi la création,
que le Livre de la Genése nous présente, dans ses étapes successives, au service de
’lhomme, atteint son couronnement dans la déclaration de Dieu: «c’était bien,
Tov;» seul le bien plait a Son regard et Lui donne la satisfaction que I'Ouvrier at-
tend de Son ceuvre.

Ainsi le Tov, le Bien, que la richesse de sa substance matérielle et spirituelle
ne permet pas de circonscrire, est, selon la conception juive, le terme le plus adé-
quat pour désigner ce qu'on appelle communément Morale: «Et il n’'y a de Tov
que la Tora»'®. Le Tov unit Dieu et 'homme?°. Le Tov divin offert a 'homme et
le Tov humain accompli pour Dieu, relient Dieu et 'Homme. En d’autres termes,
la Tora Mine HaChamayim, la Tora qui vient des Cieux et que Dieu donne a
'Homme, et les Mitsvot LeChem Chamayim les Mitsvot que I’'Homme accomplit
sur terre «pour le Nom des Cieux» et qu'il offre & Dieu, consacrent le mariage
entre le Saint, béni soit-11, et la Communauté d’Israél?!.

La Sagesse unique et la Volonté créatrice, divines, se manifestent sous deux
formes a deux moments donnés a un seul but: le Bien. Ces deux moments, celui
de la création matérielle et celui de la création spirituelle, sont complémentaires.

Rabbi "Hayim Vital (16e s.) commence son livre Eits "Hayim («Arbre de la
vie)», qui contient I'enseignement de son maitre Ari HaKadoche (Rabbi Isaac
Louria), par ces mots: «Dieu, béni soit Son Nom, a voulu créer le monde pour
Jaire du bien a ses créatures et pour qu’elles méritent de s’attacher a Lui...»?2.

A cette création matérielle du monde, révélation faite par bonte, répond la
création spirituelle du monde, elle aussi révélation faite par bonte; cette dernicre

39



est représentée par la promulgation de la Tora sur le Sinal: elle justifie et valorise
la premiére?3. Les Sages d’Israél disent: «Dieu a voulu témoigner Sa bonté a Isra-
€l en lui donnant la Tora et les Mitsvot en grand nombre»*#, en leur accordant le
«merite» de garder la Tora et d’observer les Mitsvot.

Or, la bonté est I'expression de 'amour. Dieu manifeste Son amour aux
hommes pour que, a Son instar, ceux-ci manifestent leur amour les uns pour les
autres. Et les Mitsvot sont «en grand nombre».

Rabbi Akiba (le tanna du 2e siecle) nous indique leur point de convergence.
Il met en évidence la quintessence de ces nombreuses Mitsvot en affirmant: «“Tu
aimeras ton prochain comme toi-méme”, voila le fondement de la Tora», la
«grande régle» la «contenant» tout entiere: kelal gadol?S. En vérité, le commande-
ment de 'amour du prochain, kolel, «comprend» potentiellement, «contient» vir-
tuellement les autres commandements de la Tora, méme pris au sens strictement
juridique du terme. «Si les gens observaient la Mitsva de 'amour du prochain,
s’exclame Rabbi Moise Alcheikh (16¢ s.), ils observeraient par la-méme toutes les
autres Mitsvot». Or, toutes les Mitsvor découlent de la Mitsva de la crainte de
Dieu?3*. «Méconnaitre le précepte de 'amour du prochain signifie méconnaitre le
précepte de la crainte de Dieu», s’écrie Rabbi Elimeélékh de Lizensk (18e s.)!
VeYaréta MeElohékha, Ani HaChem, «Et tu craindras ton Dieu! Je suis I'Eter-
nel»2¢. Ce précepte précede et suit celui de 'amour du prochain, qui, lul, conduit
a lamour de Dieu, comme il en découle aussi?”. Il est significatif que dans la Bi-
ble hébraique le précepte de 'amour du prochain (comme celui de la crainte réve-
rentielle de Dieu) soit suivi de l'affirmation: Ani HaChem, «Je suis L’Eternel!»
Donc, «tu aimeras ton prochain comme toi-méme», sachant que Moi, L’Eternel,
qui suis ton Createur, Je suis aussi le sien et que Je te demande de 'aimer, car Ani
HaChem. Ainsi ton amour pour ton prochain ne dépendra ni de tes bonnes ou
mauvaises dispositions, ni de tes intéréts; tu aimeras ton prochain «comme toi-
méme», kamokha, le considérant avec la méme bienveillance, le jugeant avec la
méme tolérance que tu as pour toi-méme?®#; ton amour est ancré dans I’Absolu en
Dieu, qui vous a créés tous deux pour vous faire du bien, pour que vous vous fas-
siez I'un a I'autre du bien?°. «N’avons-nous pas tous un seul Pére? n’est ce pas un
seul Dieu qui nous a crées?, demande le prophéte Malachie?°. «Comment ne pas
aimer ton prochain, demande Rabbi Israél Ba’al Chem Tov (18e¢ s.), quand tu
sais que Dieu, que tu prétends aimer, I'aime»3!? Plus encore, Dieu Lui-méme se
refléte en ton prochain; Il est en lui et a travers son regard Il te regarde. En ton
prochain qu’ll a fait 4 Son image et qui est kamokha, «comme» toi-méme, tu vois
Dieu. «Le Saint, béni soit-Il, Lui-méme, est appelé (ton) prochain», observe Ra-
chi, Rabbi Salomon ben Isaac (11e s.)*2. Et Rabbi Mena’hem Recanati (13e-14e
s.) démontre que la valeur numérique du mot kamocha («comme toi») est la
méme que celle du mot Elokim («Dieu»)!33

L’amour du prochain est vrai, réel lorsqu’il émane de notre reconnaissance
de la paternité de Dieu et de Sa souveraineté. Le Décalogue, fondement de tout
ce qu’on appelle Morale, commence par la déclaration Anokhi, «Moi», Je suis
I'«Eternel», et se termine par le mot LeRéi¢kha, «a ton prochain». Le respect de
«ton prochain», Reiékha n’est authentique et fecond que s’il est fondé sur I' Anok-
hi. «Moi Je suis I’Eternel». La Royauté et 'Eternité de Dieu sont 1'Origine et la

40



Garantie du respect porté a I'étre qu’ll a fait et qu’ll veut a Son image: libre et
bon. C’est ainsi que le Chelah Hakadoche (Rabbi Isaie Horowitz, 17¢ s.) relie
I’ Ano-

khi, du commencement du Décalogue a LeRéié¢kha de sa fin.

La Tora de Dieu devient ainsi identique aux Guemilout "Hassadim, aux «ac-
tions de bien». Le mot Tora et les mots Guemilout 'Hassadim ont la méme valeur
numérique®*. Le Talmud nous avait déja enseigné: «la Tora, par son commence-
ment et par sa fin — ce qui veut dire aussi: dés son commencement jusqu’a sa fin —
est Guemilout "Hassadim»*3. Les Mitsvor qui découlent, directement ou indirecte-
ment, des Guemilout 'Hassadim, s’intégrent dans une Mitsva exceptionnelle entre
toutes: «tu aimeras ton prochain comme toi-méme». C’est ce qu’affirme le Ram-
bam (Maimonide, 12¢ s.) dans son Sépher HaMitsvot («Livre des Mitsvot»)*© et
ensuite dans son Code, Michné Tora®’. «Toutes ces actions et celles qui leur res-
semblent, réalisées en tant que Guemilout "Hassadim, s'intégrent dans une Mitsva
exceptionnelle entre toutes: “tu aimeras ton prochain comme toi-méme’”».

Cependant le terme méme de Guemilout 'Hassadim traduit a juste titre par
«charité» — une «charité», ainsi qu'observe le Talmud, qui touche «aussi bien ri-
ches que pauvres»3® car personne ne peut s’en priver — laisse entrevoir dans la
vertu de la charité une autre dimension: il véhicule la relation intrinséque qui unit
I’amour du prochain et ’équité sociale?®. Toute la Tora, écrite et orale, nous rend
attentifs aux conséquences pratiques d’ordre éducatif, juridique, psychologique,
moral et spirituel, qui résultent de cette relation. Le verbe gomel, d’ou dérive le
terme Guemilout "Hassadim, concentre en lui la grandiose vision juive de I'hom-
me, de la société, de ’humanité. Ce verbe gomel, qui se référe a 'accomplissement
d’une ceuvre de «charité», de 'Hessed, invite aussi a s’acquitter d'un devoir, a ren-
dre a autrui ce qui lui est di, a récompenser chacun selon ses mérites et méme,
comme le souligne le Rambam, a payer a son prochain une dette en I'absence de
tout meérite*°.

L’ceuvre humaine de I'amour du procahin, liée a I'ceuvre divine de la créa-
tion du monde, nous rappelle que Dieu, ayant crée le monde, BeMiddat HaDine,
avec la «mesure de la rigueur», qui est limitée, a associé a celle-ci, «pour que le
monde subsiste», la Middat HaRa hamim, la «mesure de la miséricorde», qui est
infinie*!. Certes, la vocation de I’homme consiste a «rassembler a Dieu»*?. Or, le
Talmud et I'ensemble de la doctrine juive, et tout particuliérement Maharal*?,
précisent que cette imitation de Dieu doit se limiter a I'imitation de Sa miséricor-
de. En effet, nous ne comprenons pas assez Sa justice pour pouvoir I'imiter; la
théodicée ne nous permet pas toujours de déceler ici-bas la bonté divine, sous-ja-
cente a la justice divine, dans ses effets immédiats, et moins encore dans son ab-
outissement lointain, peut-étre méme méta-éthique, méta-historique. «Ah! quelle
est grande, Ta bonté, que Tu caches pour ceux qui sont Tes adorateurs, que Tu
témoignes a ceux qui ont foi en Toi...», nous assure le roi David. La foi que nous
communiquent les disciples de Rabbi Israél Ba’al Chem Tov (a la lumicre de I'en-
seignement de la Kabbale) nous apprend que «la racine de la bonté est dans la ju-
stice, et la racine de la justice est dans la bonté»**.

Ne t’arroge donc pas, homme, le droit d’imiter Dieu dans ce que tu conside-
res étre Sa justice, en faisant souffrir ceux dont tu penses qu’ils méritent d’étre pu-

41



nis par Dieu et en pensant Lui servir ainsi d’instrument de son Pouvoir, d’exécu-
teur de Sa volonté. Mais sache que Dieu déclare, par la voix du prophete Isaie:
«Mes pensées ne sont pas vos pensées, et Mes chemins ne sont pas vos che-
mins...»*3.

Et toi, homme, qui souffres, en te demandant a l'instar des grands croyants
comme Abraham, Moise, David..., ou est la justice de Dieu, sache que tes hori-
zons sont trop limités pour que tu puisses embrasser le pass¢, le présent et 'ave-
nir, et saisir la cause et le sens de ta souftrance. Quand on voit fout, comme Dieu
qui embrasse tout d’un seul regard, on voit que c'est bien, méme trés bien:
«méme la souffrance, et méme la mort» sont comprises dans le «trés bien»*°,

Reconnais donc, homme, dans ta for qui est supérieure et non opposée a la
raison, que tu es, comme te le demandent les Sages d’Israél, hayav, «obligé de bé-
nir Dieu pour ce que tu consideres le mal que tu subis, comme tu dois bénir Dieu
pour ce que tu consideres le bien» qu’ll t’offre*”.

Voila pourquoi les Sages d’Israél sont catégoriques lorsqu’ils exigent que
nous ressemblions a Dieu, par ces mots lapidaires: «“Marchez apres I'Eternel, vo-
tre Dieu”, dit la Tora, et cela signifie: comme Lui est miséricordieux, sois miséri-
cordieux...»*8,

Toutefois, «pour que le monde subsiste», tu dois associer la Middat HaDine,
ta vertu de justice dans tes rapports sociaux, a la Middat Hara hamim, a ta vertu
de bonté, dans tes relations personnelles, comme Dieu le fait dans Son ceuvre de
création: Il associe la Middat Hara hamim, la «mesure de la miséricorde», a la
Middat HaDine, a la «mesure de la rigueur»*°.

Quant a la justice que tu dois pratiquer, en toutes circonstances, tu la prati-
queras conformément aux Mitsvot qui te sont clairement prescrites dans la Tora.
Laisse donc «les choses cachées (qui) appartiennent a L’Eternel notre Dieu, mais
(sache que) les choses révélées nous sont destinées, afin que nous mettions en pra-
tique — LaAssot — toutes les paroles de cette Tora...»°.

C’est ainsi que tu peux harmoniser I'adage de Siméon le juste avec celui de
Rabbi Siméon ben Gamliel se trouvant dans le méme trait¢ des Péres. Le premier
dit: «Le monde subsiste par trois choses: la loi, le culte et la charite¢ — Guemilout
"Hassadim et Dine se completent.

Au vrai, la justice est partout alliée a la charité. On retrouve tout au long de
la Bible hébraique le couple «charité et justice», «justice et charite» — Tsedaka Ou-
Michpat, Michpat OuTsedaka —; ces deux partenaires marchent toujours ensem-
ble, I'un solidaire de I'autre. Dieu avait ainsi recommandé a Abraham et a sa des-
cendance ce couple uni, inséparable, aux droits égaux: justice et charité, ce qui
veut dire en méme temps: charité et justice32. Le psalmiste et les prophétes ont re-
levé I'interférence de ces deux valeurs, apparemment contradictoires mais comple-
mentaires dans leur essence, dans leur vocation: les kabbalistes y voient la com-
plémentarité de 'homme et de la femme. Les maitres de la pensée juive, guides de
la conscience juive, ont célébré cette influence réciproque, cette «aide» mutuelle,
par laquelle la justice fortifie et guide la charité et la charite vivifie et inspire la ju-
stice. Elles ont besoin I'une de 'autre pour s’accomplir ensemble. La charité, libre
par sa nature, est ainsi prisée en tant que justice, considérée comme un devoir; et
la justice, obligatoire par son ordre, est appréci¢e en tant que charité, recherchée

42



dans sa spontané¢ité3. Tout se réalise a I'instar de 'amour et du droit, de la grace
et du devoir, conjugaux, entre ’homme et la femme, entre cux et Dieu, entre la
Communauté d’Israél et son Dieu; charité et justice, justice et charité trouvant
leur inspiration, leur garantie et leur aboutissement dans I’ Emouna, dans la «foi»,
en Dieu qui les prodigue a ceux qui savent en bénéficiers+.

La charité vécue en tant que justice humaine, et la justice réalisée en tant que
charité humaine®?, sont gouvernées par le couple rigueur et miséricorde, justice et
bonté divines, que le roi David magnifie, en s’écriant: «La justice et le droit sont
la base de Ton trone, 6 mon Dieu, 'amour et la vérité marchent devant Toi!»3°.

Charité et justice, justice et charité sont contenues dans les ordonnances de
la Bible hébraique. En veérité, le précepte de 'amour du prochain est précéde,
dans le dix-neuvieme chapitre du Lévitique, par la loi du Lékéte®”. Cette loi pre-
voit que I'isra¢lite propriétaire d’'un champ doit «laisser la moisson inachevée au
bout de son champ et ne point ramasser la glanure de sa moisson: il doit les ab-
andonner au pauvre et a I'étranger (lesquels, en raison de circonstances particulie-
res, sont temporairement privés de ce qui leur revient de droit)». La moisson et sa
glanure n’appartiennent pas au propriétaire du champ. Cette loi reléve de I'a-
mour du prochain dans la justice et du respect du prochain dans I'amour. L’indi-
gent entre dans le champ d’autrui, il y prend lui-méme ce qui lui appartient; c’est
1a son droit. Il ne s’agit pas d’une aumdne®®: ce n’est pas la main d’autrui qui lui
donne ce qu’il ramasse. Le Talmud de Jérusalem le considére comme un associé
de celui qui, a tort, pourrait se considérer propriétaire®®?, (Maimonide stigmatise
«celui qui empéche les pauvres de ramasser le Lékéte, en le traitant de «vol-
eur»!)’8°. C’est plutdt ce dernier qui doit «se considérer comme s'il était lui-méme
Imakh, le pauvre», observe Rachi, dans son commentaire des mots bibliques: «le
pauvre avec toi», Et HeAni Imakh!s° Et, a I'instar de Rabbi Yehouda Hé'Hassid
(Juda le Pieux, 13e s.), les "hassidim interprétent ainsi le verset biblique «Que ton
frére vive avec toin, VeKhei A hikha Imakh®®: ce que ton frére possede est en de-
pot chez toi, Imakh; fais en sorte que ce qui est a lui revienne chez lui..., afin que
«celui qui a le droit récupére son droit», Ve Yaguia Ba'al 'Hok Le "Houko, exige
Maimonide®!.

Suivant le Talmud, Maimonide stipule que le tribunal peut contraindre toute
personne refusant de pratiquer la «charité», la Tsedaka, a faire un don lorsque
cela est nécessaire: Kofina Al HaTsedaka®?. Voila donc un exemple de principe
éthique, faisant appel a la conscience individuelle, qui est transformé en loi a ca-
ractere social.

La Tsedaka, 'acte de charité, est une Mitsva, une «ordonnance divine», ob-
jective®?, et non seulement une manifestation de la compassion humaine, subjecti-
ve, aussi louable soit-elle®*. Plus encore, selon les Sages d’Israél, la Mitsva de la
Tsedaka «équivaut a toutes les autres Mitsvot»©S: elle est appelée «la Mitsva»©®
par excellence. En réalité, la Mitsva de Tsedaka ne diminue pas I'importance des
autres Mitsvot, mais les influence.

Et pourtant, paradoxalement, le juif qui accomplit la Mitsva de Tsedaka, est
dispensé de prononcer une Berakha, une bénédiction pour Dieu, comme il est
tenu de le faire avant d’accomplir une outre Mitsva. Pourquoi? se demandent les
"hassidim. Et ils répondent: pour qu’il n’ait pas le temps, pendant qu’il se prépare
a la récitation de la Berakha, de maitriser son sentiment de pitié, d’affaiblir sa dis-

43



ponibilité initiale, de se reprendre et de diminuer le montant qu’il s’était proposé
d’offrir a I'indigent; on ne lui demande pas de Berakha, mais on exige de lui, dans
le langage de la Bible: «S’il y a chez toi un indigent, ouvre-lui plutot la main, tu
ne manqueras point de lui donner, et de lui donner sans que ton ceeur le regrette;
car a cause de cela I'Eternel ton Dieu te hénira dans tout ton labeur». (Il te béni-
ra, bien que tu n’aies prononcé de bénédiction a Son égard!)®” On ne lui demande
pas de Berakha, ajoutent les rabbins, car une Berakha doit étre prononcée avec
joie; or, celui a qui est demandé de faire un don n’éprouve peut-étre pas de joie a
la pensée d’avoir a donner de son bien®’* (oubliant que tout appartient a Dieu et
qu’il tient tout ce qu’il a de Dieu, et qu’en donnant au pauvre, il rend a Dieu%®;
en verite: «donne-Lui (2 Dieu) du Sien, car toi et tout ce que tu possedes, vous
étes a Lui; ainsi dit David: «Tout nous vient de Toi et nous ne donnons que par
Ta main)»©°.

C’est le Rachba (Rabbi Salomon ben Abraham Adrat, 13e s.) qui explique
le mieux pourquoi le juif qui accomplit la Mitsva de Tsedaka n’est pas tenu de
prononcer une Berakha. Le célebre halachiste, fin psychologue, dit qu’il ne con-
vient pas de prononcer une Berakha pour un acte (en 'occurrence un don) sus-
ceptible de géner, voir d’offenser le bénéficiaire, a savoir I'indigent («car heureux
celui qui donne de la Tsedaka au pauvre sans I'offenser!»)’?. C’est pourquoi le
Midrache rappelle au donateur qu’en fait «I'indigent fait beaucoup plus pour le
donateur, que le donateur pour I'indigent»”!: I'indigent permet au donateur d’ac-
complir la Mitsva qui est la quintessence de toutes les Mitsvot, celle de 'amour du
prochain; ainsi «l’indigent préserve de la rigueur de la géhenne celui qui hésite a
I'aider»! remarque Rabbi Akiba’2.

L’adage midrachique cité plus haut met en relief le lien vivant qui unit dona-
teur et indigent; il nous aide a comprendre un important enseignement que nous
transmettent les maitres de la pensée juive de tous les temps: Dieu a voulu que le
monde soit gouverné par le principe de Noténe et Mekabbel, I'un «influe» et I'au-
tre «regoit», ou Machpia et Mekabbel, I'un «influe» et I'autre «regoit»’3.

Le Talmud et surtout le Zohar 'ont déja enseigné: «Tout ce que Dieu a créé
dans le monde, Il I’'a créé Zakhar OuNekéva, «male et femelle»’#. Le donateur re-
coit de celui a qui il donne; celui qui regoit donne a celui dont il regoit. «En toute
union, écrit Maharal, I'un regoit de l'autre, et les deux regoivent I'un de I'au-
tre»’5. Personne, sans exception aucune, n’échappe a ce principe primordial d’é-
change complémentaire, d’assistance mutuelle créatrice. Dieu Lui-méme, loin de
Se soustraire a cette loi, désire s’y conformer. En restreignant Ses prérogatives,
par une sorte de Tsimtsoum, de «limitation», Il accorde a 'homme, qu’ll a créé a
Son image, le libre-arbitre, la liberté de choisir’®, une liberte, certes, toute relative
face a Sa liberté absolue. Mais en accordant a 'homme la liberté — restreinte, il
est vrai, par les lois qu'll a Lui-méme «déterminées» —, Dieu entre dans ’histoire
de '’homme, qui devient une histoire de I’homme et de Dieu, une histoire de Dieu
avec I’homme, qu’ll «aide» pour 'encourager dans le hon exercice de sa liberté?”.
Dieu désire que Sa collaboration avec I'homme L’amene, Lui qui ne cesse de
donner, a recevoir de ’homme. (Dieu, lorsqu’ll donne, est au masculin; lorsqu’ll
regoit, au féminin, observe Rabbi Eliyahou (Rabbi Elie, le Gaon de Vilna, 18e
s.)...7%). Car I'homme, qui accomplit les Mitsvor, donne a Dieu de la joie, Na'hat

44



Roua’h, de la «satisfaction»; il Lui apporte un Réa’h Nihoa’h’®, une «odeur ag-
réable», qu’ll aime et regoit avec joie®°. En effet, le vrai juif étudie la Tora et ac-
complit les Mitsvot non pour en tirer profit®!, mais seulement pour «donner» le
«Na'hat Roua’h a son Créateur». Et lorsque Dieu regoit le Na'hat Roua’h, a Son
tour Il donne Sa Berakha, Sa «Bénédiction»; a travers la Beré ha, le «canal»®?, 11
répand Sa grace sur le monde d’en bas. En répondant au «besoin d’en haut»,
Tsoré’h Gavoah®3, 'homme agit pour Dieu: il «augmente», pour ainsi dire, «la
force de Celui qui est la Force», il «fortifien, en quelque sorte, le désir qu’a Dieu
de faire du bien®*.

Dieu souhaite donc recevoir de ’étre humain, pour mieux pouvoir lui donner.
Recevoir de qui? D’un étre qui, conscient de sa précarité, de sa petitesse, de sa
pauvreté (ne lui a-t-on pas dit: «Si tu agis bien, Tsadakta, que Lui donnes-tu» a
Dieu?8%), connait pourtant sa grandeur: il se sait digne de servir Dieu, d’offrir le
Réa’h Ni'hoa’h a Celui qui possede toutes choses®°. Dieu aime recevoir de Lui
sans en eprouver de géne. L’homme sait qu’il regoit de la main du Donateur un
«don gratuity. Mais le Donateur désire que ce don, offert dans le respect de la
dignit¢ humaine, dans le «droit», soit regu comme un don «mérité», et non com-
me un «pain de la honte»®”. L’homme qui s’abaisse devant Dieu est aussi celui
qui est «debout» devant Dieu®®; et «a I’endroit méme ou Dieu s’éleve dans Sa
grandeur, Il se montre dans Sa modestie»®®. Ce sont deux partenaires qui ont be-
soin I'un de I'autre. Humblement, "homme prie Dieu de le bénir et Dieu le bénit;
modestement, Dieu dit: «Ismaél, mon fils, bénis-Moi»°?, et Ismaél Le bénit.
L’homme est en quéte de Dieu et Dieu est en quéte de 'homme. «Dieu désire les
priéres des justes»®!; Il aime recevoir les actes bons de 'homme®? afin de lui ré-
pondre avec abondance, en faisant descendre sur lui le bien. C’est lorsque «’hom-
me» est, qu'«une exhalaison s'é/éve de la terre pour imprégner toute la surface du
sol»; alors la pluie descend et fait fructifier la terre®3. Ainsi, 'amour et le désir
font-ils du ciel et de la terre, du monde d’en haut et du monde d’en bas un seul
monde. L’initiative vient d’en haut et d’en bas. Le «désir d’en bas» vient a la ren-
contre du «désir d’en haut»®4, Le désir d’en bas est accueilli avec une joie particu-
liere dans le monde d’en haut, sur lequel il agit, car il sera bénéfique pour le
monde d’en bas. Le désir d’en haut est accueilli avec gratitude dans le monde
d’en bas, sur lequel il agit, car il sera bénéfique pour le monde d’en haut, griace a
I'adoration de la Tora et la pratique des Mitsvot dans le monde d’en bas?’. La
communication entre les deux mondes est ininterrompue; elle se poursuit, se re-
nouvelle grace a 'accomplissement de la Tora et des Mitsvot dans le monde d’en
bas et de ses répercussions favorables dans le monde d’en haut. La Tora et les
Mitsvor ont été, dans l'intention du Créateur, I'instrument de la création du
monde®® et elles sont la finalit¢ du monde parachevé®’. A travers leur accomplis-
sement, Dieu fait descendre les cieux sur la terre et ’Homme fait monter la terre
vers les cieux. «Les cieux sont a Dieu, pour que les enfants de ’Homme fassent
de la terre, des cieux»®® et y établissent une «demeure pour la Chekhina, pour la
«Présence Divine»?°, Oui, Dieu, «attiré»!°°, «désire habiter dans le monde d’en
bas»!°1, parmi les hommes. II est «tout proche de tous ceux qui L’appellent, de
tous ceux qui L’appellent en vérité»!°2. 1] a «sa résidence en eux», car ils consti-
tuent le «sanctuaire de Dieu»!°3,

45



3
4.

NOTES

. TB Soucca 52a; TB Avoda Zarah 5b. Gen. R. 16 et 34,11; Esther R. 10. Pessikta

Rabbati, Gen. 8, 21. Maharal, Dér¢kh "Hayim, Avot, p. 17; idem, Be’éir HaGolah,
IT, B 20

. TB Sota 49a; TJ Berakhot V, 2. Zohar IIl, 53b. R. Juda Halévi (12¢e S.), Kouzari,

II1,7. Rambam, Michné¢ Tora, Hilkhot Temoura IV, 13. Ramban (R. Moise
Na’hmanide, 13¢ s.), Hakdamah, Peirouche Al HaTora.

TJ Berakhot V, 2.

TB Nedarim 32b. Zohar 1,.96a, 144b. Chelah HaKadoche (R. Isaic HaLévi Horo-
witz (16e-17¢ s.), Cheneil Lou’hot HaBerit, 3 vol.. Jerusalem 5730-5732, 11, p. 100b.

4.a Cf. Seforno (16¢ s.) ad Deut. 30,19.

&
6.

#
8.

g

10.
11.

12.
13.
14.
15.

16.
17.
18.
19,

20.

2.

22.

23,
24,
25,

46

TB Sanherine 87a. Maharal, Déreckh "Hayim, Avot I, p. 15,35; 11, p. 120.

Cf. Exode 18.2. R. Shmouel Shmelke Horowitz (18e s.), Divrei Shmouel, Jérusalem
5734, p. 82.

Hazone Iche, Al Inyanei Emouna, Bita’hon VeOd, Jérusalem 5714.

TB Kiddouchine 31a; TB Bava Kama 38a, 87a. Zohar I11,82a; Tikkounei HaZohar
30 (74a). Tossafot, ad TB Avoda Zarah 3b.

Avot III, 4. Zohar 1,24b. R. Ba’hya ibn Pakouda (11¢ s.), ad Lev. 27,34. R. Sam-
son Raphaél Hirsch, Der Pentateuch, Frankfurt am Main 1893, ad Gen. 20,5. R.
Abraham Yits’hak HaKohen Kouk (1863-1935), Orot Hakodéche, 3. vol., Jérusa-
lem 5710, 5723, 5724, 11, p. 559, 111, p. 85.

Gen. R. 11,7; Nu. R. 13,7; Peti’hta Esther R.

Ram’hal (R. Mosh¢ "Hayim Luzzatto), Pit’hei "Hokhma, Cracovie 5640, 30, p. 33
a-b; 37, p. 49a; 131, p. 108 b. Cf. Tan’houma, Tazria.

Cf. TP Chabbath 119b.

R.’Hayim de Volojine (18e¢ s.), Néphéche ha’Hayim, Vilna 5634, 1,1.

Lev. R. 27.2.

Avot I1,12; 111, 3. TB Berakhot 63a; TB Beitsa 16a. Rambam, Chemona Perakim,
V; idem, Michné Tora, Hilkhot Yessodei HaTora, V, 10. Rema (R. Moshé Isserles,
16e s.), Choul’han Aroukh, Ora’h "Hayim, 1,1.

Decut. 10,13.

Gen. R. 1.1. Zohar I, 5a.

TB Chabbath 30b. Eccl. R. 7,28. Zohar 1, 208a.

Avot VI, 3. TB Berakhot 5a; TB Avoda Zarah 19b; TB Mena’hot 53b; Kala 8. TJ
Roche HaChana III, 8 Tan’houma Re’ei 8. Zohar I, 242b. Maharal, Netivot
Olam, I, Netiv Guemilout "Hassadim, Tel-Aviv 5716, p. 58b.

Chelah HaKadoche, 11, p. 108a. Maharal, Dérekh "Hayim, Avot, VI, p. 215-216.
R. Yehouda Ari¢ Leib de Gour (19¢-20¢ s.), Sefat Emet (5 Vol.), Jérusalem 5731,
I1, p. 30-31.

Michna Berakhot, IX (TB Berakhot 54a); TB Gittine 34a; Rachi, ad TB Sanhédri-
ne §1b. R. Aharon Halévi de Barcelone (13e s.), Sépher Ha’Hinoukh, Jérusalem
5721, Mitsva 428. R. Mena’hem Na’houm de Tchernobyl (19¢ s.), Meor Einaim,
Lublin 5688, VaYéchev.

Cf. TB Chabbath 88b. Zohar 11,84a.

TB Maccot 23b.

Lev. 19,18 et Rachi ad loc.; Sifra, Kedochim, 4,13; TJ Nedarim IX, 4; Gen. R. 24.
Rambam, Peirouche Ha-Michnayot, Péa I,1; idem, Sépher Ha-Mitsvot, Mitsvat
Assé 204; idem, Michné Tora, Hilkhot Déot VI, 3. R. Aharon Hal.évi de Barcelo-



ne, Sépher Ha-Hinoukh, Mitsva 243. Cf. TB Pessa’him 75a; TB Maccot 7a. TJ
Sota 1,5. Cf. TB Chabbat 31a.

25.a Rambam, Moré Nevoukhim, 111.42.

26.

36.
87,
38.
39.
40.

44.

45.
46.

47.
48.

49

50.

51.

Lev. 19,14,32. Cf. TB Chabbath 31b; Eccl. 3,14. Zohar 111,145 b. R. Dov Ber de
Mezeritch (Magguide, 18e s.). Magguide Devarav Le’Ya’akov, Jerusalem 5736, p.
253-254.

. Avot VI,1. Cf. Gen. 21,33; TB Sota 10a. Cf. TB Yoma 85b. Lev. 5,21 ¢t 25,17. Zo-

har 111,73a. R. Yehouda Arié¢ Leib de Gour, Sefat Emet, II, p. 178. R. Eliyahou
Eliezer Dessler, Mikhtav Me¢Eliyahou, 1, Jerusalem 5719, p. 141.

. Cf. Ramban, ad Lev. 19,17. R. Mena’hem Na’houm de Tchernobyl, Meor Einaim,

"Houkat.

. Tikkounei HaZohar, 39a. R. "Hayim Vital, Eits "Hayim, Lemberg 1864, .
. Malachie 2,10. Cf. Abraham ibn Ezra (12¢ s.), ad Lev. 19,18. Korban HaEida ad

TJ Nedarim [X.4. Avot de Rabbi Nathan (¢d. Schechter), p. 64.

. Cf. Deut. 10,18-19: «(Dieu) témoigne Son amour a I'étranger: vous aimerez I'é¢tran-

ger». Avot I11,14. Zohar 1,186b.

. Rachi, ad Prov. 7,10.
. Matnot Kechouna, ad Gen. R. 24.8. Cf. Avot II[,14. Gen. R. 24.8. Lev. R. 33,3.

Chela HaKadoche, I1, p. 106a.

. Cf. TB Avoda Zarah 17b; Eccl. R. 7. TB Bava Batra 15a; TB Ketoubot 8b.
. TB Sota 14a. Zohar 199a. Maharal, Netivot Olam, I, Netiv Guemilout "Hassadim,

I, p. 57b.

Rambam, Sepher HaMitsvot, Choréche HaCheini.

Rambam, Michné Tora, Hilkhot Eivel, XIV,1.

TB Soucca 49b. TJ Péa I,1.

TB Kiddouchine 40a. TB Bava Metsia 30b. CI. Jér. 9, 23.

TB Berakhot 60b. TB Chabbath 104a. Rambam, Michné¢ Tora, Hilkhot Berakhot,
X.8; idem, Moré Nevoukhim, II[.42. Tour et Choul’han Aroukh, 219.2. Voir
Michna Berakhot 1X, TB Berakhot 54a.

. Gen. R. 12.15. Zohar 1,182b; Rachi, ad Gen. 1,1.
. TB Chabbath 133b. Rambam, Michné Tora, Hilkhot Dcot, 1,6.
. Maharal, Dérekh "Hayim, Avot IV.8, p. 135; idem, Netivot Olam, 1, Hakdama, p.

2; Netiv Guemilout "Hassadim, I, p. 58; idem, Be’eir HaGolah, II, p. 19-21. C. TB
Sanhédrine 17a; Rambam, Michné Tora, Hilkhot Sanhédrine, IX,1.

R. Ya'akov Yossel de Polonnoye (18 s.), Toledot Ya’akov Yossef, Jérusalem
5722, Noa’h, Balak; R. Moché 'Hayim Ephraim de Sudylkov (I8¢ s.), Déguel
Ma’hné Ephraim, Pietrkow 5672, Balak. Ram’hal, Pit’hei "Hokhma, 136, p. 112.
[saie 55.8. Cf. Ps. 92,6.

Gen. R. 9; Gen. 1,31. Zohar, 1,14a, 47a, 144a; 11,68b, 149b, 163a; 111,63a, 185a. TB
Berahkot 7a; Zohar I11,231a. Chelah HaKadoche, 11, p. 5a. R. Dov Ber de Mez-
ritch, Magguide Devarav LeYa'akov, p. 254; Deut. 1,17. R. Shmouel de Sokhat-
chov (20e s.), Shem MiShemouel, Jérusalem 5734, 1, p. 25. R. Abraham Yits’hak
HaKohen Kouk, Orot HaKodéche, II, p. 499, 501. R. Ya’akov Moshé "Harlap
(20e s.), Mikhtever Merom, Jérusalem 5748; Ps. 136,1.

Michna Berakhot IX,8; TB Berakhot 54a. Zohar 11,174a.

Deut. 13,5; TB Sota 14a; Zohar 111,278a.

. TJ Meguila I11,6; Zacharie 8,16. Ps. 33.,5; 89,3,15; 94,4. Prov. 29.4. Jer. 9,23. TB

'Haguiga 14a; TB Sanhédrine 38b. Gen. R. 12,15.

Deut. 29,28 et R. Samson Raphaél Hirsch, ad loc. R. Eliyahou, Gaon de Vilna.
Likkoutei HaGra Al Sifra DiTseniouta, Jérusalem s. d.p. 78.

Avot, [.2,18. Zohar I11,146b.

47



52
33.
54.
25,
56.
Sty
38.

Gen. 18.19 .

Nu. R. 11. Cf. Ps. 19,10. TB Sanhédrine 6b.

Hosea 2,21,22.

Cf. R. Shmouel de Sokhatchov, Shem MiShmouel, Shoftim, p. 115.

Ps, 89:135,

Lev. 19,9,10.

R. Yehouda Hé Hassid, Sépher "Hassidim, éd. Margaliot, Jérusalem 5724, 297, p.
415.

58a. TJ Péa, VII,5.
58b. Rambam, Michné Tora, Hilkhot Matnot Aniim, IV.12.

59.
60.
6l.

62.

63.

64.

65.

66.

67.

Rachi, ad Exode 22,24.

Lev. 25,36.

Rambam, Moré Nevoukhim, III1,52. Cf. R. Moshé Alcheikh (l6e s.), Behar,
R.’Hayim Attar (18e s.), Or Ha’Hayim, ad Exode 22.24.

Rambam, Michné Tora, Hilkhot Matnot Aniim, VII,10. TB Bava Batra 8b, mais
voir aussi Tossafot, ad loc. Voir aussi TB Sota 46a. Rambam, Michné Tora, Hilk-
hot Eivel XIV.

TJ Péa I,1. Rambam, Michné Tora, Hilkhot Matnot Aniim, X,1. R. Shnéour Zal-
man de Lyady (18e-19e s.), Tanya, Likkoutei Amarim, Kfar 'Habad - New York
5726, 34, p. 86.

TB Chabbath 151b; TB Beitsa 32b; TB Yevamot 79a. Pessikta Zoutarta, VaYe’hi,
3,17. Maharal, Tiféret Yisraél, Tel-Aviv 5714, 16.

TB Bava Batra 9a; cf. TB Bava Batra 10b, 11a. Tana Devei Eliyahou Rabba 10.
Rachi, ad TB Chabbath 156a. TB Chabbath 104a. TB Bava Batra 6a. Zohar,
1,199a; Tikkounei HaZohar 21 (58a). Yalkout Chimoni, Tehillim, 17,671. Ram-
bam, Michné Tora, Hilkhot Matnot Aniim, X,1; idem, Moré Nevoukhim, I111,53.
Deut. 15,7,8,10.

67a. R. Kelonimos Kalman Epstein (19¢ s.), Maor VaChéméche, Mikraot Guedolot,

68.
69.

70.

71.
72.
13,

74.

1o
76.
77.

48

Jérusalem 5736, ad Nu. 26,16, p. 439.

Cf. Prov. 19,17; TB Bava Batra 10a

Avot II1,7 et Rachi ad loc; Chr. 1,29,14. Cf. TB Berakhot 35a. Cf. Ps. 24,1; 104,24.
Cf. R. Yossef Karo (16e s.), Choul’han Aroukh, Ora’h "Hayim, 41 (Magueéne Ab-
raham, 7).

Metsoudat David, ad Ps. 41,2. Michna, Chekalim V,6; TJ Chekalim V.,4. TB Chab-
bath 104a; TB Soucca 49b et Rachi, ad loc. TB Roche Hachana 6a; TB "Haguiga
5a; TB Bava Batra 9b et Tossafot, ad loc.; Prov. 21,14. Lev. R. 33,1. Avot DeRab-
bi Nathan, 13. Rachi, ad Eccl. 12,4. Rambam, Michné Tora, Hilkhot Matnot An-
1im, X,4. Alcheikh, ad Eccl. 11,1.

Lev. 34,10; Ruth R. 5,9. Zohar I,13b; 208a.

TB Bava Batra 10a.

Exode R. 31,5; 33,4. Zohar 1,159a. R. Eliyahou Eli¢zer Dessler, Mikhtav M¢Eliya-
hou, I, p. 140-145.

TB Bava Batra 74b. Zohar 1,157b. Ari HaKadoche (R. Yits’hak Louria, 16e s.),
Likkoutei Tora, Jérusalem 5732, p. 29b. Chela HaKadoche, II, p. 103b-104a. R.
Eliyahou, Gaon de Vilna, Biourei HaGra Al Aggadot, Israél 5731, Likkoutei
HaGra p. 71-72. R. Shnéour Zalman de Lyady, Tora Or, New York 5738, Tetsave,
p. 82b. Alexandre Safran, La Cabale, 3e éd., Payot, Paris 1972, p. 345ss.

Zohar 1,13b. Maharal, Netivot Olam, I, Netiv HaAvoda, 16, p. 49.

Rambam, Michné Tora, Hilkhot Techouva, V,2-3. Cf. Rachi, ad Gen. 3,22.

TB Soucca 52a; TB Chabbat 104a. Zohar 1,62a, 77b; 11,79b. R. Yehouda Arié Leib
de Gour, Sefat Emet, II, p. 30-31.



78

74,

80.

81.
82.

83.
&4.

85.
86.
87

88.
89.

90.
2.,

92
93,

94.
95.
96.
97.
98.
99,
100.

101.

102.

. R. Eliyahou, Gaon de Vilna, Likkoutei HaGra Al Sifra DiTseniouta, p. 74,77. R.
Levi Yits’hak de Berditchev (18e-19e s.), Kedouchat Lévi, Munkacz 5623, Tazria.
Sifrei, Chela’h,14,15. Zohar, 11,173b; Zohar «Hadache, 22b. Tossafot, ad TB Me-
na’hot 110a.

Exode R. 36,3; Lev. R. 31; Nu R. 15. R. Dov Ber de Mezritch, Magguide Devarav
LeYa’akov, p. 10,40,92. R. Lévi Yits’hak de Berditchev, Kedouchat Lévi, Tazria.
Alexandre Safran, Sagesse de la Kabbale I, Stock, Paris 1986, p. 114.

Avot, [,3. Zohar, I1,119a.

Gen. 12,2; Gen. R. 39,12. R. Shnéour Zalman de Lyady, Tora Or, Chemot, p. 53b;
Cf. ibidem ,Va’Y¢&’hi, p. 106a. R. "Hayim de Volojine, Roua’h "Hayim, Avot, Jéru-
salem s.d., [,3. R. Yehouda Ari¢ Leib de Gour, Sefat Emet, II, p. 159.

Cf. TB Sota 38b et Rachi, ad loc.

Ps. 68,35. Thr. R. 1. Zohar, 11,133a; II1,7b. Cho’heir Tov, 20. Yalkout Chimeoni,
Pekoudei, 418. R. "Hayim Vital, Peri Eits 'Hayim, Lemberg 1864, Cha’ar Keriat
Chema, 12; idem, Cha’arei Kedoucha, Istanbul 1731, II, Cha’ar 7. Chelah HaKa-
doche, III, p. 75b. R. Lévi Yits’hak de Berditchev, Kedouchat Lévi, Eikev. R.
Ya’akov Moshé Harlap, Mikhtevei Merom, p. 74.

Job 35,7. Cf. Gen. R. 44,1

Ps. 24.1; 104,24.

TJ Orla, 1,3. R. Aharon HaLévi de Barcelone, Sépher Ha’Hinoukh, Mitsva 428. R.
Eliyahou Eliézer Dessler, Mikhtav MeEliyahou, I, p. 17

TB Berakhot 28b, 62b. Cf. Rois, I1.5,16.

TB Meguila 31a. R. Eliyahou, Gaon de Vilna, Likkoutei HaGra Al Sifra DiTse-
niouta, p. 74

TB Berakhot 7a.

TB Yevamot 64a; TB Sota 38b; TB Avoda Zarah 4a. Exode R. 21; 36. Zohar,
I,137a; 11,15a.

Nu. R. 10.

Rachi écrit dans son commentaire sur Gen. 2,5-6: «“L’herbe des champs ne pous-
sait pas encore”. Pour quelle raison? C’est parce qu’il n’y avait point d’homme
pour travailler la terre. Lorsque ’homme est arrive, il a compris que le monde a be-
soin de pluie, et il a prié pour la pluie. La pluie est tombeée et a fait pousser arbres
et végétaux». Cf. aussi Rachi, ad TB Ketoubot 5a. Cf. TB "Houline 60b. TJ Ta’anit
1,3. Zohar, 1,35a, 97a. Ari HaKadoche, Likkoutei Tora, Tehillim, 84. Chelah Ha-
Kadoche, II, p. 100a.

Cf. Zohar, 1,83b; I1,128b. R.A. Aharon Halévi de Barcelone, Sépher HaHinoukh,
Mitsva 433.

Cf. Zohar, 1,77b, 80b; III,66a, 92a, 112b, 122a; Tikkounei HaZohar 39a. Ari Ha-
Kadoche, Likkoutei Tora, HaAzinou. R. Shnéour Zalman de Lyady, Tora Or,
VaYichla’h, p. 25.

Gen. R. 1,1. Rachi, ad Gen. 1,1.

Cf. TB Chabbath 146a; TB Avoda Zarah 22b. Zohar, 1,47a.

Metsoudat David ad Ps. 115,16. Ram’hal, Pit’hei 'Hokhma, 30. R. Abraham
Yits’hak HaKohen Kouk, Orot HaKodéche, I1I, p. 365.

Cf. TB Nedarim 32b; Zohar 1,96a. Gen. R. 19; Nu. R. 12. R. Shnéour Zalman de
Lyady, Tora Or, MiKets, p. 40b.

Cf. Gen. R. 19,13. R. Elyahou, Gaon de Vilna, Adéret Eliyahou, Tel-Aviv s.d., p.
59. R. Shnéour Zalman de Lyady, Tora Or, Chemot, p. 53b

Tan’houma Be’Houkotai, 3 et Nasso, 16. Chelah HaKadoche, III, p. 75a-b. R. Sh-
néour Zalman de Lyady, Tora Or, Chemot, p. 53b.

Ps. 145,18.

49



103. Cf. Ps. 78.,60; Jér. 7,4. TB Sota 3b. Zohar, 1,76a; 111,29b, 238b; Tikkounei HaZo-
har, 13a, 22b. Rambam, Michné Tora, Hilkhot Chemitta VeYovel, XIII. Ramban,
ad Deut. 11,22. Alcheikh, Terouma. Chelah HaKadoche, II, p. 105a. R. "Hayim
Attar, Or Ha’Hayim, ad Lev. 26,11. R. Na’hman de Braslav, Sépher HaMiddot,
Bnei Brak 5730, Tsaddik, 20,101.

50



	Esquisse d'une éthique religieuse juive

