
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Die Juden im Denken Gregors des Grossen : Bemerkungen zu Moralia
in Job 35,26

Autor: Calati, Benedetto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960805

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Juden im Denken Gregors des Grossen *

Bemerkungen zu Moralia in Job 35,26

von Benedetto Ccdciti, OSB Cam

Diese Studie erhebt nicht den Anspruch, das Thema im Licht des Gesamtwerkes

von Gregor dem Grossen (ca. 540 - 604) und seiner Wirksamkeit als

Papst zu behandeln. Sie lenkt das Augenmerk vielmehr auf den Schluss seines

Hiobkommentars, der Moralia in Job, wo Gregor von seiner Eschatologie her auf
die Juden zu sprechen kommt.

Es mag wichtig sein, die historischen Umstände dieser lectio biblica
(«Schriftlesung») Gregors im Beisein seines Volkes in Rom zu verstehen. Vor
dem inneren Auge Gregors zeichnet sich am Ende des 6. Jahrhunderts auf
eindrückliche Weise das Ende des römischen Imperiums mit seiner sakralen Rolle
ab. Der Hiobkommentar, den Gregor als lectio biblica mit seiner Mönchsgemeinschaft

begann, geht in seinen Anfängen auf die Zeit zurück, als er Nuntius des

Papstes Pelagius II. in Konstantinopel war. Nach Rom zurückgekehrt und zum
Papst gewählt, setzt er die gemeinsame Schriftlesung vor dem Volk fort. Gregor
wird das ganze Buch Hiob kommentieren.

Die prophetisch interpretierte Geschichte des Buches erscheint vor dem inneren

Auge Gregors wie eine Arena, welche der Schauplatz des Disputes über die

Weltgeschichte ist, in deren Mitte der Mensch auf der Suche nach Gott steht. Dabei

geht es um die Initiative der Liebe Gottes und ihres Einbrechens in die Welt,
und zwar in verschiedenen aufeinanderfolgenden Phasen, in denen das Wort
Gottes gegeben wird: Auf die erste liebende Initiative der Ersten Bundes folgt das

Neue, das Jesus als Fülle der Liebe Gottes gebracht hat. Dem folgt die Gemeinde
der Glaubenden, die Kirche also, in der jeder Berufene dieses Mysterium lebt. In
dieser Geschichte spielt sich gleichzeitig ein Kampf zwischen Satan und den
Menschen ab. Er wird immer heisser bis zum Tod und zur Auferweckung Christi und
er findet seine Fortsetzung in den Christen, deren Freundschaft mit Gott in
diesem Kampf gereinigt und gestärkt wird. Die Auferweckung Christi, die auf
prophetische Weise schon im Ersten Testament wirksam ist und auf die das «neue
Leben» hinweist, das Gott dem Hiob nach seiner langen Prüfung schenkt, versichert

jeden Glaubenden des Sieges über das Böse. Dies geschieht, wenn er im
Glauben und in der Hoffnung verwurzelt bleibt und mit der Treue Gottes rechnet
und auf seinen Bund vertraut, den er mit dem Menschen vom ersten Augenblick
der Geschichte an geschlossen hat. Wie mannigfach und gleichzeitig auf welch

widersprüchliche Weise ist doch dieser Bund auf dem Lebensweg der Väter durch
die Geschichte bekräftigt worden!

* Aus dem Italienischen übersetzt von Martin Cunz.
Don Benedetto Calati, Monastero, 1-52010 Camaldoli (AR)

31



Diese grossen Linien seiner geistlichen Geschichtskonzeption leiten Gregor
auch bei seiner Lektüre des Buches Hiob. Indem er die Schrift mit den Regeln des
mehrfachen Schriftsinnes (Literalsinn oder historischer Sinn, allegorischer Sinn
und Moralsinn) liest, bringt er die Dynamik der Weisheit Gottes in seinem Plan
für die Geschichte zum Ausdruck. Der Literalsinn reflektiert dabei aber nur einen
Aspekt des göttlichen Heilsplanes für die Welt, seine erste Phase gewissermassen.
Denn die Schrift ist gleichzeitig zur Prophétie hin offen. Gregor formuliert diese

Dynamik im Laufe seiner Erklärungen immer wieder auf apophthegmatische
Weise, d.h. in Form von kurzen orientierenden Aussprüchen, z.B. «Haec historiée
facta credimmus, haec mystice facienda speramus.»1 («Historisch [aufgrund des Li-
teralsinnes] glauben wir, dass dies geschehen ist, mystisch [auf prophetische Weise]

hoffen wir, dass es geschehen wird.»)
Um das Denken Gregors richtig zu verstehen, ist es wichtig, die innere

Verbindung zwischen Geist und Wort der Schrift zu beachten. Auf beide beruft er
sich gleichzeitig. Jedes nur moralistische geistliche Verhalten wird in einer prophetischen

Zuwendung zur Gegenwart überwunden, in der es zu leben gilt, um das

Mysterium der Liebe zu erfüllen, zu dem das Wort Gottes der Zugang ist. Gregor
sagt im Laufe seiner Homilien, das Wort Gottes «wachse» mit seinem Leser. Die
Glaubenden, die in der Liebe vollendet sind, bewirken durch ihr Verständnis der
von Gott in Gang gesetzten Geschichte, dass sich das eine Testament zum andern
hin öffnet und dass sich beide in ihrem Leben erfüllen.

In dieser prophetischen Sicht schaut Gregor die neue Geschichte, auf die die
österliche Eschatologie hinführt. Ihr erstes Kennzeichen ist die Rückkehr Israels
zur Einheit des Bundes, welche Gregor mit der neutestamentlichen Überlieferung
in Christus sieht. Das Denken Gregors setzt als ein nichtentwickeltes Thema, das
aber im Hintergrund seiner ganzen Anschauung steht, den immerwährenden
Exodus Israels voraus. Er dient ihm gleichzeitig als prophetisches Modell unseres
eigenen Weges der Umkehr. Das «neue Leben,» das im Mysterium Hiobs nach der

grossen Versuchung aufscheint, wird als prophetische Idee, gleichsam als Archetypus

der Geschichte des Heils hingestellt. Mit Hiob, der ja ein Heide ist, wird in
Frage gestellt, was allein jüdischer und christlicher (alt- und neutestamentlicher
Tradition) vorbehalten zu sein scheint. Hiobs ganze Geschichte ist nämlich ein
Modell universaler Geschichte, wie sie sich vor dem Auge Gregors am Ende des
6. Jahrhunderts abzeichnet, eines Jahrhunderts, das vom Untergang der alten
Welt, vertreten durch Rom, geprägt ist. In der Gestalt des Hiob, der als Heide
zum Zeichen des prophetischen Universalismus des Ersten Testaments wird, können

die neuen (heidnischen) Völker, die dem alten Rom ein Ende bereiten, ihre
eigene, heilvolle Geschichte lesen. Diese neuen Völker dürfen aber als Kirche und
wanderndes Gottesvolk, welches das Mysterium der Gemeinschaft mit Christus
darstellt, das Mysterium Israels nicht vergessen. Denn es ist das bleibende,
ursprüngliche und gleichsam archetypische Paradigma jedes neuen heilbringenden
Eingreifens Gottes in die Geschichte. Ja das Mysterium Israels schliesst diese

neuen Heidenvölker, die Christus begegnen, mit ein, indem es sie an ihr
Eingepfropftsein in den «edlen Ölbaum» (Rom 11,24) erinnert.

Und nun zum Text Gregors: Er kommentiert Hiob 42,11, wo vom Festmahl
des neuen Lebens von Hiob die Rede ist, zu dem seine Geschwister und Freunde

32



kommen: «Alle seine Brüder und Schwestern und alle seine alten Bekannten
kamen und assen mit ihm Brot in seinem Haus und trösteten ihn wegen all des

Bösen, das der Herr über ihn gebracht hatte.» Für Gregor ist das das eschatologi-
sche Festmahl der Völker. In ihm nimmt jedoch die Rückkehr Israels zur Einheit
des Heilsbundes einen hervorragenden Platz ein. Nur dann wird man wirklich
von einem Festmahl in einer den ganzen Kosmos umfassenden Freude reden
können, wenn die jüdischen Brüder Hiob-Christus erkennen werden:

«Tune quippe fratres sui ac sorores ad Christum veniunt, quando ex plebe
Judaica quotquot inventi fuerint convertuntur.»2 («Dann freilich kommen die
Brüder und Schwestern zu Christus, wenn alle aus dem jüdischen Volk sich
bekehrt haben.»)
Der Begriff «conversio» - Umkehr - muss vom gesamten Kontext Gregors

her, wie schon bemerkt, in einem festen Zusammenhang mit der Thematik des

Exodus gesehen werden, welche die Geschichte Israels bestimmt. Die Umkehr
wird zu Christus geschehen, zum Mysterium seines Todes und seiner Auferwek-
kung, und nicht zur Kirche als institutionelle Grösse, wie dies von einer späteren
Ekklesiologie aufgefasst wurde. Wenn Gregor im Hiobkommentar und auch im
Ezechielkommentar von der Kirche spricht, versteht er darunter immer ihr
Unterwegssein zum Reich Gottes. Das gregorianische Kirchenverständnis ist
eminent mystagogisch, d.h. die Kirche führt zum Mysterium Christi hin. Als
Gemeinschaft der Glaubenden ist sie Zeichen seines Todes und seiner Auferwek-
kung.

Gregor fährt fort:
«Ex illo enirn populo, carnis materiam sumpsit.»3 («Aus jenem Volk hat

Christus Fleisch angenommen»)
Gegen jede doketische, (d.h. dass Christus nur scheinbar Fleisch angenommen

hätte) und spiritualisierende Tendenz der Lehre von der Inkarnation betont
Gregor die leibliche Zugehörigkeit Christi zum jüdischen Volk. Diese klassische

Aussage Gregors hat auch eine überraschende ökumenische Bedeutung für den

Weg der Kirche nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil. Die katholische
Spiritualität des zweiten christlichen Jahrtausends hatte die Leiblichkeit Christi unter
einseitiger Betonung der moralischen und frömmigkeitsmässigen Aspekte der

Christologie immer zu «vergeistlichen» gesucht. So kategorische Sätze wie derjenige

Gregors: «Aus jenem Volk hat er Fleisch angenommen,» sind im Lauf der
Jahrhunderte katholischer Spiritualität nur selten zu finden.

Der Kommentar Gregors fährt weiter:
«Time ergo ad cum fratres ac sorores accedunt, quando ex ea plebe quae

ei cognationem iuncta est, vel qui fortefuturi sunt, velut fratres, vel infirmi, ve-

lut sorores, ad eum, per cognitionem fidei devota gratulatione concurrunt..
Tunc apud eum celeberrimae festivitatis convivium exhibent, quando eum iam

nequaquam quasi purum hominem contemnentes, propinquitatis suae memores,
divinitati se eius inhaerere congaudent.»4 («Dann werden die Brüder und
Schwestern zu ihm kommen, wenn aus jenem Volk, das ihm aufgrund der
Verwandschaft verbunden ist, jene, die zu Israel gehören werden, seien es

Gesunde, Kranke, Brüder, Schwestern, sich bei ihm durch Erkenntnis des

Glaubens mit hingebungsvollen Danksagungen einfinden werden. Dann

33



werden sie bei ihm ein Gastmahl in ausserordentlicher Festfreude halten,
wenn sie ihn seiner verwandtschaftlichen Nähe eingedenk, schon keineswegs

mehr als blossen Menschen missachten, sondern mit Zustimmung seiner

Göttlichkeit anhangen.»)

Hier bricht Gregors tiefer liturgischer Sinn durch: Er begrüsst den Tag der
Fülle der Zeiten als celeberrima festivitas, als «ausserordentliche Festfreude.» an
dem die jüdischen Väter und Brüder zusammen mit denen, die das in Christus
geoffenbarte Mysterium glauben, das Halleluja singen werden. Der Text ist von
einer kosmischen Freude durchdrungen, die man erst in der neuen Schöpfung
voll wahrnehmen wird, eine Freude, die von Juden und Christen gemeinsam
erwartet wird. Aber für Gregor ist es eine ebenso grosse Freude, dass es dabei nicht
bloss um eine passive Erwartung dieses neuen und letzten Exodus Israels und seines

endgültigen Einzugs ins gelobte Land geht. Die Eschatologie Gregors ist
vielmehr höchst dynamisch. Sie gründet sich auf das, was das Anliegen Israels und
darüber hinaus jedes Christen ist, nämlich die vom Geist geleitete Einsicht in das
Wort der Schrift.

«Tunc in domo eiuspanem comedunt, cum postposita observatione super-
iacentis litterae, in sancta Ecclesia mystici eloquii quasi frugis medulla pascun-
tur»5 («Dann werden sie in seinem Hause Brot essen wenn sie, nachdem sie

die blosse Beobachtung des vorliegenden Literalsinnes hinter sich gelassen
haben und in der heiligen Kirche den mystischen Sinn wie das Innere der
Frucht gemessen.»)

Für Gregor ist die einzige Voraussetzung einer weiteren Öffnung Israels für
die Verheissung die Einsicht in die Schrift, welche die gemeinsamen Väter des
Glaubens genährt hat. Das Mysterium Israels in der Geschichte ist das
immerwährende Verwiesensein aller auf diesen Übergang vom Buchstaben zum Geist.
Dieser Übergang wird so gleichzeitig zum hermeneutischen Masstab des Lebens
im Geist. Gregor hält sich lange bei dieser mystagogischen Bedeutung Israels in
der Geschichte auf. Das Mysterium Israels betrifft alle, es ist ein prophetisches
Paradigma, welches einen wahrhaft gottgemässen Weg jedes Glaubenden ermöglicht.

Deshalb begleitet und prägt das Mysterium Israels die Geschichte bis ans
Ende der Zeiten und deshalb ist es auch jetzt aktuelle, in Gang befindliche
Geschichte.

«Sed ecce in fine mundi veniunt, et eum quem prius noverant recognos-
cunt»6 («Siehe, am Ende der Tage kommen sie und anerkennen den, den sie

früher gekannt hatten.»)

In dieser Katechese Gregors kann man auf eindrückliche Weise feststellen,
wie er dem Übergang vom Problem, das Israel betrifft, zu dem, was alle angeht,
treu bleibt. Israel, und das muss unermüdlich betont werden, ist die prophetische
Grundvoraussetzung für jeden von uns, für jede Gemeinde, die zum Reich Gottes
hin unterwegs ist. Für die Bewahrheitung der Treue zum einen Bund stellt sich
die Glaubensfrage mit gleicher Dringlichkeit sowohl für Israel als auch für den.
der sich schon im glaubenden Bekenntnis zu Jesus weiss, der aber in diesem
Glauben noch ständig wachsen muss. Das entspricht dem Exodus, der uns mit
unseren Vätern und zugleich mit den älteren jüdischen Brüdern eint:

34



« Veniant ergo parentes, atque excusso torpore caput moveant, id est hi
qui Redemptori nostro came coniuncti fuerant refectionem quandoque verhi in

fide percipiant, et insensibilitatis pristinae duritiam amittant.»1 («Kommen
mögen also seine Verwandten zum Festmahl und sie mögen, aus dem Schlaf
erwacht, den Kopf wenden, d.h. diejenigen, die unserem Erlöser leiblich
verbunden waren mögen die Nahrung des Wortes im Glauben wahrnehmen
und die frühere Verhärtung des Herzens zugeben.»)
Aber dies betrifft alle, nicht nur die Juden, sondern auch die Christusgläubigen!

Alle haben den Übergang von der Furcht zur Liebe, vom Egoismus zu
immer vollkommenerer Glaubenserkenntnis nötig,

«quia cum cordi nostro timoris sui vestigia imprimit, cuncta in nobis cogi-
tatio terrena contremiscit...et ad Cognitionen: fidei credulitatis gressibuspropin-
quare.»8 («...denn, als er unserem Herzen die Spuren seiner Ehrfurcht
eingeprägt hat, hat unsere ganze irdische Erkenntnis gezittert... und damit
nähert man sich der Erkenntnis des Glaubens mit vertrauensvollen Schritten.»)
Die Rückkehr Israels ist die grosse Freude der Kirche so wie die gegenwärtige

Situation für sie einen grossen Schmerz darstellt. Die Teilnahme des jüdischen
Volkes am Festmahl, das Hiob in seinem neuen Leben Verwandten und Freunden

bereitet, ist sein Trost und sein neues Leben. Die Rückkehr Israels tröstet
Christus und sie richtet die Kirche auf und erfreut sie.

«Sed quia sancta Ecclesia nunc Hebraeorum aversione afficitur, et tunc
conversione revelatur...Consolantur videlicet Christum, consolantur Ecclesia-
m...In membris suis nunc quoque Dominus patitur.»9 («Weil die heilige Kirche
der Juden durch Abneigung nun beschädigt ist, wird sie dann durch die Umkehr

[voll und ganz] offenbar... Sie [die Juden] trösten damit Christus und sie

trösten die Kirche... In seinen Gliedern leidet nun nochmals der Herr.»)
Aber dieses Leiden wird sich in Freude verwandeln, wenn das Volk Israel in

der von Gott bestimmten Fülle der Zeiten durch die Predigt des Elia zum Herrn
kommen wird. Dann wird das Festmahl wirklich universal sein:

«Sed extremo tempore Israelitae omnes adfidem, cognita Eliae praedica-
tione concurrunt...el tunc illud eximium multiplici aggregatione populorum
convivium celebratur.»10 («Aber in den letzten Zeiten werden alle Juden
durch die Predigt des Elia zum Glauben kommen...und dann wird das
ausserordentliche Festmahl in einer zahlreichen Völkerversammlung gefeiert
werden.»)
Das ist das grosse Epos der Geschichte des Heils in Erwartung des gleichen

Herrn, die in den Augen Gregors alle Glaubenden verbindet. Wir haben es mit
einer Geschichtsbetrachtung zu tun, die ihren Blickpunkt in der eschatologischen
Heilsfülle hat. Das ist für Gregor auch das wahrhaft kontemplative Leben, wie er
es in seinen Kommentaren beschreibt. An dieser Stelle tut er es explizit von der

Erfüllung und von der Fülle des Bundes her.:

«Aperire übet oculos fidei et illud extremum sanctae Ecclesiae de suscep-
tione Israelitici popidi convivium contemplari.»11 («Es beliebt die Augen des

Glaubens zu öffnen und jenes letzte Festmahl der heiligen Kirche zu
betrachten, nachdem das Volk Israel [von der Kirche] voll aufgenommen
wurde.»)

35



Das Bild des Festmahls lässt Gregor nicht los! Die Rückkehr Israels ist nicht
die Rückkehr zu Gott als Richter, sondern zum Gott der Väter, welcher der
Bräutigam Israels bleibt. Für die christlichen Zuhörer Gregors bedeutet deshalb
die kontemplative Aufmerksamkeit auf das Festmahl, das der Herr für die Rückkehr

seines Volkes bereitet, eine Glaubensstärkung. Beim Festmahl wird der
Prophet Elia anwesend sein, der die Geladenen mit seiner Gegenwart erfreuen wird,
und jeder wird seine eigene Gabe mitbringen.

Gregor meint die Erfüllung dieses Mysteriums in seinen Anfängen schon
jetzt zu sehen:

«Illudprocul dubio hac sua oblatione complentes quod et cernimus magna
ex parte iam factum, et adhuc credimus perfecte faciendum.»lz («Sie erfüllen
das ohne Zweifel durch dieses ihr Opfer. Wir sehen, dass zum grössten Teil
auch schon geschehen ist, von dem wir bisher geglaubt haben, es müsse noch
vollkommen geschehen.»)

Kann man das nicht als prophetische Vision der Katastrophe der Schoa in
unserem Jahrhunderts sehen, für die wir verantwortlich sind? Einer Katastrophe,
die als Anfang der von Gott bestimmten Zeit gesehen werden kann, und zwar als

Glaubenszeugnis Israels, das durch das Martyrium hindurchgegangen ist? Eine
Katastrophe, die man auch in einer geheimnisvollen Assoziation mit dem
Gottesknecht von Deuterojesaia verbunden hat, der in christlicher Überlieferung
auch Christus in seinem Tod und seiner Auferstehung ist? Ist sie nicht auch schon
Teil der Herrlichkeit, die sich schon jetzt in den von Gott Geliebten zeigt?

Gregor fährt mit seiner prophetischen Interpretation «jener letzten Zeiten»
fort, in denen der Antichrist den Kampf der Geschichte zum schrecklichen Höhepunkt

treiben wird. In jener Zeit wird die Predigt Elias Aufrichtung und
Glaubensstärkung bedeuten und sie wird die Rückkehr Israels zum Bund
beschleunigen, der in Christus als erfüllt erkannt wird. Für Gregor bleibt das
Mysterium Israels in der Kirche dort, wo ihr Tun wirklich erleuchtet ist, trotz des

Versagens vieler Gläubiger, im Gesang des Halleluja gegenwärtig. Gregor ist nicht
nur der Prophet, sondern auch der Poet des Mysteriums! Die Poesie des Mysteriums

kommt vor allem im Lobpreis des Osterereignisses zum Ausdruck, das die
Kirche auf ihrem Weg durch die Geschichte feiert. Das Halleluja ist die poetische
Vergegenwärtigung dessen, was die Mitte des Mysteriums Israels ist. Wenn durch
die vorübergehende Trennung Israels von der neutestamentlichen Glaubensgemeinde

das von den jüdischen Vätern gesungene Halleluja in der Kirche auch
nicht hörbar ist, so ist dieser Gesang doch überliefert durch unsere (christlichen)
Väter. Der gemeinsame Glaube an den Bund bewirkt, dass Christen sich berechtigt

fühlen können, das Halleluja der Juden zu singen. In diesem Kontext grosser
Poesie hat Gregor seiner Kirche in Rom die Bekehrung der Angelsachsen mitgeteilt,

von der er durch einen Brief des Mönches Augustinus erfuhr: «Seht, seht,
dieses Britannien, dessen Sprache sich nur auf barbarische Weise auszudrücken
weiss, erklingt vom Halleluja der Juden wider!»13

Eine den Ereignissen nachgehende prophetische Schriftauslegung und Theologie

kann dazu führen, die Ereignisse auch unserer Zeit zu verstehen. Sie ist, so
hoffen wir mit der neutestamentlichen Eschatologie, auf die Morgenröte einer

36



neuen Geschichte ausgerichtet, und zwar durch die geheimnisvolle Anwesenheit
des gemeinsam gesungenen Halleluja. Wenn die institutionelle Kirche auf ihrem
Weg diese erleuchtete Geschichtstheologie und Geschichtspoesie Gregors vor Augen

gehabt hätte, hätte sie sich von den unglücklichen Theorien heiliger Kriege
ferngehalten. Sie hätte sich dann vor allem nicht in den Kampf gegen das Judentum

eingelassen, ein Kampf, der den prophetischen Sinn der Geschichte ausgehöhlt

hat, dessen Hüterin die Kirche als Dienerin des Wortes doch gewesen wäre.
Gleichzeitig wird die Kirche darüber wachen müssen, dass Prophétie und Poesie

auf dem mühevollen Gang durch die Geschichte durch ihr eigenes Versagen nicht
aufgehalten werden.

ANMERKUNGEN

1. Gregor der Grosse, Moralia in Job 35, 35: PL 76 769.
2. Mor 35,26: PL 76, 763.
3. ibid.
4. ibid.
5. ibid.
6. ibid.
7. ibid. col 764.
8. ibid.
9. Mor 35,27: PL 76, 764.

10. ibid.
11 .Mar 35,34: PL 76,768.
12. ibid.
13. Mor 27,21: PL 76,411.

37


	Die Juden im Denken Gregors des Grossen : Bemerkungen zu Moralia in Job 35,26

