Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Die Juden im Denken Gregors des Grossen : Bemerkungen zu Moralia
in Job 35,26

Autor: Calati, Benedetto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960805

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Juden im Denken Gregors des Grossen ™
Bemerkungen zu Moralia in Job 35,26

von Benedetto Calati, OSB Cam

Diese Studie erhebt nicht den Anspruch, das Thema im Licht des Gesamt-
werkes von Gregor dem Grossen (ca. 540 — 604) und seiner Wirksamkeit als
Papst zu behandeln. Sie lenkt das Augenmerk vielmehr auf den Schluss seines
Hiobkommentars, der Moralia in Job, wo Gregor von seiner Eschatologie her auf
die Juden zu sprechen kommt.

Es mag wichtig sein, die historischen Umstinde dieser lectio biblica
(«Schriftlesung») Gregors im Beisein seines Volkes in Rom zu verstehen. Vor
dem inneren Auge Gregors zeichnet sich am Ende des 6. Jahrhunderts auf ein-
driickliche Weise das Ende des romischen Imperiums mit seiner sakralen Rolle
ab. Der Hiobkommentar, den Gregor als lectio biblica mit seiner Mdnchsgemein-
schaft begann, geht in seinen Anfingen auf die Zeit zurtick, als er Nuntius des
Papstes Pelagius II. in Konstantinopel war. Nach Rom zuriickgekehrt und zum
Papst gewihlt, setzt er die gemeinsame Schriftlesung vor dem Volk fort. Gregor
wird das ganze Buch Hiob kommentieren.

Die prophetisch interpretierte Geschichte des Buches erscheint vor dem inne-
ren Auge Gregors wie eine Arena, welche der Schauplatz des Disputes tiber die
Weltgeschichte ist, in deren Mitte der Mensch auf der Suche nach Gott steht. Da-
bei geht es um die Initiative der Liebe Gottes und ihres Einbrechens in die Welt,
und zwar in verschiedenen aufeinanderfolgenden Phasen, in denen das Wort
Gottes gegeben wird: Auf die erste liebende Initiative der Ersten Bundes folgt das
Neue, das Jesus als Fiille der Liebe Gottes gebracht hat. Dem folgt die Gemeinde
der Glaubenden, die Kirche also, in der jeder Berufene dieses Mysterium lebt. In
dieser Geschichte spielt sich gleichzeitig ein Kampf zwischen Satan und den Men-
schen ab. Er wird immer heisser bis zum Tod und zur Auferweckung Christi und
er findet seine Fortsetzung in den Christen, deren Freundschaft mit Gott in die-
sem Kampf gereinigt und gestirkt wird. Die Auferweckung Christi, die auf pro-
phetische Weise schon im Ersten Testament wirksam ist und auf die das «neue
Leben» hinweist, das Gott dem Hiob nach seiner langen Priifung schenkt, versi-
chert jeden Glaubenden des Sieges iiber das Bose. Dies geschieht, wenn er im
Glauben und in der Hoffnung verwurzelt bleibt und mit der Treue Gottes rechnet
und auf seinen Bund vertraut, den er mit dem Menschen vom ersten Augenblick
der Geschichte an geschlossen hat. Wie mannigfach und gleichzeitig auf” welch
widerspriichliche Weise ist doch dieser Bund auf dem Lebensweg der Viter durch
die Geschichte bekriftigt worden!

* Aus dem Italienischen libersetzt von Martin Cunz.
Don Benedetto Calati, Monastero, 1-52010 Camaldoli (AR).

3l



Diese grossen Linien seiner geistlichen Geschichtskonzeption leiten Gregor
auch bei seiner Lektire des Buches Hiob. Indem er die Schrift mit den Regeln des
mehrfachen Schriftsinnes (Literalsinn oder historischer Sinn, allegorischer Sinn
und Moralsinn) liest, bringt er die Dynamik der Weisheit Gottes in seinem Plan
fiir die Geschichte zum Ausdruck. Der Literalsinn reflektiert dabei aber nur einen
Aspekt des gottlichen Heilsplanes fiir die Welt, seine erste Phase gewissermassen.
Denn die Schrift ist gleichzeitig zur Prophetie hin offen. Gregor formuliert diese
Dynamik im Laufe seiner Erklirungen immer wieder auf apophthegmatische
Weise, d.h. in Form von kurzen orientierenden Ausspriichen, z.B. « Haec historice
facta credimmus, haec mystice facienda speramus.»' («Historisch [aufgrund des Li-
teralsinnes] glauben wir, dass dies geschehen ist, mystisch [auf prophetische Wei-
se] hoffen wir, dass es geschehen wird.»)

Um das Denken Gregors richtig zu verstehen, ist es wichtig, die innere Ver-
bindung zwischen Geist und Wort der Schrift zu beachten. Auf beide beruft er
sich gleichzeitig. Jedes nur moralistische geistliche Verhalten wird in einer prophe-
tischen Zuwendung zur Gegenwart iberwunden, in der es zu leben gilt, um das
Mysterium der Liebe zu erfiillen, zu dem das Wort Gottes der Zugang ist. Gregor
sagt im Laufe seiner Homilien, das Wort Gottes «wachse» mit seinem Leser. Die
Glaubenden, die in der Liebe vollendet sind, bewirken durch ithr Verstindnis der
von Gott in Gang gesetzten Geschichte, dass sich das eine Testament zum andern
hin o6ffnet und dass sich beide in threm Leben erfiillen.

In dieser prophetischen Sicht schaut Gregor die neue Geschichte, auf die die
osterliche Eschatologie hinfiihrt. Ihr erstes Kennzeichen ist die Riickkehr Israels
zur Einheit des Bundes, welche Gregor mit der neutestamentlichen Uberlieferung
in Christus sicht. Das Denken Gregors setzt als ein nichtentwickeltes Thema, das
aber im Hintergrund seiner ganzen Anschauung steht, den immerwahrenden Ex-
odus Israels voraus. Er dient ihm gleichzeitig als prophetisches Modell unseres ei-
genen Weges der Umkehr. Das «neue Leben,» das im Mysterium Hiobs nach der
grossen Versuchung aufscheint, wird als prophetische Idee, gleichsam als Arche-
typus der Geschichte des Heils hingestellt. Mit Hiob, der ja ein Heide ist, wird in
Frage gestellt, was allein jiidischer und christlicher (alt- und neutestamentlicher
Tradition) vorbehalten zu sein scheint. Hiobs ganze Geschichte ist nimlich ein
Modell universaler Geschichte, wie sie sich vor dem Auge Gregors am Ende des
6. Jahrhunderts abzeichnet, eines Jahrhunderts, das vom Untergang der alten
Welt, vertreten durch Rom, geprigt ist. In der Gestalt des Hiob, der als Heide
zum Zeichen des prophetischen Universalismus des Ersten Testaments wird, kon-
nen die neuen (heidnischen) Volker, die dem alten Rom ein Ende bereiten, ihre ei-
gene, heilvolle Geschichte lesen. Diese neuen Volker durfen aber als Kirche und
wanderndes Gottesvolk, welches das Mysterium der Gemeinschaft mit Christus
darstellt, das Mysterium Israels nicht vergessen. Denn es ist das bleibende, ur-
springliche und gleichsam archetypische Paradigma jedes neuen heilbringenden
Eingreifens Gottes in die Geschichte. Ja das Mysterium Israels schliesst diese
neuen Heidenvolker, die Christus begegnen, mit ein, indem es sie an ithr Einge-
pfropftsein in den «edlen Olbaum» (Rom 11,24) erinnert.

Und nun zum Text Gregors: Er kommentiert Hiob 42,11, wo vom Festmahl
des neuen Lebens von Hiob die Rede ist, zu dem seine Geschwister und Freunde

32



kommen: «Alle seine Briider und Schwestern und alle seine alten Bekannten ka-
men und assen mit ihm Brot in seinem Haus und trosteten thn wegen all des Bo-
sen, das der Herr tiber ihn gebracht hatte.» Fiir Gregor ist das das eschatologi-
sche Festmahl der Vélker. In thm nimmt jedoch die Riickkehr Israels zur Einheit
des Heilsbundes einen hervorragenden Platz ein. Nur dann wird man wirklich
von einem Festmahl in einer den ganzen Kosmos umfassenden Freude reden
koénnen, wenn die jidischen Briider Hiob-Christus erkennen werden:

«Tunc quippe fratres sui ac sorores ad Christum veniunt, quando ex plebe
Judaica quotquot inventi fuerint convertuntur.»* («Dann freilich kommen die
Briider und Schwestern zu Christus, wenn alle aus dem jiidischen Volk sich
bekehrt haben.»)

Der Begriff «conversion» — Umkehr — muss vom gesamten Kontext Gregors
her, wie schon bemerkt, in einem festen Zusammenhang mit der Thematik des
Exodus gesehen werden, welche die Geschichte Israels bestimmt. Die Umkehr
wird zu Christus geschehen, zum Mysterium seines Todes und seiner Auferwek-
kung, und nicht zur Kirche als institutionelle Grosse, wie dies von einer spateren
Ekklesiologie aufgefasst wurde. Wenn Gregor im Hiobkommentar und auch im
Ezechielkommentar von der Kirche spricht, versteht er darunter immer thr Un-
terwegssein zum Reich Gottes. Das gregorianische Kirchenverstdndnis ist emi-
nent mystagogisch, d.h. die Kirche fiihrt zum Mysterium Christi hin. Als Ge-
meinschaft der Glaubenden ist sie Zeichen seines Todes und seiner Auferwek-
kung.

Gregor fahrt fort:

«Ex illo enim populo, carnis materiam sumpsit.»* («Aus jenem Volk hat
Christus Fleisch angenommen»)

Gegen jede doketische, (d.h. dass Christus nur scheinbar Fleisch angenom-
men hatte) und spiritualisierende Tendenz der Lehre von der Inkarnation betont
Gregor die leibliche Zugehorigkeit Christi zum jiidischen Volk. Diese klassische
Aussage Gregors hat auch eine liberraschende 6kumenische Bedeutung fiir den
Weg der Kirche nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil. Die katholische Spiri-
tualitat des zweiten christlichen Jahrtausends hatte die Leiblichkeit Christi unter
einseitiger Betonung der moralischen und frommigkeitsméissigen Aspekte der
Christologie immer zu «vergeistlichen» gesucht. So kategorische Sitze wie derje-
nige Gregors: «Aus jenem Volk hat er Fleisch angenommen,» sind im Lauf der
Jahrhunderte katholischer Spiritualitit nur selten zu finden.

Der Kommentar Gregors fihrt weiter:

«Tunc ergo ad eum fratres ac sorores accedunt, quando ex ea plebe quae
ei cognationem iuncta est, vel qui forte futuri sunt, velut fratres, vel infirmi, ve-
lut sorores, ad eum, per cognitionem fidei devota gratulatione concurrunt..
Tunc apud eum celeberrimae festivitatis convivium exhibent, quando eum iam
nequaquam quasi purum hominem contemnentes, propinquitatis suae memores,
divinitati se eius inhaerere congaudent.»* («Dann werden die Briider und
Schwestern zu ihm kommen, wenn aus jenem Volk, das ihm aufgrund der
Verwandschaft verbunden ist, jene, die zu Israel gehdren werden, seien es
Gesunde, Kranke, Brider, Schwestern, sich bei ihm durch Erkenntnis des
Glaubens mit hingebungsvollen Danksagungen einfinden werden. Dann

33



werden sie bel thm ein Gastmahl in ausserordentlicher Festfreude halten,
wenn sie thn , seiner verwandtschaftlichen Nihe eingedenk, schon keines-
wegs mehr als blossen Menschen missachten, sondern mit Zustimmung sei-
ner Gottlichkeit anhangen.»)

Hier bricht Gregors tiefer liturgischer Sinn durch: Er begriisst den Tag der
Fille der Zeiten als celeberrima festivitas, als «ausserordentliche Festfreude,» an
dem die judischen Viter und Bruder zusammen mit denen, die das in Christus
geoffenbarte Mysterium glauben, das Halleluja singen werden. Der Text ist von
einer kosmischen Freude durchdrungen, die man erst in der neuen Schopfung
voll wahrnehmen wird, eine Freude, die von Juden und Christen gemeinsam er-
wartet wird. Aber fur Gregor ist es eine ebenso grosse Freude, dass es dabei nicht
bloss um eine passive Erwartung dieses neuen und letzten Exodus Israels und sei-
nes endgiiltigen Einzugs ins gelobte Land geht. Die Eschatologie Gregors ist viel-
mehr hochst dynamisch. Sie griindet sich auf das, was das Anliegen Israels und
dartiiber hinaus jedes Christen ist, ndmlich die vom Geist geleitete Einsicht in das
Wort der Schrift.

«Tunc in domo eius panem comedunt, cum postposita observatione super-
iacentis litterae, in sancta Ecclesia mystici eloquii quasi frugis medulla pascun-
tur»® («Dann werden sie in seinem Hause Brot essen wenn sie, nachdem sie
die blosse Beobachtung des vorliegenden Literalsinnes hinter sich gelassen
haben und in der heiligen Kirche den mystischen Sinn wie das Innere der
Frucht geniessen.»)

Fiir Gregor ist die einzige Voraussetzung einer weiteren Offnung Israels fiir
die Verheissung die Einsicht in die Schrift, welche die gemeinsamen Viter des
Glaubens gendhrt hat. Das Mysterium Israels in der Geschichte ist das immer-
wiihrende Verwiesensein aller auf diesen Ubergang vom Buchstaben zum Geist.
Dieser Ubergang wird so gleichzeitig zum hermeneutischen Masstab des Lebens
im Geist. Gregor hilt sich lange bei dieser mystagogischen Bedeutung Israels in
der Geschichte auf. Das Mysterium Israels betrifft alle, es ist ein prophetisches
Paradigma, welches einen wahrhaft gottgemissen Weg jedes Glaubenden ermog-
licht. Deshalb begleitet und pragt das Mysterium Israels die Geschichte bis ans
Ende der Zeiten und deshalb ist es auch jetzt aktuelle, in Gang befindliche Ge-
schichte.

«Sed ecce in fine mundi veniunt, et eum quem prius noverant recognos-
cunt»® («Siehe, am Ende der Tage kommen sie und anerkennen den, den sie
friher gekannt hatten.»)

In dieser Katechese Gregors kann man auf eindriickliche Weise feststellen,
wie er dem Ubergang vom Problem, das Israel betrifft, zu dem, was alle angeht,
treu bleibt. Israel, und das muss unermiidlich betont werden, ist die prophetische
Grundvoraussetzung fiir jeden von uns, fiir jede Gemeinde, die zum Reich Gottes
hin unterwegs ist. Fiir die Bewahrheitung der Treue zum einen Bund stellt sich
die Glaubensfrage mit gleicher Dringlichkeit sowohl fur Israel als auch fir den,
der sich schon im glaubenden Bekenntnis zu Jesus weiss, der aber in diesem
Glauben noch stindig wachsen muss. Das entspricht dem Exodus, der uns mit
unseren Vitern und zugleich mit den alteren jiidischen Brudern eint:

34



«Veniant ergo parentes, atque excusso torpore caput moveant, id est hi
qui Redemptori nostro carne coniuncti fuerant refectionem quandoque verbi in
fide percipiant, et insensibilitatis pristinae duritiam amittant.»” («Kommen
mogen also seine Verwandten zum Festmahl und sie mogen, aus dem Schlaf
erwacht, den Kopf wenden, d.h. diejenigen, die unserem Erloser leiblich ver-
bunden waren mogen die Nahrung des Wortes im Glauben wahrnehmen
und die frihere Verhartung des Herzens zugeben.»)

Aber dies betrifft alle, nicht nur die Juden, sondern auch die Christusglaubi-
gen! Alle haben den Ubergang von der Furcht zur Liebe, vom Egoismus zu im-
mer vollkommenerer Glaubenserkenntnis nétig, |

«quia cum cordi nostro timoris sui vestigia imprimit, cuncta in nobis cogi-
tatio terrena contremiscit...ct ad cognitionem fidei credulitatis gressibus propin-
quare.»® («...denn, als er unserem Herzen die Spuren seiner Ehrfurcht ein-
geprigt hat, hat unsere ganze irdische Erkenntnis gezittert... und damit nd-
hert man sich der Erkenntnis des Glaubens mit vertrauensvollen Schritten.»)
Die Riickkehr Israels ist die grosse Freude der Kirche so wie die gegenwarti-

ge Situation fiir sie einen grossen Schmerz darstellt. Die Teilnahme des jiidischen
Volkes am Festmahl, das Hiob in seinem neuen Leben Verwandten und Freun-
den bereitet, ist sein Trost und sein neues Leben. Die Riickkehr Israels trostet
Christus und sie richtet die Kirche auf und erfreut sie.

«Sed quia sancta Ecclesia nunc Hebraeorum aversione afficitur, et tunc
conversione revelatur...Consolantur videlicet Christum, consolantur Ecclesia-
m...In membris suis nunc quoque Dominus patitur.»® («Weil die heilige Kirche
der Juden durch Abneigung nun beschédigt ist, wird sie dann durch die Um-
kehr [voll und ganz] offenbar... Sie [die Juden] trosten damit Christus und sie
trosten die Kirche... In seinen Gliedern leidet nun nochmals der Herr.»)
Aber dieses Leiden wird sich in Freude verwandeln, wenn das Volk Israel in

der von Gott bestimmten Fiille der Zeiten durch die Predigt des Elia zum Herrn
kommen wird. Dann wird das Festmahl wirklich universal sein:

«Sed extremo tempore Israelitae omnes ad fidem, cognita Eliae praedica-
tione concurrunt...et tunc illud eximium multiplici aggregatione populorum
convivium celebratur»'® («Aber in den letzten Zeiten werden alle Juden
durch die Predigt des Elia zum Glauben kommen...und dann wird das aus-
serordentliche Festmahl in einer zahlreichen Volkerversammlung gefeiert
werden.»)

Das ist das grosse Epos der Geschichte des Heils in Erwartung des gleichen
Herrn, die in den Augen Gregors alle Glaubenden verbindet. Wir haben es mit ei-
ner Geschichtsbetrachtung zu tun, die ihren Blickpunkt in der eschatologischen
Heilsfiille hat. Das ist fiir Gregor auch das wahrhaft kontemplative Leben, wie er
es in seinen Kommentaren beschreibt. An dieser Stelle tut er es explizit von der
Erfillung und von der Fiille des Bundes her:.:

«Aperire libet oculos fidei et illud extremum sanctae Ecclesiae de suscep-
tione Israelitici populi convivium contemplari»'' («Es beliebt die Augen des
Glaubens zu 6ffnen und jenes letzte Festmahl der heiligen Kirche zu be-
trachten, nachdem das Volk Israel [von der Kirche] voll aufgenommen wur-
de.»)

39



Das Bild des Festmahls lisst Gregor nicht los! Die Riickkehr Israels ist nicht
die Riickkehr zu Gott als Richter, sondern zum Gott der Viter, welcher der
Brautigam Israels bleibt. Fiir die christlichen Zuhorer Gregors bedeutet deshalb
die kontemplative Aufmerksamkeit auf das Festmahl, das der Herr fiir die Riick-
kehr seines Volkes bereitet, eine Glaubensstiarkung. Beim Festmahl wird der Pro-
phet Elia anwesend sein, der die Geladenen mit seiner Gegenwart erfreuen wird.
und jeder wird seine eigene Gabe mitbringen.

Gregor meint die Erfiillung dieses Mysteriums in seinen Anfingen schon
jetzt zu sehen:

«lllud procul dubio hac sua oblatione complentes quod et cernimus magna
ex parte iam factum, et adhuc credimus perfecte faciendum.»'? («Sie erfiillen
das ohne Zweifel durch dieses ihr Opfer. Wir sehen, dass zum grossten Teil
auch schon geschehen ist, von dem wir bisher geglaubt haben, es miisse noch
vollkommen geschehen.»)

Kann man das nicht als prophetische Vision der Katastrophe der Schoa in
unserem Jahrhunderts sehen, fiir die wir verantwortlich sind? Einer Katastrophe,
die als Anfang der von Gott bestimmten Zeit gesehen werden kann, und zwar als
Glaubenszeugnis Israels, das durch das Martyrium hindurchgegangen ist? Eine
Katastrophe, die man auch in einer geheimnisvollen Assoziation mit dem Got-
tesknecht von Deuterojesaia verbunden hat, der in christlicher Uberlieferung
auch Christus in seinem Tod und seiner Auferstehung ist? Ist sie nicht auch schon
Teil der Herrlichkeit, die sich schon jetzt in den von Gott Geliebten zeigt?

Gregor fahrt mit seiner prophetischen Interpretation «jener letzten Zeiten»
fort, in denen der Antichrist den Kampf der Geschichte zum schrecklichen Hohe-
punkt treiben wird. In jener Zeit wird die Predigt Elias Aufrichtung und
Glaubensstiarkung bedeuten und sie wird die Riickkehr Israels zum Bund be-
schleunigen, der in Christus als erfiillt erkannt wird. Fir Gregor bleibt das My-
sterium Israels in der Kirche dort, wo ihr Tun wirklich erleuchtet ist, trotz des
Versagens vieler Glaubiger, im Gesang des Halleluja gegenwirtig. Gregor ist nicht
nur der Prophet, sondern auch der Poet des Mysteriums! Die Poesie des Myste-
riums kommt vor allem im Lobpreis des Osterereignisses zum Ausdruck, das die
Kirche auf ihrem Weg durch die Geschichte feiert. Das Halleluja 1st die poetische
Vergegenwirtigung dessen, was die Mitte des Mysteriums Israels ist. Wenn durch
die voriibergehende Trennung Israels von der neutestamentlichen Glaubensge-
meinde das von den jidischen Vitern gesungene Halleluja in der Kirche auch
nicht horbar ist, so ist dieser Gesang doch tiberliefert durch unsere (christlichen)
Viiter. Der gemeinsame Glaube an den Bund bewirkt, dass Christen sich berech-
tigt fliihlen konnen, das Halleluja der Juden zu singen. In diesem Kontext grosser
Poesie hat Gregor seiner Kirche in Rom die Bekehrung der Angelsachsen mitge-
teilt, von der er durch einen Brief des Mdnches Augustinus erfuhr: «Seht, seht,
dieses Britannien, dessen Sprache sich nur auf barbarische Weise auszudriicken
weiss, erklingt vom Halleluja der Juden wider!»!3

Eine den Ereignissen nachgehende prophetische Schriftauslegung und Theo-
logie kann dazu fiihren, die Ereignisse auch unserer Zeit zu verstehen. Sie ist, so
hoffen wir mit der neutestamentlichen Eschatologie, auf die Morgenrdte einer

36



neuen Geschichte ausgerichtet, und zwar durch die geheimnisvolle Anwesenheit
des gemeinsam gesungenen Halleluja. Wenn die institutionelle Kirche auf ithrem
Weg diese erleuchtete Geschichtstheologie und Geschichtspoesie Gregors vor Au-
gen gehabt hitte, hétte sie sich von den ungliicklichen Theorien heiliger Kriege
ferngehalten. Sie hétte sich dann vor allem nicht in den Kampf gegen das Juden-
tum eingelassen, ein Kampf, der den prophetischen Sinn der Geschichte ausge-
hohlt hat, dessen Hiiterin die Kirche als Dienerin des Wortes doch gewesen wire.
Gleichzeitig wird die Kirche dariiber wachen mussen, dass Prophetie und Poesie
auf dem miihevollen Gang durch die Geschichte durch ihr eigenes Versagen nicht
aufgehalten werden.

el oo ol e U I S R

—
W N —

ANMERKUNGEN

. Gregor der Grosse, Moralia in Job 35, 35: PL 76, 769.
. Mor 35,26: PL 76, 763.
. ibid.

. ibid.

. ibid.

. ibid.

. ibid. col 764.

. ibid.

.Mor 35,27: PL 76, 764.
. ibid.

. Mor 35,34: PL 76,768.
. ibid.

. Mor 27,21: PL76,411.

37



	Die Juden im Denken Gregors des Grossen : Bemerkungen zu Moralia in Job 35,26

