Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Juden und Christen : eine Frage von "Okumene?" : Was uns Romer
15,7-13 dazu lehrt

Autor: Reichrath, Hans L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960804

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Juden und Ch_risten —
Eine Frage von «Okumene?»
Was uns Romer 15,7-13 dazu lehrt

von Hans L. Reichrath

Aus der jidischen Wurzel stammend, ein katholischer Priester und Theolo-
ge, nicht nur in Paris Judaistik lehrend, in kritischen Jahren als Journalist im bri-
tischen Mandat Palistina lebend und seit Jahrzehnten Mitarbeiter der Stiftung
fiir Kirche und Judentum: Unser verehrter Jubilar, Prof. Kurt Hruby, ist wahrhaft
ein Homo Oecumenicus! — Was liegt da niher, ihm zu seinem 70. Geburtstag in
aller Dankbarkeit einen bescheidenen Beitrag zu widmen, der sich mit dem oku-
menischen Aspekt der judisch-christlichen Beziehungen beschiftigt.

L

Am friithesten und wohl auch am prignantesten hat in unserer Zeit wohl

Karl Barth unsere Thematik auf den Punkt gebracht:

— In einer Textvorlage fiir die Vollversammlung des Okumenischen Rates der
Kirchen in Evanston 1954 steht ein Satz, der damals leider nicht zum Tragen
kam: «Das Problem der Einheit der Kirche mit Israel ist das erste Problem der
6kumenischen Einigung.»!

— 1959 kann er dann in seiner Kirchlichen Dogmatik Bd. IV 3(2) S. 1007 schrei-
ben: «Auch die 6kumenische Bewegung von heute leidet schwerer unter der
Abwesenheit Israels als unter der Roms und Moskaus! Die Kirche muss mit
der Synagoge leben: nicht... als mit einer anderen Religion oder Konfession,
sondern mit der Wurzel, aus der sie selbst hervorgegangen ist.»

— Und in seinem «6kumenischen Testament» (K. G. Steck) findet sich 1966, an
die Mitglieder des Einheitssekretariats in Rom gerichtet, der programmatische
Satz: «Die okumenische Bewegung wird deutlich vom Geiste des Herrn getrie-
ben. Aber wir sollen nicht vergessen, dass es schliesslich nur eine tatséchliche
grosse Okumenische Frage gibt: unsere Beziechung zum Judentum.»?

Wie K. Barth zu dieser, in seiner Entwicklung wohl spateren Einsicht ge-
kommen ist, und was er damit vollumfinglich meinte, soll uns hier nicht weiter
beschaftigen?. Seine klare Ablehnung christlicher Judenmission, als Kon-
sequenz gesehen, spricht allerdings eine deutliche Sprache*. Zwar sprach die er-
ste Vollversammlung des Okumenischen Rates in Amsterdam 1948 bereits da-
von, dass «Gott uns mit den Juden in einer Solidaritdt besonderer Art verbun-
den (hat), indem er in Seinem Heilsplan unser beider Beziehung miteinander
verknlipfte», doch der christlich-kirchliche Absolutheitsanspruch brach sich

* Dr. h.c. Hans Reichrath, Im Tempel 47, D-6660 Zweibruicken

22



noch Bahn: Die Erfiillung des Missionsauftrages «fordert den Einschluss des ji-
dischen Volkes in unsere Aufgabe der Evangelisation», nach «Uberwindung der
bestehenden Schranken» als «Mission unter den Juden»: «Den Mitgliedskirchen
des OR empfehlen wir, sie mochten zur Universalitit des Auftrages unseres
Herrn zurtickzufinden suchen, indem sie das jidische Volk in ithre evangelistische
Arbeit einbeziehen.»® Auch das Zweite Vatikanische Konzil hielt sich vor einem
weiteren Schritt zurtick. Obwohl es 1965 in NOSTRA AETATE, Zeph 3,9 zitie-
rend, davon spricht, dass die Volker dem Herrn dereinst mit den Propheten
«Schulter an Schulter dienen», hat es seine Erklarung nicht im DECRETUM DE
OECUMENISMO untergebracht, sondern bei den «nichtchristlichen Religio-
nen».

IL.

Es kann mithin bei unserem Thema nicht nur darum gehen, die zutiefst ge-
storten und zu erneuernden Bezichungen zwischen Christen und Juden von einer
jeweils lokalen, regionalen oder konfessionellen Ebene unterschiedlicher «Kir-
chen» zu dialogbereiten Juden auf eine Uberregionale, weltweite Ebene auszudeh-
nen oder zu verbreiten. In der Substanz muss es heute um mehr gehen.

Die Frage ist, ob dabei der Begriff «Okumene» iiberhaupt geeignet ist. Ab-
gesehen von seinen unterschiedlichen Verwendungsmoglichkeiten ist das Wort
noch exklusiv christlich besetzt fur «eine Gemeinschaft von Kirchen, die unseren
Herrn Jesus Christus als Gott und Heiland anerkennen» — so die «Basis des
ORK» — mit der Folge, dass «Okumene» nur durch Missionierung der Juden zur
Kirche realisierbar erscheint. Ferner: Welche Konsequenzen hat es fiir unser The-
ma, dass der ORK im Grunde nur die nichtromische Christenheit vertritt, wiéh-
rend sich die romisch-katholische Kirche, wenn auch mit gewissen Abstrichen ge-
geniiber frither, immer noch als «die» Kirche sieht, ausserhalb der es letztlich kein
Heil gibt? Hinzu kommt heute, dass die romische Kirche in einem Prozess schwe-
rer existentieller Anfechtungen lebt und der Gedanke der Okumene wenig Gegen-
liebe zu finden scheint.

Und was ist mit den immer noch zu zahlreichen und trennend empfundenen
«Lehrunterschieden», oder mit der schmerzlichen Tatsache, dass Teile der Chri-
stenheit immer noch nicht das Mahl ihres Herrn miteinander feiern?

Welcher «Kirche» wire also das Judentum zuzuordnen? Die «Kirche Jesu
Christi» ist eben gerade nicht mit einer unserer Kirchen identisch — eine sehr
wichtige Feststellung auch fiir das Verstindnis von Rém 15,7 ff. Dem entspricht
auf jidischer Seite bei aller «Einheit» eine kaum zu liberbietende Vielfalt der Exi-
stenz jlidischen Lebens.

Das im 5.Jh.v.Chr. bei Herodot auftauchende griechische Wort oikuméne
meinte «die ganze bewohnte Erde». Bei Mt 24,14 ist es der Raum, in dem die
Kirche das Evangelium zu verkiinden hat. Schon im 2.Jh. beginnt bei den Kir-
chenvitern eine Inanspruchnahme fir «die Kirche», die sich mit dem «Erdkreis»
ineinssetzt, mit der Folge, dass die sog. Okumenischen Konzilien mehr iiber

23



Allgemeingultigkeit und Rechtglaubigkeit bestimmen. Erst in neuerer Zeit ge-
winnt der Begrifl wieder mehr «universale» Bedeutung, als Ausdruck fiir eine
weltweit verbundene Christenheit.

Das Verhiltnis zum Judentum war iiber all die Jahrhunderte, bei aller
«Asymmetrie»®, sicher auch eine Spiegelung der jeweiligen Sichtweisen von
«Okumene». Bei aller Vielfalt der christlichen Stimmen” ist dennoch nicht zu
uberschen, wie die Diskussion sich vom Problem der Verbesserung menschlich-
theologischer Beziehungen nach der Katastrophe von «Auschwitz»® mehr und
mehr grundlegenden Fragen einer mehrdimensionalen Verhiltnisbestimmung zu-
gewandt hat®. Dabei kann der Begriff «Okumene» als Ideal- oder Zielbegriff
durchaus beibehalten werden.

III.

Es ist schwer auszumachen, inwieweit die tiberkommene Enterbungs- oder
Substitutionslehre (die «Kirche» ist das «neue» bzw. «wahre» Israel/Volk Gottes,
das Judentum ist verworfen) prinzipiell iiberwunden ist. Zu hartnackig halten
sich noch ihre Ausldufer und Nachwirkungen, auch in der Theologie'®. Dennoch
kann man den Eindruck haben, dass niemand mehr wagen kann, hinter die Pro-
klamation des Evang. Kirchentages von Berlin 1961 zuriickzugehen: Der Bund
Gottes mit Israel, seinem ersterwihlten Volk, ist nicht aufgekiindigt worden!!*

Doch was ist dann mit dem nachbiblischen Judentum, seiner jahrhunderteal-
ten Galut- bzw. Diaspora-Existenz und seinem 1948 neu gegriindeten eigenen
Staat im Heiligen Land?'? Was bedeutet das alles?

— Sollte nun von einer «unkiindbaren Solidaritit» geredet werden zwischen Kir-
che und Judentum?'3

— @Gibt es nun zwei Blinde oder nur einen?'+

— Ist hinfort nur «ein Gottesvolk» oder deren zwei? Entspricht es letzter bibli-
scher Wahrheit, von einem «gespaltenen Gottesvolk» auszugehen?!*

— Gibt es vielleicht so etwas wie eine «Okumene der Gottesfiirchtigen»?!6

— Handelt es sich bei Juden und Christen etwa sogar um «eine Religion» oder
um «einen Glauben?» Oder miissen wir von «zwei Glaubensweisen» ausgehen:
Pistis oder Emuna?!”?

— Haben wir es mit einer «heilsgeschichtlichen Arbeitsteilung» oder mit «zwei
Heilswegen» zu tun?!® .

— Ist die paulinische Vision in Rém 11 vom «Mysterium» des Olbaumes mit sei-
ner einen Wurzel und den ausgebrochenen bzw. eingepfropften Zweigen sowie
von der letztendlichen Rettung «ganz Israels» theologisch bereits voll ausge-
schopft und begriffen worden — im Kontext der gesamten Schrift des alten und
neuen Testamentes?!®

— Gibt es in Wahrheit nicht doch eine stirkere Verbundenheit, geradezu eine
«Abhéangigkeit der Kirche vom Judentum»?2°

— Sind die Heidenchristen, also wir, etwa («nur») «Hinzugekommene» zu dem ei-
nen Bund mit dem Volke Gottes??!

— Kirche und Israel - eine «Existenz im Miteinander»?*2

24



F. W. Marquardt dazu: «Wird ein Mensch Christ, so beruft ihn Gott eben
damit zur Lebensgemeinschaft mit dem jidischen Volk.»?3

Die Beschiftigung mit einem am 2. Advent in der Perikopenordnung aufge-
nommenen, aber lange Zeit oder oft in seiner eigentlichen Bedeutung wenig be-
achteten Text, soll uns weiteren Aufschluss geben und nach Moglichkeit be-
stimmte Auslegungsmuster korrigieren helfen, soweit dies nicht bereits durch die
deutlichen Aussagen wie etwa in Rom 9-11 und Eph 2,11 ff geschehen ist.?4

Es geht um Rom 15,7-13.23

Mit dem 15. Kapitel des Romerbriefes endet praktisch der «sachliche», mehr
«objektive» Teil dieses Briefes, vor dem abschliessenden Kap. der Empfehlungen
und Grisse. Es ist schon bezeichnend, dass in dem vom Hiiretiker Marcion im
2.Jh. benutzten Text gerade diese beiden Kapitel fehlten.?¢

Doch auch nach riickwirts hat man oft mit diesem Kap. 15 nichts Rechtes
anfangen konnen, oft schon allein, weil man vor lauter reformatorischer «Recht-
fertigung allein aus Gnaden/Glauben» die Struktur des Romerbriefes und seine
eigentliche Thematik verkannt hat und schon die Kap. 9-11 wie einen Fremdkor-
per empfand.2’

Das Eigentliche beginnt bereits 1,16: «...zuerst den Juden und dann auch
den Griechen (Heiden)».?#

Heiden und Juden stehen unter Gottes Zorn (1,18-3,20). «Jetzt aber» ist «fur
allen Gottes Gerechtigkeit offenbar geworden, «aus dem Glauben (an?) Jesus
Christus» (3,21 ff). Gott ist der Gott «aller Menschen», auch der «Heiden», nicht
nur der «Juden» (3,28-29). Alle sind nun «Kinder Gottes», demnach «Erben Got-
tes, Miterben Christi» (9,16-17). Israel bleibt das «Erstlingsbrot» und die «Wur-
zel» (heiden-) christlicher Existenz (11,16 ff). Seine funktionale «Verstockung» ist
voriibergehend «bis die Vollzahl der Heiden eingegangen sein wird» (11,25 ff).
Am Ende, wenn Gott alles in allem sein wird (1 Kor 15,20-28!), wird «ganz Isra-
el» gerettet werden.??

Angesichts dieser vorauslaufenden heilsgeschichtlichen Einsichten wollen wir
uns Roém 15,7-13 zuwenden, denn nun ist die «Verkiindigung im Welthorizont»
des Paulus (10,18) als das alles Entscheidende deutlich: «Gottes Handeln in Chri-
stus gilt der Welt» (Eichholz), und: «Christus wirkt fiir die Juden. Er tut dies
durch das herbeirufen der Vélker.» (Marquardt)3©.

Obgleich V. 7 («Darum») an das Vorausgegangene anzukniipfen scheint,
geht es hier nicht nur um das allgemeine Problem von «Starken» und «Schwa-
chen» («Fleisch» oder «Gemiise»?) in der Gemeinde Roms, die auch nicht nur
aus «Heidenchristen» zusammengesetzt gewesen sein dirfte und in der die Pro-
bleme, wie tiberall, quer durch die Gruppierungen gegangen sein diirften.*!

Von 14,1 ff her spricht manches dafiir, dass es, wie bereits im Zuge der be-
ginnenden Heidenmission des Paulus nach der Apg und dem Gal (Aposteldek-
ret!), um die Schwierigkeiten gemeinsamer Mahlzeiten ging, also um das Mitein-
ander angesichts unterschiedlicher ritueller Reinheitsvorstellungen (jiidische Hala-
cha!), und damit um die Frage jeweiliger Identitit oder Ablosung.3?

Grundlage und Vorbild der Einheit ist «der Messias», der «uns» (oder
«euch») angenommen hat (vgl. Mk 10,42-45; Eph2,11 ff) — und zwar «zur Ehre

25



Gottes» (Phil 2,11), wie ja Paulus durchgingig kein «Christozentriker» war, der
die Unterschiede zwischen Gott und seinem Messias verwischt hiitte. V. 8 wird
gleichsam als Lehrsatz gestaltet: Christus, der Messias, ist ein Diener (Diakon)
der Beschneidung (Beschnittenen) geworden, um als solcher fir die Wahrheit
(Wahrhaftigkeit) Gottes zu zeugen und die den Vitern gegebenen Verheissungen
(Zusagen) zu bestitigen und zu befestigen (zu «erfiillen»?).

Der Messias als Diener (U. Wilckens: «Funktionir») der Beschneidung: Das
kann doch bei Paulus nur heissen, dass der Mensch Jesus in seiner gottlichen
Funktion notwendigerweise als Jude geboren wurde, als Jude toratreu im Juden-
tum lebte, litt und starb, um sodann und deshalb von Gott als sein «Knecht» be-
stitigt zu werden («Auferweckung»), und der gerade dadurch den Weg freimach-
te zur Versohnung der Volker («Unbeschnittene»).?3 Es sei hier auch an Gal
3,14.29 erinnert, wo der Bogen von Abrahams Segen iiber Christus zu den Hei-
den gespannt wird.

Die «Wahrheit» Gottes (hebr.%emer) d.h. hier: seine Verlisslichkeit, seine
Bundestreue gegentiber seinem erwihlten Volk. Treue ist ein «integrierender Teil
der Gerechtigkeit und Barmherzigkeit Gottes», auf die sich auch die Heiden ver-
lassen diirfen (W. Schmithals). Wie hiufig haben doch Christen noch nicht be-
griffen, dass sie ohne die Betonung dieser Treue Gottes gerade gegentiber seinem
«halsstarrigen Volk» keinen verldsslichen Boden unter ihren Flissen hitten! Otto
Michel: Das AT beschreibt einen Gottesweg, der durch das neutestamentliche
Geschehen nicht aufgelost werden kann. Sofern sich Christen dabei in die «Ver-
werfungslehre» fliichten, um ihre Vorteile herauszustreichen, vergessen sie stin-
dig, dass sie nach bald 2000 Jahren Kirchengeschichte und nach dem Holocaust
selbst eigentlich zu den Verworfenen gerechnet werden miissten. Stattdessen soll-
ten die Volker Gott verherrlichen um Seines Erbarmens willen (V. 9; 11,30f), da
sie, die Heiden, und d.h. «wir», «allein aus Gnaden» an allem teilhaben diirfen.

Soweit reformatorisch-protestantische Rechtfertigungstheologie die Beto-
nung des «allein aus Gnaden/Glauben» gegen das den Juden auferlegte «Gesetz»
und seine «Werke» ausspielt bzw. ihren Standort nur im Gegensatz dazu defi-
niert, hat sie die heilsgeschichtlichen Zusammenhéange (Bund und Tora!) bei Pau-
lus und in unserem Textabschnitt nicht begriffen.** Wenn es im Zusammenhang
3,21-31 heisst: Jetzt aber ist unabhingig vom Gesetz Gottes Gerechtigkeit offen-
bar geworden aus Glauben, dann liegt die Betonung nicht auf einer Abwertung
der Funktion der Tora fiir die Juden (und damit fur alle), sondern auf «alle Men-
schen», die nunmehr «ohne des Gesetzes Werke» Zugang zu dem einen Gott ha-
ben. Als «Miterben Christi» sind sie zu «Erben Gottes» geworden (8,17; vgl. 7.6;
9,24; 10,12.13 und Gal 2,15 ff; 3,2 {f. 14. 26. 28-29!).

Die VV. 9b-12 sollen den Schriftbeleg fiir dieses Geschehen liefern. Sie be-
zeugen damit (wenn auch z.T. in der paraphrasierenden Fassung der Septuagin-
ta) die Bedeutung der gesamten Schrift des AT als lebendiges Gotteswort in sei-
nen drei Teilen: Tora, Propheten und Schriften («TeNaCH»).

Alle nun folgenden Schriftstellen haben ein Thema, und es ist dies auch am
Ende des R6m das Thema des Paulus: Das Herbeirufen und das Hinzukommen
der Heiden zu dem einen Volke Gottes, um mit den zuvor auserwihlten Juden
Gott zu preisen.

26



Es ist im Grunde das Thema der «Vélkerwallfahrt zum Zion»3S:
Ps 18,50 «Darum will ich Dich preisen unter den Heiden.»
Dtn 32,43 «Ihr Heiden, freut euch mit seinem Volk.»
Ps 117,1 «Lobt den Herrn, alle Heiden , preisen sollen ihn alle Volker.»
Jes 11,1.10 «Kommen wird der Spross aus der Wurzel Isais; er wird sich erhe-
ben um tiber die Heiden zu herrschen. Auf ihn werden sich die Heiden verlas-
sen.»

Hier ist nicht nur von dem Verhiltnis von «Judenchristen» und «Heiden-
christen» als der «Kirche» aus der « Wurzel Christus» die Rede, sondern in einer
«eschatologischen Epiphanie» (O. Michel) von der in der Endzeit sich vollziehen-
den Gemeinschaft zwischen Juden und Heiden.3°® Der Auftrag Israels fUr die
Volker ist zwar mit dem Kommen Christi als dem «Erstling» (1 Kor 15,20) in die
Endphase eingetreten, aber (noch) nicht vollendet i.S. einer existential-anthropo-
logischen «priisentischen Eschatologie» (wie, auf der Grundlage johanneischer
Theologie bet Bultmann u.a.). V. 13 macht vielmehr deutlich, dass an eine «futu-
rische Eschatologie» (Eichholz) gedacht ist: «Der Gott aber der Hoffnung (Er-
wartung, Zuversicht) erfiille euch mit aller Freude und mit allem Frieden im
Glauben, damit ihr reich werdet (Uberfluss habt) an Hoffnung in der Kraft des
Heiligen Geistes.»

«Der Heilige Geist ist hier als «Angeld (Anzahlung) auf Zukiinftiges» zu ver-
stehen (2 Kor 1,22). Das Zukiinftige ist dann das wahrhaft «6kumenische» Reich
Gottes!

Es ist die einzige Stelle im NT, in der vom «Gott der Hoffnung» die Rede ist
(vgl. aber Eph 2,12). Dass «ein greifbarer Gott ein Gotze ist» (Luther), war vom
AT her jedem Juden klar. Der Gott vergangener Taten und Befreiungen ist und
bleibt jedoch immer zugleich der «kkommende Gott».37

Das gilt auch von seinem «Sohn» Jesus Christus, dessen «Wiederkunft» (Pa-
rusie) wir Christen erwarten: Das NT — Off 22,20 — schliesst mit dem Gebets-
schrei «Amen. Komm, Herr Jesus!»

Bis dahin wird die Vision des Paulus von der «Kirche aus Juden und Hei-
den» und vom «Mysterium» der Verflochtenheit der Rettung der Heiden und
ganz Israels (Rom 11,25 ff) auf ihre Vollendung warten miissen.

Das in vielerlei Weise schwierig zu bestimmende und mit Leben zu fiillende
Verhiltnis zwischen Juden und Christen (was fiangt die Kirche mit dem «Nein»
der Juden zum bereits erschienenen «Messias Israels» an, und was kann sie den
Juden glaubhaft «Neues» bezeugen?) ist notwendigerweise zwar auch ein Gegen-
einander (die Juden «eiferstichtig» machen 11,11), aber heilsgeschichtlich grundle-
gend seit Christus ein «Miteinander», ein «Mitteilhaben an der Wurzel».?8

An dieser theologischen Einsicht, fur die unser Text ein Beleg sein sollte, ha-
ben sich alle anderen Befunde zuniichst einmal zu messen und zu bewdhren —
nicht umgekehrt.3°

«In der Begegnung mit dem Judentum hat die Kirche gelernt, dass nicht sie
das Ziel aller Wege Gottes ist, sondern dass sie ihr Ziel darin findet, mit Israel als
Licht der Heiden zu leuchten...»*°

Juden und Christen - OKUMENE auf dem WEG!

I

21



W b

wn

-3 N

10.

11

12.

28

ANMERKUNGEN

. Zit.n. Henrix in: Freib. Rundbr. Jg. 1976 S. 27. Das 6kumen. Pfingsttreffen in Augs-

burg 1971: «Okumenische Begegnungen ohne Beteiligung von Juden sind unvoll-
standig, weil christlicher Glaube ohne die jiid. Wurzel sich falsch — unbiblisch — ent-
wickelt.» (zit.b. Rendtor{f/Henrix, Die Kirchen und das Judentum. Dokumente von
1945-1985, S. 650). Ahnlich H. Frankenmoélle in: Theologie und Glaube 1984, S. 80;
K. Kertelke in: H. Goldstein, Gottesverdchter und Menschenfeinde S. 76; Martin-
Achard in: Okum. Diskussion X, 2/1964 S. 33 ff. Vgl. ferner die Beitriige von R.
Schaeffler und H.H. Henrix in: Henrix/Stohr, Exodus und Kreuz im 6kumenischen
Dialog zwischen Christen und Juden S. 166 [T, 188 ff, sowic P. Lapide, Okumene aus
Christen und Juden (1972).

. Zit.n. Henrix aaO. (Anm. 1), S. 27.
. Dazu F.-W. Marquardt, Die Entdeckung des Judentums fiir die christliche Theolo-

gie. Israel im Denken Karl Barths (1967). B. Klappert, Israel und die Kirche. Erwi-
gungen zur Israellehre Karl Barths (1980). Marquardt, Von Elend und Heimsu-
chung der Theologie (1988) S. 377. Marikje Smid, Deutscher Protestantismus und
Judentum 1932/1933 (1990) S. 289 ff mit einem krit. Hinweis auf Barths Predigt
vom 10.12.33 zu Rém 15,5-13.

. Dazu Marquardt, Die Entdeckung... (Anm. 3) S. 357 f.
. Text b. Rendtorff/Henrix, Dokumente (Anm. 1), S. 325 . Ferner: F.v. Hammer-

stein, Der Stellenwert Israels im ORdK, in: Judaica Nr. 2+ 3/1978. Ders.. Christ-
lich-jiidischer Dialog in 6kumenischer Perspektive, in: Ev. Th. 2/1982 S. 191 ff.
Nach den deutlichen Worten der Rhein. Synode gegen cine falsch verstandene Ju-
denmission (4.(6) b. Rendtorff/Henrix aaO. S. 595) replizierte der Konvent der Be-
kennenden Gemeinschaften in den Evang. Kirchen Deutschlands im Mérz 1980 in
einer verschlungenen Argumentation: «Die Kirche darf das Evangelium nicht ver-
kiirzen. Ihre Mission darf nicht aufgehen in einem blossen partnerschaftlichen Dia-
log mit Isracl oder gar in einer Okumene der drei monotheistischen Religionen...»
(aa0. S. 597 Ziff. 7).

. Dazu Henrix in: Ders.u.M.Stohr, Exodus und Kreuz aaO. (Anm. 1)S. 225 ff.
. Siche das Inhaltsverzeichnis bei Rendtorfl/Henrix, Dokumente (Anm. 1).
. Dazu J.B. Metz, Okumene nach Auschwitz, in: Gott nach Auschwitz (1979) S. 121

ff. Ders., Im Angesicht der Juden. Christliche Theologie nach Auschwitz, in: Conci-
lium 5/1984 S. 382 fT.

. Vgl. etwa Klappert (Anm. 3), der eine Reihe typologischer Modelle herausgearbeitet

hat. Ders. in: Stohr (Hg.), Judische Existenz und die Ernecuerung der christlichen
Theologie (1981) S. 58 ff. M. Barth, Das Volk Gottes, in: Ders.u.a. Paulus — Apo-
stat oder Apostel? (1977), S. 45 ff. P. v. Buren, Ein Modell systematischer Verhilt-
nisbestimmung von Israel und Kirche, in: Stéhr, Jud. Existenz... aaO. S. 138 ff. G.
Biemer, Freiburger Leitlinien zum Lernprozess Christen Juden (1981).

So etwa noch bei E. Kidsemann u.a. in: Kirchliche Konflikte I (1982), S. 19 ff; G.
Klein u.a.

Der ungekiindigte Bund, hsg.v. D. Goldschmidt/H. J. Kraus (1962). Im gleichen
Sinne zuletzt Leitsatz I1 der Erkldrung des Reformierten Bundes von 1990 (Modera-
men S. 19 ff), sowie die Entschliessung der Synode der Evang. Kirche der Pfalz
(Prot. Landeskirche) vom 16.5.1990 samt der 1989 vorgelegten Arbeitshilfe «Kirche
und Israel» = Bd. 1 Texte und Dokumente der EKdPf.

Vgl. dazu immer noch M. Noth, Geschichte Israels: «Jesus selbst mit seinem Wort
und Werk gehorte nicht mehr zur Geschichte Israels. An ithm fand die Geschichte Is-



13.
14.

15.

16.
17.

18.

19.

20.
21.
22,

23

26.

raels vielmehr ihr eigentliches Ende», und — als letzten Satz des Standardwerkes aller
Theologiestudenten — nach den jid. Aufstinden: «Damit endet das schauerliche
Nachspiel der Geschichte Israels.» Auf der gleichen Linie liegt die seit J. Wellhausen
virulent geblicbene Aufteilung der atl.-isr.-jiid. Geschichte in eine «gute» Propheten-
tradition, die sich bei Jesus fortsetzt, und eine «schlechte» nationale Kultgeschichte,
der das jeweils gegenwiirtige «nachbiblische Judentum» zugeordnet werden kann,
wie es dann die giftigsten Friichte in der NS-Zeit hervorbrachte. Vgl. dazu die regio-
nalen Untersuchungen v. H. Reichrath: Die «Judenfrage» im Lichte der Evang.
Sonntagsblétter der Pfalz im 3. Reich (Judaica 3/1990, S. 164 {f), und: Das «Pfilzi-
sche Pfarrerblatt» in der Zeit des Nationalsozialismus — besonders im Blick auf die
«Judenfrage» (Pf. Pfarrerblatt Nr. 1-3/1990).

G. Eichholz zit. b. Klappert in: Stohr (Anm. 9), S. 109.

Vgl. v. Buren aaO. (Anm. 9), S. 151. Klappert in: Die Juden u. Martin Luther, Hg.
H. Kremers, S. 404 ff. Papst Johannes Paul II. sprach gegentiber Daniel Rufeisen
1984 von «einem erweiterten Israel» (zit. Publik-Forum Nr. 25/1990, S. 41).

Vgl. H. J. Barkenings, Das eine Volk Gottes. Von der Substitutionstheorie zur Oku-
mene mit Israel, in: Umkehr und Erneuerung, Hg. Klappert/Starck, S. 167 ff. Goll-
witzer/Sterling, Das gespaltene Gottesvolk. Marquardt, Diec Gegenwart des Aufer-
standenen bei seinem Volk Israel, S. 37,41, redet von den zwei Teilen des Gottesvol-
kes, die aufeinander zugehen, und vom grésseren ékum. Ganzen eines eschatologi-
schen Gottesvolkes. Fiir den Bristol-Report des ORAK 1967 ist die Kirche «das eine
Volk Gottes.»

P. Lapide in: Ev. Komm. 10/1984 S. 571.

D. Flusser,.Das Christentum — eine jiidische Religion (1990). M. Buber, Zwei
Glaubensweisen.

F. Rosenzweig, Der Stern der Erlosung. J. Petuchowski in: Judaica 2/1983, S. 113
(verschiedene Heilswege). H.L. Goldschmidt, Weil wir Briider sind S. 18 (Arbeitstei-
lung). H. Grisser, Zwei Heilswege? in: FS. f. F. Mussner, Kontinuitat und Einheit?
S. 411 ff. F. Mussner, Kairos 1976, S. 241 ff «Sonderweg.» N. Lohfink, Der niemals
gekiindigte Bund S. 104 mochte den «doppelten Heilsweg» aber «dramatisch» ver-
stehen.

H. Reichrath, Romer 9-11. Ein Stiefkind christlicher Theologie und Verkiindigung,
in: Judaica 3/1967, S. 160 (. G. Eichholz, Die Theologie des Paulus im Umriss, S.
284 ff. Marquardt, Das christliche Bekenntnis zu Jesus, dem Juden. Eine Christolo-
gic Bd. 1(1990), S. 180 {f. Klappert in: Stéhr (Anm. 9), S. 58 T.

M. Barth (Anm. 9), S. 111 ff. F. Mussner, Der Brief an die Epheser.

Rhein. Synodalbeschluss aaO. Nr. 4 (4).

P.v.d. Osten Sacken, Grundziige einer Theologie im christlich-jidischen Gesprich S.
168 ff. B. Klappert in einem unverdff. Vortragsmanuskr. «Christen und Juden. Eine
Verhiltnisbestimmung im Horizont der Vélkerwallfahrt zum Zion» (Mainz 26./
27.10.1990). O. Betz zur heilsgeschichtlichen Rolle Isracls bei Paulus, in: Ders. Jesus.
Der Herr der Kirche (1990), S. 312 ff.

. Von Elend... (Anm. 3), S. 374.
24,

Vgl. die Arbeitshilfe der Ev. Kirche d. Pfalz (Anm. 11) und Klappert aaO. (Anm.
22).

Vgl. Reichrath (Anm. 19), S. 181. Nach Mitt. b. Klappert aaO. (Anm. 22) hat B.
Schaller 1990 in der Studienkommission der EKD ecine ausfithrliche Kommentie-
rung von Rém 15,7 [T vorgelegt (unverdff.). Vgl. im Gbrigen die einschl. Kommenta-
re, mit deren Detailproblemen sich die vorl. Arbeit nicht befassen kann.

S. K. H. Schelkle, Paulus, S. 120.

29



2L

28.

30.

3L,
32.

33

34.

35
36.
37.

38.

39

40.

30

Vgl. Reichrath (Anm. 19) und Betz, der von einem «Aschenbrddeldasein» spricht. V.d.
Osten-Sacken nennt den Abschnitt das «Schibbolet christlicher Theologie».

Meinen Konfirmationsspruch lernte ich 1941 noch ohne diesen Satzteil, der mir spéter
von entscheidender Bedeutung wurde.

. «Die Missioniecrung der Heiden, sonst der Schlusspunkt der Heilsgeschichte (Jes 2

2-4).
erscheint nun als ein Zwischenspiel und grosser Umweg Gottes zu Isracl» (Betz aaO. S.
332).
Vgl. Marquardt, Die Heimsuchung... aaO., S. 133, der im Zus. von einer «Drei-Reiche-
Lehre» spricht.
Vel U. Wilckens, Rom., S. 107.113.
S. d. Uberblick bei E. Stegemann, Der Jude Paulus und seine antijiidische Auslegung,
in: Auschwitz — Krise der christlichen Theologie, S. 117 ff. Inwieweit P. selbst schon
«Bund» und «Gesetz» auseinandergerissen hat (H. J. Schoeps), ist eine weitere Frage. V.
Sanders, Paulus und das paléstinensische Judentum, spricht von einer «partizipationisti-
schen Eschatologie». — Es soll wenigstens an dieser Stelle auf die Bedeutung der Kollek-
te fiir Jerusalem und den Zusammenhang mit unserer Thematik aufmerksam gemacht
werden, die P. Rom 15,25 ff anspricht.
Dazu Klappert aaO. (Anm. 22) in Anm. 85 mit dem wichtigen Hinweis auf Ps Sal 17.
insofern hier schon vor Jesus entscheidende Elemente in jiid. Tradition belegt sind
tiber den eschatologischen Anschluss der Heiden an die Heilsgemeinde Gottes.
Beim nicht zu bestr. Wandel der paul. Auffassung (vgl. dazu U. Schnelle, Wandlungen
im paulinischen Denken) vom Schicksal Israels infolge seines «Unglaubens» von 1
Thess 2,14-16 iiber 2 Kor 3,16 und Rém 9,6b.8; 11,5-7.23 bis 11,25 ff wird m.E. zu we-
nig das Problem unerwarteter Parusieverzégerung C.V.m. der Uiberwiiltigenden Zunahme
der Heidenchristen in die Uberlegungen mit einbezogen. Fiir den Apokalyptiker P.
konnte nur noch das «Ende», und damit Gott selbst dic Wende herbeifithren. Alles
steht unter diesem «eschatologischen Vorbehalt» der noch ausstehenden Gottesherr-
schaft. Nach Rom 8,23 sind wir «auf Hoffnung gerettet!»
Vgl. Klappert Anm. 33, n. Rom 15,16.
Vel. Anm. 33,34.
Dazu bes. H. J. Kraus, Systematische Theologie im Kontext biblischer Geschichte und
Eschatologie (1988).
F. Mussner aaO. (Anm. 19), S. 158 . Sehr aufschlussreich auch M. Wyschogrod, Die
Auswirkungen des Dialogs mit dem Christentum auf mein Selbstverstandnis als Jude,
in: Kirche und Israel Nr. 2 (1990).
Man denke hier auch an Fragen wie das in jingster Zeit mehrfach aufgetretene Problem
der Eheschliessung cines Pfarrers mit einer Jiidin und die Taufe bzw. Beschneidung ei-
nes Kindes. Vgl. den Bericht eines Betroffenen in Ev. Komm. 11/1990, S. 683.
Marquardt, Vom Elend... (Anm. 3), S. 428. U. Wilckens S. 109, betont zwar zutreffend
den Zusammenhang zwischen dem Handeln an Isracl und dem Heil der Heidenvolker.
Wenn er aber von «der einen Kirche als der endzeitlichen Heilsgemeinde Gottes»
spricht, kénnte daraus noch zu unkritisch die sichtbare Kirche als legitimer Gegensatz
zum Judentum gedacht werden. H. Frankenmolle, Juden und Christen nach Paulus
(Anm. 1), meint S. 72, dass «weder im AT noch im NT Israel oder die Kirche mit dem
Volk Gottes identischy seien.



	Juden und Christen : eine Frage von "Ökumene?" : Was uns Römer 15,7-13 dazu lehrt

