
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: Daniel 6 und die persische Diaspora

Autor: Willi-Plein, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960803

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Daniel 6 und die persische Diaspora

von Ina Willi-Plein

Das exegetische Interesse am Danielbuch (im Folgenden: Db) ist vornehmlich

ein Interesse an der Apokalyptik. Das einzige apokalyptische Buch des Alten
Testaments hat als verhüllende Enthüllung des Ablaufs der Weltgeschichte eine
intensive Auslegungsgeschichte motiviert und v.a. in Zeiten der Krise immer wieder

endzeitliche Hoffnungen genährt.
Ein Blick auf LXX und Vulgata wie auch neuerdings auf pseudepigraphische
«Daniel»-Fragmente aus Qumran1 zeigt aber, dass in der Zeit seiner Kanonisierung

und in den ersten Jahrhunderten danach nicht nur die apokalyptischen
Träume und Visionen, sondern auch oder sogar vielmehr die Legenden, die die
modernen Ausleger kaum zu beflügeln vermögen, sich in einem lebendigen Über-
lieferungs- und Auslegungsprozess befanden.

Dabei ist eine zunehmende Verlagerung des Gewichtes der Erzählung auf
die Glaubensbewährung Daniels und seiner Freunde zu beobachten. Der Typ der
aus christlicher Tradition vertrauten, jedoch bereits in 2 Makk 6 u. 7 vorliegenden

Märtyrerlegende beginnt sich auszuformen2. Umso bemerkenswerter ist die
Beobachtung am ursprünglichen Text, dass der jeweilige Kulminationspunkt der
Legenden nicht eigentlich die Glaubensbewährung des israelitischen Helden,
sondern die Reaktion des heidnischen Herrschers ist. Dieser Eindruck drängt sich
sowohl in Dan 3 - bei den Männern im Feuerofen -, als auch in Dan 6 - Daniel in
der Löwengrube - sozusagen unmittelbar auf. Etwas anders scheinen die Dinge
im (hebräischen) Eingangskapitel Dan 1 zu liegen. Völlig aus diesem wie auch
dem Traum-/Visions-Rahmen zu fallen scheint dagegen Dan 5, die Geschichte
vom Menetekel3. Hier dürfte überlieferungsgeschichtlich ursprünglich das Interesse

an den Vorgängen, die zum Ende des neubabylonischen Reiches führten,
auslösendes Moment gewesen sein, ähnlich übrigens wie in Dan 4, das die
nichtisraelitische Nabonidtradition adaptiert.

Dan 3 und 6 scheinen demnach in bezug auf Sprache (Aramäisch), Gattung
(Legende), Szenario (Hofgeschichte) und Problemstellung (Bewährung von
Angehörigen der jüdischen Diaspora in heidnischer Umgebung) die grössten
Übereinstimmungen innerhalb des ganzen Db aufzuweisen4. Was sie unterscheidet, ist,
abgesehen von den variablen Einzelheiten des Szenarios und wohl auch sprachlichen

Einzelzügen, v.a. der Umstand, dass sich in Dan 3 mehrere Personen in
ihrer Treue zu Israels Gott zu bewähren haben, in Dan 6 hingegen Daniel allein.
Die Konzentrierung auf die Figur des Daniel ist aber für die Ausprägung des

ganzen Buches, d.h. vornehmlich für die Möglichkeit, dass diese Gestalt des Daniel

die Identifikationsfigur des oder der Apokalyptiker wurde, von grosser
Bedeutung.

Gerade wegen dieser besonderen Gewichtigkeit der Legende Dan 6
empfiehlt es sich, vor weiteren Schlüssen auf oder gar aus ihrem Inhalt ihre sprachli-

* Dr. Ina Willi-Plein. Austrasse 119, CH-4051 Basel

12



che Form einer neuen Analyse zu unterziehen. Es ist dabei weniger an eine Analyse

des Sprachmaterials als solchen gedacht; was diesbezügliche Fragen betrifft,
so dürfte heute als communis opinio5 gelten, dass der Wortschatz mit seinen
Lehnwörtern sowohl aus dem Akkadischen als auch aus dem Persischen6 sowie
der durch die Masoreten festgehaltene Lautstand, soweit letzterer überhaupt
Rückschlüsse erlaubt, darauf schliessen lassen, dass die Abfassung frühestens in
persischer Zeit erfolgte. Eine weitere zeitliche Festlegung scheint allein von der
Sprache her nicht möglich; insbesondere kann der Versuch, die Spätdatierung (in
makk. Zeit) für das ganze Buch sprachlich zu begründen7, nicht mehr überzeugend

aufrechterhalten werden. Eine Abfassung von Dan 6 in der (eher östlichen)
Diaspora könnte mit guten Gründen gegenüber der Annahme der Herkunft in
«Palästina» verteidigt werden8.

Wichtiger als diese Bemerkungen zum vorhandenen Sprachmaterial, dessen
sich der / die Verfasser bei der Abfassung bedienen konnte(n), dürfte aber im
vorliegenden Zusammenhang die Frage sein, wie dieses Material verwendet wurde.
Es geht dabei, bildlich gesprochen, nicht um die Beschaffenheit des Baumaterials
eines Gebäudes, sondern um seine Architektur, die allerdings von den
technischen Gegebenheiten des Materials nicht unabhängig ist. Der schmale Bestand
von biblisch-aramäischen Texten und die Verschiedenheit der hier vorliegenden
Literatur vom sonstigen Material in «Reichsaramäisch» ist der Ausarbeitung von
Regeln der Textsyntax und Stilistik nicht förderlich. Hinzu kommt die immer
noch nicht gelöste Ratlosigkeit gegenüber dem Verbalsystem, v.a. dem Verhältnis
von Partizip und «Perfekt» (i.F. «Afformativkonjugation» AK) zueinander, zu
dessen stilistischer Analyse nur zaghafte Ansätze vorliegen9. Es dürfte darum
sinnvoll sein, die Makrosyntax von Dan 6 als einer gegebenen Texteinheit zu
untersuchen.

Zugrundegelegt wird der Text Dan 6,2-29. Obwohl die Kapiteleinteilung wie
die masoretische Petucha sachgemäss vor 6,1 trennt und die Erzählung Dan 5 in
5,30 Ziel und Abschluss gefunden hat, ist 6,1 nicht zum Folgenden zu ziehen.
Formal ergibt sich dies aus dem asyndetischen Satzanschluss von v. 2 (mit
Subjektswechsel) und inhaltlich daraus, dass die Altersangabe zu «Darius, dem Me-
der»10 ohne Funktion für die folgende Erzählung ist. 6,1 scheint demnach zum
die Endgestalt des Buches strukturierenden Datengerüst11 zu gehören. Dieses
wird in 7,1 fortgesetzt. 6,29 dagegen kann einen Schlussatz zur mit 6,2 beginnenden

Texteinheit darstellen.

Diese der Untersuchung vorgegebene Einheit wird durch verschiedene
Satzübergänge untergliedert. Es liegen asyndetische Satzanschlüsse, Anschlüsse mit
Kopulaw, Verknüpfung durch 'dyn (v. 4. 5. 6. 7. 12. 15. 19. 22) und Verknüpfung
durch h 'dyn (v. 13. 14. 16. 17. 20. 24. 26) vor. Einmal erscheint kol-q°bêldenâ als

anaphorischer Übergang zu einem neuen Hauptsatz (v. 10), während kol-q°bël-di
in v. 4. 5. 12 einen den vorangehenden Hauptsatz erklärenden nachgestellten
Kausalsatz einleitet. Das bedeutet, dass nach v. 4, v. 5 und v. 12 syntaktische
Zäsuren vorliegen. Auch 'dyn und b'dvn können als Textgliederungselemente
angesehen werden; ihr semantischer Unterschied ist noch nicht ganz klar12.

In den formal so gegliederten Handlungsablauf sind insgesamt 10 wörtliche

13



Reden von unterschiedlicher Länge eingefügt:
R 1: v. 6 (Sprechende sind «die Männer»)
R 2 : V. 7-9 (die Männer)
R 3 : V. 13aß (die Männer)
R 4: V. 13b (der König)
R 5: V. 14aß.b (die Männer)
R 6: V. 16b (die Männer)
R 7 : V. 17bß (der König)
R 8 : V. 21b (der König)
R 9: V. 22b-23 (Daniel)
R 10 : v. 27-28 (der König).

Fünf Reden entfallen also auf Daniels Konkurrenten, vier Reden auf den
König und nur eine auf Daniel selbst. Drei der zehn Reden sind längere Satzgefüge,

nämlich der Vorschlag der Intriganten (R 2), die Antwort Daniels aus der
Löwengrube (R 9) und das Bekenntnisedikt des Königs (R 10). Schon diese Übersicht

zeigt, dass es um drei Aktanten (Männer - König - Daniel) geht, zu denen
nicht Gott gehört. Weder enthält das Kapital eine Gottesrede, noch wird innerhalb

der Erzählschritte von Gottes Eingreifen berichtet. Dieses wird vielmehr nur
gebrochen in Daniels Antwort an den König (R 9) mitgeteilt. Als erstes
Zwischenergebnis ist also festzuhalten, dass Gottes Handeln für den König und die

Höflinge ebenso wie für die Leser der Geschichte nur indirekt aus Daniels Mund
vernommen, aber nicht direkt wahrgenommen wird13.

Ein Blick auf die Verteilung von 'dyn und b'dyn offenbart von v. 12 an eine
bemerkenswerte Textstrukturierung: Auf 'dyn (v. 12. 15. 19. 22) folgen dreimal je
zwei b'dyn (v. 13 u. 14; v. 16 u. 17; v. 24 u. 26), einmal nur eines. Es scheinen sich
demnach ab v. 12 vier Abschnitte zu ergeben, die jeweils durch 'dyn + AK eingeleitet

und durch b'dyn + AK (bezw. v. 20 PK14) weiter untergliedert werden,
nämlich v. 12-14; v. 15-18; v. 19-21 und v. 22-28. Der dritte dieser Abschnitte (v.
19-21) weist nur ein unterteilendes b'dyn auf, mündet aber in die entscheidende
Frage der Königs (R 8): «Daniel, du Diener des lebendigen Gottes! Dein Gott,
den du beständig verehrst - konnte er dich vor den Löwen erretten?» - Diese
gegenüber den anderen drei Abschnitten unvollständige Struktur des dritten
Abschnitts bildet zum vierten Abschnitt hin gewissennassen einen offenen Schluss
und präludiert mit dem Auslaufen in die Frage nach dem lebendigen Gott die
Einmündung des vierten, vollständigen und längsten Abschnitts in das Bekenntnis

des Königs zum «Gott Daniels, der der lebendige Gott» ist (v. 27), «der Daniel

vor den Löwen errettet hat» (v. 28).

Der sehr regelmässige Aufbau der zweiten Hälfte der Erzählung hebt diese

von der ersten Hälfte (v. 2-11) ab. Mit Recht haben die Masoreten zwischen v. 11

und 12 mit Setuma eine Zäsur15 markiert. V. 10 bezieht sich mit kol-q°bêl denä
zusammenfassend auf das zuvor Berichtete (denä): «Angesichts dessen
unterschrieb der König Darius das Schriftstück und den Erlass». - Nun schwenkt der
Erzähler in v. 11 mit vorangestelltem «und Daniel aber» auf den heimlichen Helden

der Erzählung: Der verhält sich nicht anders als zuvor «angesichts dessen,
dass er schon vor diesem (Berichteten) so [Gott] zu dienen pflegte» (periphrast.

14



hw' cbêd). Gerahmt durch die beiden kol-q%ë/ bildet der Abschnitt v 10-11 das
Scharnier zwischen v. 2-9 und v. 12-28.
V. 2-9 ist nach der historischen Sachorientierung (v. 2-3) die die Umstände schli-
dert, in denen es zum Konflikt kommen musste, durch vier 'dyn (v. 4. 5. 6. 7), in
einzelne Erzählschritte unterteilt: In v. 4 und 5 ist das 'dyn aber nicht mit AK
verbunden, sondern mit periphrast. AK von hwy + Partizip. In v. 5 folgt die
zeitneutrale Partizipialkonstruktion, «sie konnten nichts finden», das gegen Daniel
hätte verwendet werden können, und zwar, weil er zuverlässig war. Daraufhin
sagen sie (v. 6: 'dyn + Partizip - es handelt sich um eine allmähliche Erkenntnis -)
in der ersten wörtlichen Rede R 1: «Wir werden für diesen Daniel keinen
Vorwand finden, es sei denn, wir finden einen gegen ihn im Gesetz (dät) seines Gottes»

(v. 6). Diese Erkenntnis befähigt sie zur ersten Haupthandlung im Punktual
der Vergangenheit dyn + AK) in v. 7: Sie bestürmen den König, ein unsinniges
Edikt zu erlassen, dem als solchem die seither sprichwörtlich gewordene Verbindlichkeit

eines «Gesetzes der Meder und Perser» zukommt, «dass es nämlich nicht
geändert werden kann» (v. 9).

Obwohl also auch zwischen v. 6 und 7 eine (ebenfalls masoretisch vermerkte)

Zäsur vorliegt, ist die Exposition der Gesamterzählung erst mit v. 9 wirklich
vollendet: Nun stehen sich «dät seines Gottes» (v.6) und «dät Mediens und Per-
siens» (v.9) einander ausschliesslich gegenüber. Es geht in Dan 6 um einen

Loyalitätskonflikt., nämlich den Konflikt zwischen der Verpflichtung gegenüber der
göttlichen «Verbindlichkeit» (dät dürfte liier wohl törä umschreiben) und der
durch den von Gott eingesetzten16 Herrscher kreierten Verbindlichkeit des

Staatsgesetzes.

Dass dieser Konflikt das eigentliche Thema der Erzählung ist, zeigt sich daran,

dass «das Gesetz der Meder und Perser« leitmotivartig (und somit auch das
Leitwort dät) noch zweimal wiederholt wird (v. 13 und 16), und zwar von den
Intriganten, die zudem ganz deutlich aussprechen, dass auch der König selbst, der
doch der Autor des Edikts ist, diese einmal gesetzte Verbindlichkeit nicht
durchbrechen kann. Wie die verzweifelte Schlaflosigkeit des Königs beweist, ist der
Konflikt menschlich unlösbar. Anders als in späteren Märtyrerlegenden steuert er
aber auch nicht einer gewaltsamen Lösung im Sinne einer Verherrlichung des

Martyriums zu, obwohl es, wenn Daniel in die Grube geworfen wird, zunächst so
aussieht. Darum ist das «Scharnier» der Erzählung in v. 10-11 so wichtig: Daniel
ändert sich und sein Verhalten nicht. Weder gibt er seinen Ministerposten auf,
noch unterlässt er es, wie bisher dreimal täglich nach Jerusalem17 zu beten. Aber
auch vor dem König gibt er weder Erklärungen ab, noch weist er auf die Unlös-
barkeit des Konfliktes Irin. Einzig und allein aus der Löwengrube heraus spricht
Daniel, um auf die Frage des Königs nach seinem Gott zu antworten - nicht mit
einer theologischen Erklärung, sondern mit dem Bericht, was sein Gott konkret
unternommen hat: Er liess den Löwen den Rachen zuhalten, «da nämlich» wieder

kol-q°bël\) «für mich Unschuld18 befunden wurde und ich auch dir gegenüber,

o König, keine Beschädigung gewirkt habe».

Durch sein Verhalten ist Daniel juristisch eindeutig beiden Loyalitäten
nachgekommen: Jener gegen die göttliche Weisung durch die Fortsetzung der
täglichen Gebetszeiten trotz des königlichen Verbots und jener gegenüber dem
königlichen Edikt, indem er es klaglos akzeptierte und weder von seinen Feinden

15



noch von dem ihm wohlgesonnenen König Schonung erbat. Er respektierte also
auch den sakrosankten Charakter des «Gesetzes der Meder und Perser», indem
er seinerseits den gegebenen Konflikt nicht zu lösen versuchte.

Der unlösbare Konflikt konnte nur vom «lebendigen» Gott gelöst werden,
indem dieser die Konsequenz der Unlösbarkeit - Daniels Tod - verhinderte,
obwohl dies eigentlich als Möglichkeit gar nicht im Blick der in der Erzählung
handelnden Personen stand. Diese Lösung kommt überraschend; sie ist märchenhaft
einfach und einfach unwahrscheinlich. Doch auch der Inhalt des königlichen
Erlasses mutet absurd an19. Wenn das Ganze dennoch nicht konstruiert wirkt,
sondern, wie die bis heute lebendige Nachgeschichte zeigt, in sich die Wahrheit der
Erzählung durchhält, so liegt dies daran, dass gerade die märchenhaften Motive
der Löwengrube20, des den Löwenrachen zuhaltenden Engels, aber auch der
Unberechenbarkeit des mächtigen Herrschers kein Eigengewicht bekommen,
sondern den geschilderten Konflikt als typisch darstellen. Die historische Einbettung
ihrerseits ist sozusagen gut recherchiert: Die Einteilung in Satrapien wird auch
sonst einem Darius zugeschrieben21, der Hofstil ist überzeugend durchgehalten,
der «gute Herrscher» macht den Konflikt glaubhaft und passt in das positive Bild
des Perserreiches22 und seiner bemerkenswert toleranten Innenpolitik, die die
religiöse Eigenständigkeit der unterworfenen Völker respektierte. Das für die
Geschichte Israels so wichtige Kyrosedikt und der durch Darius I. ermöglichte
Tempelwiederaufbau dürften den abschliessenden Erlass des Königs mit seinem
Bekenntnis zum Gott Daniels motiviert haben, d.h. die handlungstragenden
Elemente lassen sich auf Überlieferungen der Perserzeit zurückbeziehen.

Die formale Gliederung des Kapitels erschliesst seine inhaltliche Struktur:
1 v. 2-3 geben die historische Einbettung und Hintergrundinformation als

Einführung in die persische Verwaltungsstruktur,
v. 4- 9 führen die 3 Aktanten (Daniel - seine Konkurrenten - den König)

auf diesem Hintergrund in ihrem erzählungsrelevanten Umfeld ein.

v. 10-11 benennen das Problem der doppelten, aber zugleich widersprüchli¬
chen Loyalität als menschlich unlösbaren Konflikt, mit dem im
zweiten Teil die verschiedenen Akteure umgehen. Dabei wird
erstmals (v. 9) das «Gesetz der Meder und Perser» genannt, das «nicht
verändert werden kann».

II v. 12-14 schildern den Konflikt aus der Sicht von Daniels Konkurrenten.
Für sie ist er die Chance, Daniel unschädlich zu machen,

v. 15-18 beschreiben den Konflikt in seinen Auswirkungen auf den König
bis zum widerwillig erteilten Exekutionsbefehl,

v. 19-21 führen den Konflikt aus der Sicht des Königs der Frage nach Da¬
niels Gott zu.

v. 22-28 führen durch die indirekte Schilderung von Gottes Handeln zur
Konfliktlösung und zu dem die Frage beantwortenden Bekenntnis
des Königs, das das eigentliche Ziel der Erzählung ist.

Dreimal wird «das Gesetz der Meder und Perser» genannt (v. 9. 13. 16), das
erste Mal noch im ersten Teil der Erzählung; dieses Leitmotiv verklammert beide

Hauptteile. Ihm entspricht das dreimalige «dein Gott» bzw. «Daniels Gott» (v.
17. 21. 27) der zweiten Hälfte des Kapitels. In v. 15-18, dem zweiten Hauptab

16



schnitt der zweiten Hälfte der Erzählung, kommen beide Leitmotive vor. Damit
wird klar, dass das in v. 10-11 von menschlicher Sicht her als Loyalitätskonflikt
beschriebene Problem der ganzen Erzählung auf einer höheren Ebene als das
Problem des Verhältnisses zwischen Gott und (nichtisraelitischer) Staatshoheit
beschrieben werden kann. Indem der König selbst dieses Problem im offenen
Abschnitt v. 19-21 formuliert und somit anerkennt, wird sein Bekenntnis von v. 27 f.
und damit die Lösung des Problems auf der höheren Ebene ermöglicht: Der von
Israels Gott eingesetzte Herrscher erkennt den seine eigene Autorität nicht
gefährdenden Anspruch des Gottes Israels an. Die doppelte Loyalität der jüdischen
Exulanten, vor allem jener in gehobener sozialer Stellung, ist keine zwiespältige
Haltung. Beide Verbindlichkeiten sind im Perserreich miteinander vereinbar. Der
Schlusssatz v. 29 hält dies fest, indem er auf den historischen Rahmen zurückführt.

Diese Struktur von Dan 6 als kunstvoll gegliederter Erzählung lässt nicht
nur vermuten, dass hier ein Stück aramäischer Kunstprosa und möglicherweise
der älteste Kern des Danielbuches23 vorliegt, sondern erlaubt auch die
geistesgeschichtliche Einordnung der Erzählung und möglicherweise auch der übrigen
Legenden des Db24 in die Situation der jüdischen Diaspora25 im Perserreich. Hier
dürfte zum ersten Mal in der Geschichte das fortan immer wiederkehrende
Problem der Chancen einer durch den nichtjüdischen Staat gewährten relativen
Toleranzpolitik und der damit zugleich verbundenen Gefahr der Assimilation entstanden

sein. Wie weit kann und darf der Aufstieg in dieser Gesellschaft und die

Anpassung an ihre Lebensformen gehen? Stehen sich nicht Toratreue als göttliche
Verpflichtung und die Verbindlichkeit gegenüber der staatlichen Ordnung und
ihren Machtträgern gegenseitig im Weg? Wo ist die Grenze zu ziehen, die nicht
überschritten werden darf?

Die Antwort ist hier wie auch in Dan 1 und mehr noch als in der bereits

zum Märtyrerhaften sich wandelnden Legende Dan 326 der Hinweis auf die
ebenso unscheinbare wie unbeirrbare Treue (v. 8 mhymn) des «Knechtes des

lebendigen Gottes». Nur durch sein Verhalten und - auf Befragung hin - sein
unprätentiöses Zeugnis kommt dieser lebendige Gott in der nichtisraelitischen, aber
darum doch nicht als widergöttlich empfundenen Umwelt zu Wort, kommt sein
Handeln und das, was er als «lebendiger Gott» vermag, zur Sprache und wird
somit letzten Endes gerade in dieser Umwelt der ganzen Welt kundgemacht.

Historischer Haftpunkt dieser Erzählung aus der jüdischen Diaspora des

Perserreiches ist die Innenpolitik und administrative Neuordnung27 Darius' I.
(522-486), die für Israel die Wiedererrichtung des Tempels im Anschluss an die
Rückkehr der Exulanten ermöglichte. Diese Vorgänge spiegeln sich aus
zeitgenössischer Sicht und Jerusalemer Perspektive in den Büchern Haggai und Sach 1-

8 sowie Nachrichten im ersten Teil des Esrabuches. Während in den Büchern
Esra und Neh die Situation der Rückkehrer ins Juda der Perserzeit geschildert
wird, kommt in Dan 6 das nicht zunickgekehrte Diasporajudentum in seinem Ringen

um Klärung, wie sich Einordnung in die nichtjüdische Umgebung und der
soziale Aufstieg in ihr mit der Glaubenstreue zu Israels Gott und seiner Tora
vereinen lassen, zu Wort28.

Die Erzählung ist in der Muttersprache dieser Diasporajuden, dem Reichs-

17



aramäischen, abgefasst. Die stilistische Durcharbeitung spricht dafür, dass Dan 6

als ganze, literarisch vorliegende Erzählung in die Endgestalt des Danielbuches
übernommen29 wurde oder wohl eher einen Kristallisationskern für die weitere
Dan-Überlieferung gebildet hat30. Ein anderer solcher Kern sind die Legenden
von den drei Männern (Dan 3) bzw. deren Verknüpfung mit Daniel in cap. 1.

Auch dort geht es um eine Grenzziehung: Daniel verweigert für sich und seine
Freunde den Genuss der königlichen Speise nicht aus Gründen der Kaschrut31,
sondern weil das «patbag» als numinos aufgeladene Kraftnahrung des Königs
galt. Daniels und seiner Freunde «Weisheit» wäre - zumindest auch - diesem
Genuss zugeschrieben worden. Obwohl die Unterweisung in heidnischer Weisheit,
d.h. weltlicher Wissenschaft der damaligen Zeit, als solche positiv beurteilt wird,
darf über den Ursprung aller Weisheit der Menschen keine Unklarheit bestehen
(Dan 2,28. 30). Die Legenden des Db setzen sich also mit der in einer toleranten
nichtjüdischen Gesellschaft immer wieder aufbrechenden Frage auseinander, wie
weit, modern gesprochen, die Assimilation gehen darf. Die Grenze ist immer dort
zu ziehen, wo die Verwechslung von Gott und Göttern, auch wo sie scheinbar
nur eine Verwechslung von Gottes Autorität und menschlichem Machtanspruch
wäre, auf dem Spiel steht.

Erst nach der Ausgestaltung des vielleicht bis in die Namenswahl
programmatischen Danielstoffes32 in den den Anstoss zur Apokalyptik gebenden
Traumerzählungen33 wurde in der hellenistischen Zeit in den apokalyptischen
Kapiteln das Problem allmählich verlagert - von der Loyalität im Perserreich
durch das Erschrecken vor der ganz andersartigen «griechischen»34 Kultur zur
Auseinandersetzung mit ihr und zum Widerstand in der Bedrängnis durch die
hellenistische Weltmacht und zu dessen paränetischer Verarbeitung in den letzten
apokalyptischen Ergänzungen des in der Makkabäerzeit abgeschlossenen Db, wie
es uns in der hebräischen Bibel vorliegt35. Diese späteren Kapitel spiegeln die
palästinische bzw. judäische Situation und die «Jerusalemer» Nachgeschichte der
jüdischen, aus der östlichen Diaspora der Perserzeit stammenden Danieltradition.
Zur judäischen Redaktion gehört auch die Umsetzung ins Hebräische36 bzw. die
Zweisprachigkeit, der erstaunlich lange offene Kanonisierungsprozess und, nachdem

die tolerante Persermacht durch die ganz andere Herrschaft des «vierten
Tieres» abgelöst und somit das Problem der Verwechslung von Gott und Göttern
jenem der Bewährung gegen die widergöttliche Gewalt gewichen war, die v.a. mit
der Gestalt des «Menschensohnes» von Dan 7 gegebene Hoffnung auf ein neues,
ohne menschliches Zutun sich anbahnendes ewiges Reich, in dem es keinen Konflikt

mehr geben wird.

In dieser Erwartung wurde das Db, wie es uns vorliegt, abgeschlossen während

des makkabäischen Aufbruchs und der Wiedereinweihung des Heiligtums,
das durch den von Antiochos IV. Epiphanes aufgestellten «verwüstenden
Greuel» (9,27; 11,31; 12,11) entweiht gewesen war. In jener Zeit der Bewährung
des nachexilischen, um Jerusalem zentrierten Judentums und in den Kreisen, die
nach der Bedrängnis durch den hellenistischen Gewaltherrscher den Anbruch des

ewigen Gottesreiches erwarteten, dürften die Anfänge der pharisäischen Bewegung

zu suchen sein, die dann in einer «conception d'unification et d'intégra-

18



tion»37 das Judentum prägten, wie es sich seither und bis heute in der Traditionsliteratur

und im lebendigen Zeugnis bewahrt hat. Seiner Würdigung galt und gilt
die rastlose Arbeit des verehrten Jubilars, dem dieser Beitrag zu den Wurzeln des

Danielbuches in der persischen Diaspora in Dankbarkeit und Verehrung gewidmet

sei.

ANMERKUNGEN

1. Zu den deutero- und tritokanonischen Erweiterungen vgl. die informative Übersicht
bei K. Koch, Das Buch Daniel. EdF 144 (1980) Kap. 2 (S. 17-33) mit Literaturübersicht,

sowie jetzt ders., Deuterokanonische Zusätze zum Danielbuch. 2 Bde. AOAT 38

1987). undS. P. Jeansonne, The Old Greek Translations of Daniel 7-12, in: CBQ
Monograph Series 19 (1988).

2. K. Koch, AOAT 38,1 S. 8 f. weist daraufhin, dass in der deuterokanonischen Asarjakla-
ge und in 2 Makk 7 erstmals die Idee auftauche, «dass der Tod von gewöhnlichen
Menschen für die Sache der israelitischen Religion sündentilgende Wirkung an die
Volksgemeinschaft.../zeitigen kann».

3. Als Ursprung sind «babylonische Tendenzerzählungen», vielleicht sogar ein politischer
Witz, zu sehen: K. Koch, EdF 144, S. 95.

4. Diese Beobachtung könnte literarkritisch relevant sein, s. u. Anm. 24.
5. Zum aramaistischen Forschungsstand bezüglich des Db. zusammenfassend K. Koch,

EdF 144, Kap.3 (S. 34-54) mit Lit.
6. Gute Zusammenstellungen zu den Ursprüngen der EinzelWörter bei F. Rosenthal, A

Grammar of Biblical Aramaic. Porta Linguarum Orientalium NS 5 (1961), aber natürlich

auch unter den Lemmata im aram. Teil von KBL (Leiden 1953) 1045-1138.
7. z.B. bei W. Baumgartner, Das Aramäische im Buche Daniel. ZAW 45 (1927) S. 81-133,

der allerdings selbst nicht am Sprachbeweis festhielt.
8. «Heute neigt sich die Waage des Sprachbeweises mehr und mehr zugunsten einer

Herkunft aus der östlichen Diaspora...» (K. Koch, EdF 144, S. 46).
9. Vgl. die Ausführungen zu den «erzählenden Tempora bei Daniel» in H. Bauer-P. Leander,

Grammatik des biblisch-Aramäischen (° 1921 § 83b-c (S. 298 f.) und§ 112 über
«stilistische Besonderheiten» ebd. S. 367 f. sowie jetzt das kurze Kapitel «7 Syntax und Stil»
bei S. Segert, Altaramäische Grammatik... 3Leipzig 1986, S. 442-445.

10. Dieses Problem kann hier nicht aufgerollt werden, doch s.u. Anm. 21.
11. Vgl. dazu I. Willi-Plein, Ursprung und Motivation der Apokalyptik im Danielbuch.

ThZ 35 (1979) S. 265-274, bes. S. 270 ff.
12. In den Grammatiken werden sie i.a. wie Synonyme gebraucht, ebenso bei E. Vogt (S.

J.), Lexicon Linguae Aramaicae V. T. Documentis anliquis illustratum. Rom 1971, S. 2:

«utraque forma idem significat». Dagegen differenziert bei Bauer-Leander, AG § 68a.b
(S. 252): 'dyn «sodann», h'dyn «sogleich». Im Erzählteil des Ahiqar-Textes
scheint 'h r die Funktion des narrativen Progresses zu haben, die im Db. (h)'dyn
zukommt. Letzteres hat in Ahiqar 127 eine finale Nuance. Wenn zwei Formen zur Verfügung

stehen, verdient ihre Verteilung im Text auch dann Beachtung, wenn sie scheinbar

synonym gebraucht werden.
13. Dies ist ein entscheidender Unterschied zu Dan 3 (v. 25!). Ähnlich indirekt ist in Dan 5

von Gott (nicht) die Rede.

19



14. Der Grund für die Verwendung des Imperfekts an dieser Stelle ist nicht klar; bei S.

Segert, AAG § 6.6.3.3.6 (S. 379 f.) wird sie nicht behandelt. Ein an sich möglicher
durativ-iterativer Sinn («er stand immer wieder auf») wird durch die Zeitangabe gehindert,
die doch wohl auf handlungstragenden Punktual schliessen lässt.

15. Sie fällt, wie die Randnotiz zeigt, mit der Buchhälftc zusammen.
16. Diese Einschätzung ist nicht nur in den Datierungen ausschlaggebend - das «Königtum»

des nichtisraelitischen Herrschers wird von der Eroberung Jerusalems an gezählt
(dazu s.o. Anm. 11), sondern auch im Grundstock der Träume und Visionen (z.B. 2,37;
4,19) sowie im Gebet 2,21. K. Koch, EdF 144, S. 129 f. polemisiert mit Recht gegen die

Einschätzung des nachexilischen Judentums, das er (S. 131) «Spätisraelitentum» nennen
möchte, als einer Gesetzesreligion: «Steht der Kult nicht noch auf sich und weit über
dem Gesetz?» - Diese rhetorische Frage ist innerhalb ihrer unausgesprochenen Implikationen

sicher richtig - doch ist eben Tora nicht «Gesetz», sondern ein selbstverständlich
auch den Kult umfassender Begriff, dessen Definition für die persische Zeit in bezug auf
ein sich in ihr anbahnendes neues jüdisches Selbstverständnis noch aussteht (in diesen

Zusammenhang gehörende Vorarbeiten zu einer Publikation über «Juda - Jude -
Judentum» von T. Willi waren mir zugänglich). Wenn Koch (S. 129) gegen die Bibelwis-
senschaftler polemisiert, nach denen «Kult und Gesetz gar nicht auseinanderzuhalten»
sind, so ist seine Polemik von einer überholten Bcgrifflichkeit in bezug auf das «Gesetz»
her richtig, geht aber wohl an der Problematik der Verbindlichkeit von «Tora» im
gesamten Lebenszusammenhang vorbei. Ein «Gesetz» kann sich allenfalls hieraus ergeben
(Esra 7,10).

17. K. Koch (EdF 144, S. 130) bemerkt mit Recht, dass «eine entsprechende Vorschrift in
der Tora» als Schrift fehle, es hier also gar nicht um Gesetzesgehorsam gehe. Natürlich
geht es der Erzählung nicht darum, dass Daniel ein «Gesetz» brechen würde, wenn er
auf das Gebet verzichtete, sondent darum, dass er in diesem Fall auf die Vergleichbarkeit

menschlicher und göttlicher Bittadressaten, die vorn Erlass suggeriert wird, einginge.

Der Anschein einer solchen Auswechselbarkeit wird abgewiesen, indem sie gar nicht
erst positiv erwogen wird.

18. Bezeichnenderweise mit zakut ein juristischer Terminus.
19. Dies unterstreicht zutreffend A. Beutzen, Daniel. HAT 19 (21952) S. 55. Es geht hier um

die Konstruktion eines Modellfalles, die jedenfalls voraussetzt, dass Juden im nichtjüdischen

Staat führende Positionen einnehmen und sich dadurch religiöse Konflikte ergeben

könnten. Dieses geistesgeschichtliche Umfeld der Gegenwart des Erzählers könnte
(vgl. A. Beutzen, a.a.O. S. 53) von der Mitte des 5.Jh. an belegbar sein, vgl. das Buch
Esra-Neh.

20. Jedenfalls als Hinrichtungsmittel, doch vgl. immerhin die Hinweise bei K. Koch, EdF
144. S. 112.

21. Darius I. (522-486) (vgl. M. Görg, Art. Darius 1. D. I, NBL I [1990] 388 f.) führte eine
administrative Neuordnung durch. Die unzutreffende Zahl der Satrapien sollte nicht
das grundsätzlich zu diesem Darius als Uberlieferungsfigur passende Motiv verdunkeln.
Auch seine Religionspolitik und seine Bedeutung für die Geschichte Israels (Tempelbau!)

legen eine Anknüpfung des Konfliktstoffes an ihn als Erzählkern nahe. Zum
«Meder» wird er erst in einer späteren Redaktionsslufe, zu der die Königsdatierungen
gehören und die das im Weltreichschema vorgegebene Mederreich innerhalb des Db
unterbringen musste. Textliche Verankerung für Darius als Mederkönig dürfte das in Dan
6 thematisierte «Gesetz der Meder und Perser» gewesen sein. Zur Lit. zu Darius dem
Meder jetzt K. Koch, EdF 144, 8.3.4 mit der Bibliographie S. 210-13.

22. Das ja bereits frühere biblische Zeugen - Il-Jes. und Esra-Neh. prägt und sogar noch in
der Vision Dan 8 vorausgesetzt ist.

20



23. Der Eindruck der stilistischen Eigenständigkeit legt sich auch im Vergleich mit cap.
3 nahe - beide Erzählungen sind vergleichbar, doch nicht gleichartig.

24. Also der Kapitel 5 und 3 - letzteres trotz ähnlichen Motivs deutlich anders konzi¬

piert und erzählt als Dan 6 - und des Einleitungskapitels Dan 1.

25. und zwar ihrer östlichen Teile, wie die vorausgesetzten Lokalitäten, die verarbeiteten
Traditionen und die Ausprägung des Aramäischen vermuten lassen.

26. Das dürfte auch erklären, warum Dan 3 länger für Neuinterpretationen und kreati¬
ve Nachgeschickte offenblieb; möglicherweise auch dies ein Indiz seiner gegenüber
Dan 6 späteren Entstehung.

27. Dazu s.o. Anm. 21.
28. Demgegenüber dürfte das «Ringen um den Wunderbeweis», wie es in der deuteroka-

nonischen Variante zu Dan 6, dem Zusatz Dan 14 bzw. seiner von K. Koch. AOAT
38, rekonstruierten und bearbeiteten Urform bestimmend ist, jünger und vielleicht wirklich

mit K. Koch, a.a.O.Bd. 1, S. 10 mit der «Proselytenmission» zu verbinden sein.
Kochs Urteil (Bd. 2, S. 142, u. 205), dass Dan 14 überlieferungsgeschichtlich älter sei als

Dan 6, überzeugt nach der hier vorgetragenen Analyse nicht.
29. Die Bewahrung stilistischer Eigentümlichkeiten auch in einem in seiner Endlässung ein¬

heitlich konzipierten Werk ist möglich; man denke - ein entlegener, aber gerade wegen
des anderen Literaturverhaltens exemplarischer Vergleich - an die eigenständige
Durchformung des Märchens vom «Machandelboom» innerhalb der Märchensammlung der
Brüder Grimm.

30. Es wäre dann also über die Annahme eines «Kristallisierungsprozesses rings um die
Gestalt eines der Exilszeit zugewiesenen Helden...» (K. Koch, AOAT 38,1, S. 10) hinaus
auch mit einem schriftlichen Kern für den weiteren literarischen Vorgang bis zum Ab-
schluss der einheitlich konzipierten Endgestalt des Db zu rechnen.

31. Vgl. die überzeugenden Darlegungen bei K. Koch, Daniel. BK 22,1, S. 58-64 und (S. 64)
seine Beurteilung der Gründe für die Ablehnung des Patbag: «Eine Anbindung an die
Person des Königs und die immanent-magischen Beeinflussungen durch die Königsmacht

ist abzuweisen».
32. Vielleicht programmatisch bis in den Namen «Daniel» hinein. Könnte gar im Begriff

dcit eine volksetymologische Beziehung zur Wz. dyn gehört werden?
33. Vgl. meine These zu «Ursprung und Motivation der Apokalyptik im Danielbuch» in

ThZ 35 (s.o. Anm. 11).
34. Aus klassisch-philologischer Sicht makedonisch; doch Dan 8 gibt Einblick in die

Empfindungen, die die Ereignisse auf der anderen, orientalischen Seite hervorriefen, von
deren Warte aus das Griechentum, ganz entgegen dem uns vertrauten Bild der Antike,
wohl insgesamt eher unzivilisiert und unheimlich wirkte.

35. Dass damit der Prozess des literarischen Anwachsens nicht abgeschlossen war, zeigen
die nichtmasoretischen Zusätze zum Db (s.o. Anm. 1

36. Vielleicht im Sinne einer Scheidung zwischen der dem nichtisraelitischen Herrscher in
verhüllter Form und profaner Sprache anvertrauten Offenbarung und innerisraelitischem,

apokalyptischem und wohl auch esoterischem Offenbarungswissen in der

Sprache des sich vollendenden Schriftenkanons.
37. K. Hruby, Les Pharisiens, gardiens de l'écriture. SENS 32,1/2 (1980) S. 24-30, das Zitat

S. 25.

21


	Daniel 6 und die persische Diaspora

