
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 47 (1991)

Artikel: "Tora des Mose vom Sinai" : Pentateuchstruktur und rabbinisches
Toraverständnis

Autor: Osten-Sacken, Peter von der

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960802

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Tora des Mose vom Sinai»
Pentateuchstruktur

und rabbinisches Toraverständnis
von Peter von der Osten-Sacken

Die Fünf Bücher Mose umschliessen mit ihrem Beginn bei der Erschaffung
der Welt und mit ihrem Ende nach dem Tod des Mose ihrer eigenen Zählung
gemäss mehr als zweieinhalbtausend Jahre1. Dieser gewaltige chronologische Rahmen

ist inhaltlich äusserst auffällig gefüllt. Nahezu vier Bücher, dem Umfang
nach etwa zwei Drittel des Stoffes, befassen sich mit den letzten vierzig Jahren des
endlosen Zeitraums. Innerhalb dieser vierzig Jahre wiederum fällt gut die Hälfte
des Stoffes in die Zeit eines einzigen Jahres, das das Exodusgeschehen und den
Aufenthalt am Berg Sinai umfasst. Von dieser Hälfte schliesslich enthält der weitaus

grösste Teil - zugleich der längste geschlossene Zusammenhang in den Fünf
Büchern Mose überhaupt2 - die Mitteilung vorwiegend gesetzlicher Überlieferungen

(Ex 20 - Num 9). Eindrücklicher lässt sich schwerlich das Recht verdeutlichen,

die Fünf Bücher Mose so zu benennen, wie es im Judentum gang und gäbe
ist, kurz und bündig: Tora des Mose3. Dies gilt um so mehr, wenn man erneut
das Ganze in den Blick fasst und das 5. Buch Mose einbezieht. Noch innerhalb
jener vierzig Jahre bietet es eine aktualisierende Wiederholung des Gesetzes vom
Sinai.

Das Deuteronomium hebt sich bereits im Pentateuch selbst deutlich von den

übrigen Büchern ab. Doch auch der Zusammenhang Ex 20 - Num 9 umschliesst
mit dem Dekalog (Ex 20), dem Bundesbuch (Ex. 21-23), dem sog. kultischen
Dekalog (Ex 34), den verschiedensten weiteren kultischen Vorschriften (Ex 25-31;
35-40; Lev 1-16; Num 1-9) und dem sog. Heiligkeitsgesetz (Lev 17-26) gesetzliche
Überlieferungen, die ihrem Charakter, ihrer Herkunft und Entstehungszeit nach
höchst unterschiedlicher Art sind4.

Allesamt einmal mehr oder weniger mündlich überliefert, haben sie gemeinsam,

dass sie - fast möchte man von traumwandlerischer Sicherheit sprechen -
dasselbe Ziel gefunden haben: den Sinai als Ort der Offenbarung der Tora, Mose
als ihren Übermittler und das Volk Israel als ihren Empfänger.

Es ist Sache der Tanachforscher und Alttestamentier, die Prozesse, die hinter
der Ausprägung und Sammlung dieser Überlieferungen stehen, im einzelnen zu
ergründen. Es scheint jedoch lohnend, an dieser Stelle eine aufschlussreiche rabbi-
nische Überlieferung heranzuziehen. Sie gehört zu den bekannteren nachbiblisch-
jüdischen Traditionen und ist doch - obwohl dies mehr als nahe zu liegen scheint

- m.W. noch nicht in diesem Zusammenhang ausgewertet worden. So heisst es in
dem Mischnatraktat Avot gleich zu Beginn (1,1): «Mose empfing die Tora vom
Sinai und übergab sie Josua, Josua den Ältesten, die Ältesten den Propheten, und
die Propheten übergaben sie den Männern der grossen Synagoge.»

Über die Funktion dieser Überlieferung besteht schwerlich Streit. Sie führt

* Prof. Dr. Peter von der Osten-Sacken, Institut Kirche und Judentum, Leuchtenbur-
gerstr. 39-41, D-l Berlin 37.

8



auf die Kette der rabbinischen Tradenten zu, die im folgenden genannt werden,
und soll die Kontinuität der von ihnen gelehrten Tora mit der des Mose zum
Ausdruck bringen5. Diese Tora ist nach rabbinischem Verständnis, das nach
allgemeiner Auffassung auch hinter der zitierten Tradition steht6, in zweierlei
Gestalt überliefert - als schriftliche in den Fünf Büchern Mose und als mündliche
jenseits der Kanonsgrenzen1. In diesem Sinne ist Tora gewissermassen grundsätzlich

«Tora des Mose vom Sinai.»8 Weil nun das Interesse an der Herausstellung
der Legitimation der rabbinischen Tradenten und ihrer Lehre mehr als deutlich
ist, gilt die zitierte Überlieferung durchaus mit Recht als Ausdruck ihrer
Traditionsauffassung. Und doch ist damit noch nichts über deren tatsächliches Alter

gesagt. Lässt man vielmehr jene zuvor skizzierte Zuweisung der chronologisch

und sachlich gesehen unterschiedlichsten, ursprünglich desgleichen einmal

mündlich tradierten gesetzlichen Überlieferungen des Pentateuch an
Mose Revue passieren, so liest sie sich wie eine monumentale Veranschaulichung

jener rabbinischen Grundauffassung, dass alle Tora - gleich welcher
Zeit sie de facto entstammt - Tora des Mose vom Sinai ist. Nachdem aber die
Nähe der skizzierten Pentateuchstruktur zum angedeuteten rabbinischen
Toraverständnis einmal erkannt ist, scheint nur ein Schluss möglich: Die rabbini-
sche Auffassung steht bereits hinter der Art und Weise, wie bei der Redaktion
des Pentateuch mit den gesetzlichen Überlieferungen verfahren worden ist.
Damit ergibt sich zum einen eine ausserordentlich dichte Kontinuität
zwischen der biblischen Überlieferung in ihrer kanonischen Gestalt und nachbi-
blisch-rabbinischer Tradition. Und da die zuvor niedergelegte Beobachtung -
die Konzentration der unterschiedlichsten gesetzlichen Überlieferungen auf
Mose und Israel am Sinai - durch das rabbinische ToraVerständnis angestos-
sen worden ist, zeigt der Vorgang zum anderen exemplarisch, welche Hilfe
rabbinische Überlieferungen für Verständnis und Auslegung des Tanach oder
Alten Testaments zu sein vermögen.

Der ganze Zusammenhang lässt sich in seinem Gewicht auch noch einmal
anders verdeutlichen. So hat H.W. Hertzberg vor gar nicht langer Zeit im
Hinblick auf die Redaktion des Pentateuch geurteilt: «Noch immer fehlt das
Buch über den Gesamtverfasser, den Endredaktor.»9 Und R. Smend hat diese

Feststellung noch vor wenigen Jahren bekräftigt10. Als Frage nach einer Person

wird sie sich natürlich schwerlich jemals beantworten lassen. Wohl aber
spricht der skizzierte Zusammenhang dafür, dass jüdische Schriftgelehrte, wie
sie sehr viel später - und in erstaunlicher Kontinuität mit ihren unbekannten
Vorgängern - mit den Toralehrern von Mischna und Talmud greifbar werden,
einen ganz entscheidenden Anteil an der Endredaktion des Pentateuch gehabt
haben.

Vielleicht vermag das dargelegte Beispiel die Bereitschaft zu fördern, sich
auf die rabbinische Traditionsliteratur als wesentlichen Faktor für die Auslegung

der Bibel einzulassen. Sie könnte um so mehr wachsen, wenn dies
Beispiel zu Vorgängen in Beziehung gesetzt wird, die seit langem bekannt sind.
So hat es zu allen Zeiten - von der Alten Kirche bis in die Gegenwart - Exege-
ten des Alten Testaments gegeben, die Juden philologisch konsultiert haben,
um den ersten Teil des Kanons besser zu verstehen1 L Im Hintergrund solcher

9



Kontakte steht die Überzeugung, dass Juden in einem Verhältnis zum Tanach
stehen, das für Christen so nicht gegeben, d.h. von grösserer Unmittelbarkeit
bestimmt ist. Die Geschichte der neuzeitlichen Bibelauslegung liefert für die Berechtigung

dieser Annahme zahlreiche schlagende Beispiele. Denn zwar ist die historische

Auslegung der Schrift eine Frucht christlicher Bibelauslegung auf dem
Boden der Aufklärung. Dennoch bleibt eine bemerkenswerte Koinzidenz festzuhalten.

Die postaufklärerische Auslegung der Bibel hat, sieht man auf die im
christlich-jüdischen Disput durch die Jahrhunderte hin zentralen Bibelstellen, in summa

den Auslegungen recht gegeben, die in den Zeiten des Disputs beharrlich von
jüdischer Seite vorgetragen worden sind12. Der stärkere Einbezug der rabbini-
schen Literatur in christliche Auslegung des Alten Testaments würde gewiss noch
einmal einen Schritt weitergehen. Doch schiene es schwerlich mehr als eine
naheliegende Konsequenz. Denn es würde lediglich der Grund und Boden ins Auge
gefasst werden, auf dem die jüdischen Disputanten früherer Zeiten gestanden
haben und von dem her sie ihre - in der Regel als historisch angemessener bestätigten

- Auslegungen gewonnen und vertreten haben.

Sucht man die skizzierte grössere Nähe jüdischer Exegeten zum Tanach zu
erklären, so lässt sich gewiss auf einen vielfach zu beobachtenden Tatbestand
verweisen: Die jüdischen Exegeten haben gegenüber einer typologischen oder
allegorischen Interpretation des Alten Testaments in den von ihnen und ihren christlichen

Kontrahenten diskutierten Zusammenhängen auf dem Literalsinn bestanden.

Und doch bliebe diese Erklärung an der Oberfläche. Jene Nähe ist vielmehr
tiefergreifend als Ausdruck einer stärkeren historischen Kontinuität zwischen
dem rabbinischen Judentum als Trägergruppe des Tanach und diesem selber zu
umschreiben. In diesem Sinne geben die betreffenden Auslegungen die Vorzüge
einer messianologisch oder christologisch ungebrochenen Trägerschaft zu erkennen13.

Damit sollen weder die rabbinischen Auslegungen in Bausch und Bogen
als angemessen bezeichnet noch ein christologisch begründeter Zugang auf das
Alte Testament desavouiert werden, zu dem es vielmehr theologisch gesehen für
Christen schwerlich eine Alternative gibt. Wohl aber dürfte deutlich sein, dass es

allein schon aus historischen Gründen lohnt, den rabbinischen Traditionswerken
und ihrer Schriftauslegung grösseres Augenmerk zu widmen. Wenn in der
Gegenwart theologische Begriffe der Rabbinen aufgegriffen werden, um alttesta-
mentliche Konzeptionen zu erfassen14, so scheint dies deshalb auf der Linie der
entfalteten Überlegungen ein Vorgang von erheblicher Signifikanz zu sein, von
dem her es nur noch ein Schritt ist, auch die Inhalte der rabbinischen Auslegungen

in die Interpretationsarbeit einzubeziehen15.

Der Jubilar hat wie nur wenige andere über Jahrzehnte hin durch einfühlsame,

bemerkenswert kenntnis- und lehrreiche Arbeiten über das Judentum zur
Erneuerung des christlich-jüdischen Verhältnisses beigetragen, ganz zu schweigen
von seiner Lehrtätigkeit - hier denke ich selber mit besonderer Dankbarkeit an
seine regelmässige Mitarbeit an der Berliner Christlich-Jüdischen Sommeruniversität.

So sind die vorstehenden Ausführungen für einen in den Schätzen des Alten
und Neuen kundigen grammateus wie ihn fraglos eine «Eule nach Athen».
Doch wie das Beispiel Wolfgang Hildesheimers lehrt, ist eine Reise mit dem
Vogel der Minerva im Gepäck dennoch durchaus für Überraschungen gut16.

10



ANMERKUNGEN

1. Vgl. zu dieser chronologischen Angabe und den folgenden die Übersicht über die
biblische Chronologie in dem von Eva Berndt herausgegebenen Faksimile-Druck:
Evangelische Original-Bibel (1741), Berlin 1986, Bd. 1, 35ff.

2. Vgl. die entsprechende Feststellung von R. Rendtorff (Das Alte Testament. Eine
Einführung, Neukirchen-Vluyn 1986. 150) im Hinblick auf den ganzen Aufenthalt
am Sinai (Ex 19,1 - Num 10,10): «das umfangreichste zusammenhängende Stück im
Pentateuch.»

3. Vgl. W. Bacher, Die exegetische Terminologie der jüdischen Traditionsliteratur
(1899/1905), Nachdr. Darmstadt 1965 (in 1 Bd.), Teil 1, 123; Teil II, 229.

4. Vgl. Rendtorff, a.a.O. (A. 2), 148ff.; R. Smcnd, Die Entstehung des Alten
Testaments, Stuttgart u.a. 1978, 33ff., sowie den Überblick von K. Koch, Art. Gesetz I.
Altes Testament, in: TRE 13 (1984, 40-52).

5. Vgl. vor allem die Einführung des Maimonides in die Mischna, in Übersetzung
wiedergegeben in: P. Forchheimer, Living Judaism. The Mishna of Avot with the
commentary and selected other chapters of Maimonides, New York 1974, 13ff. Maimonides

verweist selbst in seinem Kommentar zu Avot 1,1 auf diesen Teil; s. ebda., 21.
6. Vgl. z.B. H. L. Strack, Pirqê Aboth. Die Sprüche der Väter, Leipzig 41915, 1; 1. M.

Bunim, Ethics from Sinai. An elective, wide ranging commentary on Pirke Avoth,
New York 21964, Bd. I, 21; anders - nur auf die mündliche Tradition deutend - J.

H. Hertz, Sayings of the Fathers, New York 1945, 13.

7. Siehe hierzu etwa B. Gerhardsson, Memory and Manuscript, Uppsala 1961, 19ff.;
H. L. Strack / G. Stcmberger, Einleitung in Talmud und Midrasch, München 71982.
4Iff. (Lit.).

8. Die Wendung ist der bekannten Formel «Halacha des Mose vom Sinai» nachgebildet.

Vgl. dazu Bacher, a.a.O. (s.A. 3), Teil I, 42. Die Angabe «vom Sinai» in Avot
I,1 hat den Sinn «von Gott». Vgl. Strack, a.a.O. (s. A. 6), 1; Bunim, a.a.O. (s.A. 6),
22.

9. H. W. Hertzberg. Beiträge zur Traditionsgeschichle und Theologie des Alten
Testaments, Göttingen 1962, 11.

10. Smend, a.a.O. (s.A.4), 38 (dort Hertzberg).
11. Vgl. hierzu etwa B. Smalley, The Bible in the Middle Ages, Oxford 31983, passim;

M. Awerbuch, Christlich-jüdische Begegnung im Zeitalter der Frühscholastik, München

1980.
12. Vgl. dazu meine Arbeit: Grundzüge einer Theologie im christlich-judischen

Gespräch, München 1982, 214ff.
13. Besonders deutlich dürfte sich dieser Zusammenhang an der traditionellen jüdischen

und christlichen Psalmenauslegung zeigen lassen.
14. So z.B. der Begriff schechina. Vgl. etwa B. Janowski, «Ich will in eurer Mitte

wohnen». Struktur und Genese der exilischen Scliekinci-Theologic, in: JBTh 2 (1987),
165-193.

15. Vgl. z.B. ders., Tempel und Schöpfung. Schöpfungsthcologischc Aspekte der prie¬
sterschriftlichen Hciliglumskonzeplion, in JBTh 5 (1990), 37-69; N. Lohfink, Zum
rabbinischen Verständnis von Dtn 12,1, in: Die alttestamentliche Botschaft als
Wegweisung FS H. Reinelt. hg. v. J. Zmijewski, Stuttgart 1990, 157-161.

16. W. Hildesheimer, Ich trage eine Eule nach Athen, in: Lieblose Legenden, Frankfurt/
M. 1962, 91-98

11


	"Tora des Mose vom Sinai" : Pentateuchstruktur und rabbinisches Toraverständnis

