Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 46 (1990)

Artikel: Biblisches Geschichtsdenken und apokalyptische Spekulation
Autor: Licht, Jacob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960834

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Biblisches Geschichtsdenken
und apokalyptische Spekulation

von Jacob Licht

1) Ein Gleichnis vom Brot

Als Einstieg in meine Thesen dient eine Begebenheit, fiir deren «hi-
storisch richtigen» Anfang ich als Beteiligter biirge. Das Ende der Ge-
schichte, auf die ich am Schluss dieses Aufsatzes zuruickkommen werde,
ist aber reine Dichtung.

Eine Gruppe von Israelis befand sich auf dem Riickweg von einer
Reise in den fernen Orient. Sie hatten viel Interessantes gesehen und er-
lebt und waren sehr zufrieden. Auf der letzten Station vor ihrem Rickflug
nach Lod mussten sie in Athen einen Tag lang warten. Am Abend merk-
ten sie in einem Athener Wirtshaus, dass ihren das Essen besonders gut
schmeckte. Zwar hatten sie sich schon zuvor wahrend ihrer ganzen Reise
nicht uiber schlechte Verpflegung beklagen konnen. Aber in Athen gab es
Kise, Tomaten, Yoghurt, Oliven, Olivendl und so manches mehr, das sie
von zu Hause kannten und gern hatten. Hautpsachlich aber mundete ih-
nen das Brot in dicken Scheiben: ganz gewdOhnliches, aber gutes Weiss-
brot, fiir das Volk in grossen Mengen gebacken. Das war etwas ganz an-
deres als die armseligen Minibrotchen, die jedem schon da und dort vor-
gesetzt worden waren. Sie kamen so ins Schwirmen iiber das gute Brot,
das jeder von ihnen auch schon kennengelernt hatte: runde Drei-Kilo-Lai-
be von duftendem Roggenbrot, marokkanisches Hausbrot auf Kieselstei-
nen gebacken, hauchdiinne ungesiduerte Fladen von Beduinenfrauen fiir
Giste zubereitet, und vieles mehr. Auch der amerikanische Professor, der
in Jerusalem sein Sabbat-Jahr verbrachte, wurde erwidhnt: er und seine
Familie seien so gliicklich mit den «Kleinen Chalot», die sie frisch und re-
gelméssig zum Friihstiick hatten. In Amerika muss man ja weit laufen, bis
man etwas dhnliches findet. Schliesslich gelangte die Runde zur Entdec-
kung, dass sie alle in Brot-essenden Landern aufgewachsen waren und
ehrliches, gutes Brot notig haben, um sich wirklich wohlzufiihlen. Reis als
Erndhrungsbasis sei gut, aber anders. Es gebe eben eine grosse und vielfil-
tige Weizenzivilisation, von Taschkent bis San Francisco und vom Atlas
bis zum Nordkap. Also trank man zum gliicklichen Uberleben dieser Zi-

Jacob Licht ist em. Professor fiir Bibelwissenschaften an der Universitdt Tel Aviv und
Autor verschiedener Arbeiten zur Qumranforschung.
Adresse: Meqor Chaim 20, Jerusalem/Israel.

208



vilisation ein Glaschen Ouzo, auch wenn man (eben als Israeli) es nicht
besonders gut mit dem Trinken schaffen konnte.

Das Brot in dieser Erzihlung ist Metapher/Gleichnis fiir das
abendlindische Geschichtsbewusstsein. Dabel meine ich weder die Ge-
schichts-Philosophien und die Geschichts-Auffassung an sich, noch die
Geschichtsschreibung selber, sondern beides und vieles mehr: Den Schul-
unterricht in vaterlandischer Geschichte, die Gedenktafeln an allen Ec-
ken, die Feste und Feiern von Jubilden, die Museen, den Stolz auf der
Vorfahren Siege und das Unbehagen, das von der Vergangenheit, die
nicht vergehen will, kommt. All dies und noch mehr sind Erscheinungs-
formen eines Grundgefiihls, dass die Vergangenheit irgendwie relevant ist.
Dieses Grundgefiihl entspricht zwar einer empirischen Wahrheit. Es ist
aber keineswegs notig oder selbstverstindlich, dass man sich dieser Wahr-
heit bewusst wird. Diese empirische Wahrheit lasst sich am besten in der
tiglichen Erfahrung eines jeden zeigen: ein kurzes «curriculum vitae» ist
die beste und handlichste Art, einen Menschen vorzustellen und zu be-
schreiben. Eine solche Biographie enthilt zwangslaufig Angaben tiber das
Vaterhaus, die Schule etc. Das heisst: ich bin was ich bin im Zusammen-
hang mit meiner und meiner Vorfahren Taten und der Umstidnde, die mit
mir geschehen sind. Wir sind alle von unserer personlichen Vergangenheit
gepragt. Das gilt noch mehr fiir kollektive Identititen. Stimme, Stidte,
Staaten, Volker, Kirchen, Sekten und Geschaftsfirmen sind alle durch das
Geschehene bestimmt und ohne eine Darlegung ihrer Geschichte nicht zu
begreifen. Also muss man sich mit der Geschichte abgeben. Sonst riskiert
man Fehlurteile.

Dieses bewusste und intensive Pflegen des Wissens um die Vergan-
genheit ist andererseits nicht in allen Lebensbereichen eine Selbstverstand-
lichkeit. Man kann auch ohne die Historie leben und gliicklich sein; auch
als Kollektiv, auch auf durchaus intellektueller Ebene. Mathematik, Phi-
losophie, Naturforschung, Kunst, Meditation usw. sind vielleicht sogar
manchmal niitzlicher oder sinnvoller als Historie und sind gute Seelen-
speise. Man kann sich von jeder dieser Beschaftigungen eine Identitit auf-
bauen. Man kann von Reis, Kartoffeln oder Kassawa leben, ohne Brot zu
kennen. Allerdings lebt man dann nicht in der Brot-Oel-Wein-Zivilisation
des Alten Testamentes (der Hebriischen Bibel) und des antiken Griechen-
land. Parallel gibt es Kulturen, die ohne Historie (oder mit weniger als die
«abendlindische») auskommen.

2) Kulturvergleichender Ausblick

Es gibt Kulturen, die mehr oder minder durch das Wissen um den hi-
storischen Prozess gefarbt sind. Dieser Prozess ist die Reihe von Ereig-

209



nissen, die zu einer gegebenen Situation gefiihrt hat. Das wichtigste Zei-
chen dieses Wissens ist eine Geschichtsschreibung: wo es sie gibt, wo sie
reichlich und ehrlich genug produziert wird, da haben wir unser Phano-
men. Eine Legende schafft es auch, wenn sie zeigt, wie ein Ding zum an-
deren gefiihrt hat, so dass eine Stadt oder Kirche oder irgendeine Gemein-
schaft entstanden ist. Aber Prunkinschriften von siegreichen Konigen und
Memoiren von Diplomaten gehoren nicht hierher, weil dabei der notige
Abstand (historische Perspektive oder «kindsight») fehlt.

So ist die Tell-Sage ein Zeugnis vom geschichtlichen Bewusstsein der
Schweizer, aber sie ist keine authentische Quelle tber einen eidgends-
sischen Bundesschluss. Auch poetische Spekulationen tiber die Folge der
Weltalter, wie sie uns Ovid lieferte, bieten keine wirklich tragende Briicke
zum Heute eines Volkes. Notig ist vielmehr eine klare, gut geschriebene
und wahre! Geschichte eines Volkes. Solche Bliiten sind selten. Aber z.B.
ein Gregorius von Tours mit seiner Historia Francorum bewiltigte diese
Aufgabe. Er erbrachte den Beweis, dass man in seiner triiben und verwor-
renen Zeit doch irgendwie wusste, wie ein Ding zum andern fiihrt, und
dass diese Kette irgendwie relevant ist. Allerdings ist der Ausdruck dieser
Idee bei Gregorius ziemlich ungenau und sprachlich-kompositorisch mit
vielen Miangeln belastet.

Von Gregorius von Tours sei hier noch ein Sprung nach Indien ge-
wagt in die lange Zeit von etwa 1000 v. - 1500 n.Chr. Im Vergleich mit
dem europaischen Mittelalter ist dieses Indien eine Hochkultur, in jedem
Sinne und auf jeder Ebene alles andere als primitiv. Doch eine Geschichts-
schreibung hat es nicht hervorgebracht, noch irgend etwas, das zeigen
kénnte, dass man sich um den historischen Lauf der Dinge kiimmerte?.
Man lebte keineswegs in einer Gegenwart ohne Vergangenheit. Es war
cher umgekehrt: man hielt sich so weit wie moglich an das Althergebrach-
te, sO wie es immer gewesen war, war es am besten. Man wusste auch
ziemlich viel von den alten miindlichen und schriftlichen Uberlieferungen.
Aber wie eine Begebenheit zu der anderen fiihrt, war (und bleibt) den In-
dern ziemlich gleichgiltig®. Damit wire der Beweis gefunden fiir meine
Behauptung, dass wir in der Betrachtung unserer abendlandischen Kultur
auf ein kulturgebundenes Phanomen gestossen sind.

3) Philaitia im abendlindischen Denken

Weil der Terminus «Historismus» seit dem 19. Jh. belastet ist, moch-
te ich das abendldandische Geschichtsbewusstsein Philaitia (wortl. Liebe
zur Ursache) nennen. Es handelt sich um die Freude, die man an der Be-
trachtung der Ursachen hat*.

Die Philaitia der heutigen abendlandischen Kultur hat tiefe und ver-

210



zweigte Wurzeln. Von diesen reicht die erste in die Hebréische Bibel zu-
rick. Es ist fir die Geisteswissenschaften des 20. Jhs. bezeichnend, dass
die Fachleute, die sich um die Definition der Historie, der Historiogra-
phie, der Historiosophie oder Philosophie der Geschichte und aller an-
grenzenden Ficher, bemiuhen, uber die Hebrdische Bibel kein Wort zu
verlieren haben®. Dabei ist das fundamentale Datum nicht zu Uibersehen,
dass die Hebraische Bibel ungefahr zur Halfte aus einer Art Geschichte
besteht. Die Alttestamentler haben diese Geschichte mehrfach gedeutet
und gewertet, aber auf ihre Kollegen hatte dies kaum Einfluss. Im Kon-
text dieses Arguments ist aber etwas anderes viel wichtiger, nimlich die
Wirkung der alttestamentlichen Geschichte auf die Christenheit. Sie wur-
de ja zur Grundlage aller Erziehung, zur ersten Wahrheit, die man den
Kindern erzihlte, zur biblia pauperum, die auf Kirchenwianden und Kir-
chenkanzeln zu sehen war. So ist es dem alten Israel gelungen, seine phi-
laitiologische Anschauung dem mittelalterlichen Europa zu vererben,
ohne dass es jemand merkte. Es war eben selbstverstandlich, dass man die
Ereignisse der Vergangenheit erzahlt — womdoglich dem christlich gelese-
nen Alten Testament folgend — um sich ein Bild von der menschlichen
Existenz zu schaffen. Die mittelalterlichen Gebildeten hingegen wussten
von der Theologie und von den klassischen griechisch-romischen Autoren
her (besonders Tacitus und Livius) weit mehr. Sie waren sich allerdings zu
wenig bewusst, dass ihr spekulatives theologisches und heilsgeschichtli-
ches Wissen zu einem erheblichen Teil auch ein Erbe aus der jiidischen
Apokalyptik des 2. Jhs. v. Chr. war. Das Buch Daniel mit seiner apoka-
lyptischen Geschichtsschau (bes. Dan 7-12) hat die christlichen Denker
des Mittelalters (auch die Humanisten!) stark gepragt — leider oft uneinge-
standen. Die grosse Blitezeit der Philaitia kam aber im 19. Jh. Grossange-
legte Systeme der Geschichtsphilosophie wurden ausgebaut, anderseits
wurde die Geschichtsschreibung selber durch kritische Untersuchung der
Urkunden, emsiges Sammeln von Information u.drgl. neu untermauert.
Die Historia wurde zur Konigin der Wissenschaften. Man sah alles im
Lichte der Entwicklung. Die Ars poetica wurde zur Literaturgeschichte,
die Theologie zur Religionsgeschichte oder zur Lehre vom steten Empor-
steigen der Menschheit zum wahren Christentum. Grammatik wurde
vergleichend betrieben: Man reihte miteinander verwandte Sprachen in
ein Entwicklungsschema ein, sodass man eine gemeinsame Ursprache
(Ur-Indogermanisch, Ur-Semitisch) rekonstruieren konnte. Darwin zeigte
ein anthropologisches Entwicklungsschema auf: Er konnte das verwirren-
de Nebeneinander der Arten durch eine postulierte Entwicklung (vom
«Urschleim» her) erkldren und dadurch auch das panta rhei des alten Her-
aklit prazisieren: Alles Leben entwickelt sich, wachst, wird schoner und
besser, bis es mit der Entwicklung bergab geht, und der Verfall beginnt.

211



Dieses Grundgefiihl des 19. und frithen 20. Jhs. ist eine Philaitia (philoso-
phisch formuliert von Hegel) von ganz besonderer Pragnanz und Stirke.
Es entspricht auch einer schlichten empirischen Wahrheit und fithrt zum
Glauben an den Fortschritt.

Heutzutage sind die Entwicklung als Wahrheit und der Fortschritt
als Glaubenssatz ziemlich fadenscheinig geworden. Uber das tiefe Missbe-
hagen, das der Bankrott des simplen Fortschrittglaubens verursacht hat,
brauche ich nicht zu schreiben. Aber auch die postulierte Entwicklung, die
noch immer als Werkzeug der verschiedenen Facher der Humanwissen-
schaften dient, ist definitiv fiir die notige Feinarbeit zu stumpf geworden.
Man treibt also nicht mehr Literaturgeschichte, sondern versucht eine
Wissenschaft von der Dichtkunst aufzubauen. Religionsgeschichte ist zum
blossen Konstrukt geworden. Die vergleichende Grammatik ist von der
Linguistik in den Rumpelkeller verlegt worden. Aber sozusagen im Keller
der Wissenschaften wird noch immer angenommen, dass die Form P (des
Schriftzeichens, des Gedankens) der Form Q vorangegangen ist, was ja
auch meistens zu beweisen ist. Auch das Grundgefiihl der Philaitia ist
noch immer da, meistens als ein Erreger unseres tiefen Malaise fungie-
rend.

4) Philaitia in der Hebriischen Bibel

Wir wissen genug von der Umwelt der Hebréischen Bibel, um sagen
zu konnen: Weder in Aegypten noch in Mesopotamien wurde Geschichte
geschrieben, noch hat man dort etwas anderes gefunden, das ein Ge-
schichtsbewusstsein bezeugen konnte. Allerdings ist es denkbar, dass es so
etwas bei den Phonikern gab, oder bei den Aramiern, Moabitern, Chiwi-
tern usw. Deren Kulturen sind unbekannt genug, um Uberraschungen zu
bergen. Vorldufig aber bleibt das Alte Testament einzigartig in seiner Art,
vom Vergangenen zu erzdhlen. Dabel bietet es keineswegs eine Sammlung
von Geschichten sondern eine Geschichte, vom Uranfang bis zur Neu-
griindung des jiidischen Gemeinwesens unter Nehemiah. Unter der Lupe
der Fachkritiker zerfallt allerdings diese Historie in ein Flickwerk®, voll
von Liicken und Ungereimtheiten. Trotzdem gibt das Ganze einen ein-
heitlichen und klaren Sinn, sobald man die Lupe niederlegt. Es wird von
des Herrn wundersamen Walten mit der Welt und mit seinem Volk er-
zahlt. Er hat den Verlauf der Ereignisse so gefligt, dass ein Volk entstan-
den ist, das seine Gebote zu erfiillen hat. Er hat es zu diesem Zweck mit
einem Land belehnt. Das Warum und Wozu ist dabei weniger wichtig als
das Wie. Man ist bemiiht, das Geschehen selbst zu erfassen, es aus dem
Wirrwar der Traditionen klarzulegen, es richtig zu beschreiben und so zu

212



zeigen, dass der Sinn der einzelnen Ereignisse deutlich wird.

Als Beispiel kann das Buch der Richter dienen. Es besteht hauptsach-
lich aus einer Reihe von Heldengeschichten, die in Thema und Stil stark
varileren. Ehud, Gideon, Barak mit Deborah und die anderen «Richter»
erscheinen kurz im Licht ithrer Taten und verschwinden wieder in der Fin-
sternis der Zeit, Giber dic man nichts zu berichten weiss; jeder wirkend in
seinem beschriankten Stammgebiet auf seine eigene Weise, aus einer ein-
zigartigen Situation. Gemeinsam haben die «Richter» nur die voriberge-
hende und ortlich beschriankte Befreiung von einer bedriickenden Ober-
herrschaft. Der Autor’ des Richterbuches hat aus diesem Nebeneinander
seiner Information ein sinnvolles Hintereinander herausgelesen und zu ei-
nem Schema?® der historischen Deutung und dichterischen Verarbeitung
ausgebaut. Israel ist immer wieder dem Gotzendienst verfallen, wurde mit
der Unterdriickung der Nachbarvolker bestraft, so dass es Gott um Hilfe
bat. Der Herr hat dann immer wieder einen befreienden Helden gesandt,
der das Volk «richtete» (= regierte) bis er starb. Dann kam wieder der
Verfall, und alles wiederholte sich. Dabei ist der rein theologische Aspekt
(Theodizee, Strafe und Sithne, Erziehung etc.) nicht besonders tief heraus-
gearbeitet, weil es eher um das Erkennen des gottlichen Waltens in den
Ereignissen der politischen Geschichte geht. Fiir den'Autor war das Her-
auslesen eines Sinnes in den Ereignissen der Vergangenheit eine bahnbre-
chende Leistung. Man kann das mit der Theorie Max Webers vom Zu-
sammenhang zwischen dem Frithkapitalismus und der Reformation ver-
gleichen. Die Webersche Lehre selbst ist ldngst durch die tiefgreifende
Forschung, die Webers intellektuelle Leistung hervorgerufen hat, uber-
holt. Noch wichtiger aber ist das Zusammenschauen von gesellschaftli-
chen und geistesgeschichtlichen Phinomenen, was man von Weber gelernt
hat. Auf dieselbe Weise hat die abendlindische Welt das Sehen von ge-
schichtlich relevanten Ereignissen der Richterzeit beim Autor des Richter-
buches gelernt. Das zeigt der Begriff «charismatische Fiihrung» selbst, der
von Max Weber gepragt iiber Martin Buber und Gerhard von Rad Schule
gemacht hat. Der charismatische Fiihrer ist eine «wissenschaftliche» Um-
pragung des «zeternden Richters» (vgl. Ri 2, 16-19), den der Autor des
Richterbuches aus der kargen Information, die ihm zur Verfligung gestan-
den hat, herausgelesen hatte. Dabei geht es nicht um Heldengestalten an
sich, sondern um die ganze israelitische Gesellschaft der Vorkoénigszeit.
Der Autor von Ri sah diese soziale Struktur, weil seine Auffassung (oder
Entdeckung) vom Walten Gottes in der Geschichte ihm einen Rahmen
gab, der ihm ermoglichte, die Information zu koordinieren. Die Philolo-
gen und Historiker benutzten bei ihrer Auslegung eigene Termini, um das
zu sagen, was im Text dasteht, und es ein bisschen weiterzuspinnen. Dabei
meint man, man verstehe mehr als der alte Kollege, aber bleibt durchaus

213



von ihm abhdngig. Alle «modernen» Historiker des 19. und 20. Jhs. haben
vom Autor des Richterbuches die Konstruktion des «rettenden Richters»
samt Zubehor gekauft, weil es die solide Arbeit eines Historikers ist. Mit
anderen Worten: eine Leistung der Philaitia.

Die tibrigen historischen Biicher der Hebriischen Bibel zeigen andere
Probleme der Arbeit an der lberlieferten Vergangenheit. Verschiedene
Forscher meinen, die pure religiose Erfahrung und die theologische Er-
kenntnis vom Walten Gottes in der Geschichte hétten zur philaitiologi-
schen Sensibilitat der biblischen Verfasser gefiihrt. Ich meine aber, es sei
umgekehrt: Das entscheidende Datum ist die (unerklirte) Philaitia des al-
ten Israel, die unsere Ahnen gelehrt hat, das Walten Gottes in der Reihe
der Ereignisse zu sehen. Die Hebriische Bibel bleibt ja nie bei der schlich-
ten Erklarung einzelner Erfahrungen/Geschehnisse stehen, sondern will
zeigen, wie ein Ding zum andern fiihrte, bis Gott daraus eine bestimmte
Situation geschaffen hat. Diese Situation ist nicht immer klar herausgear-
beitet. Wir wissen zwar das Wozu der dgyptischen Knechtschaft, aber
nicht der Reihe der «Richter»-Taten. Genauer ins Auge gefasst: Was der
Herr unternommen hat in dem Bund mit Abraham (wie es Gen 15,13-21
geschrieben steht), das hat Er durchgefiihrt: Er hat aus Abrahams Samen
ein Volk entstehen lassen und diesem Volk das Land gegeben. Was spiter
geschah, muss in dhnlicher Weise zu einer sinnvollen Existenz Israels ge-
fithrt haben. So kann man die Wirren der Richterzeit als notige Vorstufe
der gottgewollten Konigsherrschaft verstehen; oder das babylonische Exil
als Lduterung betrachten. Der Text ist in diesen Sachen nicht explizit.
Man kann sogar die Schwierigkeiten merken, die der Autor des Konigs-
buches mit Nebukadnezars Sieg hatte (vgl. 2 Kon 24-25), weil der Zorn
des Herrn fir ihn keine genlgende Erklirung des Geschehens war. Das
Ringen der Historiker der Bibel mit den Tatsachen, tiber die sie ehrlich?®
berichten, ist das wichtigste, lehrhafteste Zeichen der Philaitia.

Dieses Ringen ist besonders merkbar in der Frage des «Seit Wann»?
Ein Historiker braucht namlich einen festen Punkt, ein datierbares Ereig-
nis, das man klar als den Anfang einer historischen Grosse bezeichnen
kann. Der Islam beginnt mit der Hedschra, England mit dem Sieg Wil-
liams des Eroberers im Jahre 1066, die Eidgenossenschaft mit dem
Schwur auf dem Riitli vor 700 Jahren, die Neuzeit mit der Entdeckung
Amerikas oder der Franzosischen Revolution. Das sind nur wenige Bei-
spiele von konstitutiven (und teilweise fiktiven) Taten, die von den Hi-
storikern zu hell leuchtenden Zeichen aufpoliert worden sind. Man
braucht sie, um den Lauf des Geschehens mit dem Auge verfolgen zu
konnen. In derselben Weise erzihlt die Schrift von der konstitutiven Tat!?
Gottes, die Israel zu einem Volk gemacht hat. Die Schwierigkeit besteht
darin, dass man nicht recht weiss, welche Tat es war: Der Befehl an Abra-

214



ham nach Kanaan zu gehen (Gen 12). der Bund von Gen 15; die Heraus-
fiihrung aus Aegypten, die Gesetzgebung am Sinai, die Landnahme, der
Bund von Jos 24?7 Die Texte konnen so interpretiert werden, dass eine
Kette von konstitutiven Taten klargelegt wird. Das gibe eine schone phi-
laitiologische Betrachtungsweise, aber auch eine, die etwas neblig oder
verschwommen erscheint. Dagegen ist die biblische Behauptung scharf
und kiihn: Es gab eine Tat des Herrn, ein einziges historisches Ereignis,
das Israel zum Volk des Herrn gemacht hat. Die Texte ringen eben mit
der Frage, welches Ereignis es war und welche sonstige Taten Gottes es
entweder vorbereitet oder ergianzt haben. Dabei scheint das Herausfiihren
aus Aegypten inneralttestamentlich der beste Kandidat zu sein; anderseits
erwies sich die Gesetzgebung auf dem Berge Sinai als zukunftstrachtiger,
weil sich das spatere Judentum hautpsichlich als durch die Gesetzgebung
am Sinai konstituiert versteht.

Die historische Arbeit an den Uberlieferungen hat also in der Hebrii-
schen Bibel ihren Schwerpunkt im Anfang, in dem, was von Rad «Heils-
geschichte» nannte; das heisst: von Abraham bis Josua'!!. Hier gibt es eine
Antwort auf das «Wozu»: Gott hat all dies verursacht, um sich ein Volk
zu schaffen. Das « Warum» ist nicht weniger klar: Er hat es getan, weil er
es so haben wollte, aus Seinem vollkommen freien (und undurchsichtigen)
Entschluss'?. Daber werden verschiedene Formulierungen geboten: Man
schreibt Uber die Auserwidhlung, den Bund, den Schwur, das Erscheinen
am Sinai, die Gesetzgebung, das Ende Abrahams; oder man zeigt die ver-
schiedenen Aspekte der Bundesidee. Dabei ist die Formel «Ich nehme
euch mir als Volk und werde cuch Gott sein» (Ex 6, 7), die in mehreren
Variationen vorkommt, grundsitzlich besonders interessant, weil sie die
Gegenseitigkeit des Verhiltnisses direkt und ohne Metapher zum Aus-
druck bringt. Die essentielle Idee, die man aus den vielen Aussagen her-
ausdestillieren kann, ist dies: Volker im allgemeinen bestehen, weil es sie
einfach gibt. Israel dagegen besteht, weil es als Volk Gottes erkoren und
durch eine historische Tat begriindet wurde!3.

Dieser Teil der israelitischen Geschichte endet mit der Landnahme.
Was folgt, wird immer sachlicher. Das hat den banalen Grund, dass die
beschriebene Zeit immer naher an jene des Beschreibenden heranriickt.
Da er lber die ndhere Zeit mehr weiss als iiber die fernere, muss er den
Details der Realitit mehr Aufmerksamkeit schenken. Was aus seiner Fe-
der fliesst, geschieht ausserdem nicht mehr im pastoral verklarten Milieu
der Vatergeschichten, oder im weiten Wiistenraum, in dem es weder feste
Grenzen noch normale Erndhrungsquellen gibt. Was nach der Landnah-
me geschieht, spielt sich in einer klar gesehenen geopolitischen Wirklich-
keit ab. Die gesellschaftlichen Strukturen zeigen sich fester; die Menschen
selbst bekommen realistische Ziige. Auch der Sinn des Geschehens wird

215



etwas in den Hintergrund gedriickt. Verschiedene Geschehnisse — das Ent-
stehen des Konigtums, Sauls Scheitern, Davids Aufstieg und nicht ganz
lobenswerte Taten, Salomos Tempelbau usw. — enthalten aber eine solche
Kraft in sich, dass theologische Probleme unwillkiirlich auftauchen. Es
geht nicht mehr um Ursprung und Definition des Gottesvolkes, sondern
um die Frage, wie es seine Berufung verwirklicht oder vernachlissigt hat.
Aber auch diese Frage wird philaitiologisch behandelt, jedoch in Abhan-
gigkeit vom «Anfang», d.h. besonders von der Herausfiihrung bzw. dem
Auszug aus Aegypten, der im Verlaufe der ganzen biblischen Geschichts-
schreibung sozusagen als Visitenkarte fir beide Bundespartner dient!*.

Eine Art zusammenfassenden Uberblick der ganzen alttestamentli-
chen Geschichte bietet Neh 9, 6-31. Dieser Text zeigt deutlich, was ich
darzulegen versucht habe, namlich:

1) Die «Heilsgeschichte» von Abraham bis zur Landnahme ist der
Schwerpunkt des Stiicks;

2) Was spater kommt wird schematisch zusammengerafft als Israels
Schuld (das Schema ist dem des Richterbuches dhnlich). Die Details
der Wistenwanderung werden genannt, weil ihre Betrachtung das Ver-
hiltnis von Gott und Volk klarmacht. Die Details der realen Geschich-
te von Josua bis Nehemia bleiben unbehandelt, weil sie als ohne
grundsatzliche Bedeutung beurteilt werden.

Nach der Behandlung der Vergangenheit kommt in Neh 9, 32-37
die Sprache auf die damalige Gegenwart. Dem gottlichen Bundespart-
ner wird dabei «Gerechtigkeit des Gerichts» (zedeq haddin) attestiert:
«Du bist im Recht beziiglich allem, was uber uns kommt, denn du hast
Wabhrheit getan und wir haben gefrevelt» (Neh 9, 33). Ab Neh 10, 1
kommt die Zukunft zur Sprache: In einer %amana, d.h. einer Rechtsur-
kunde bzw. einem Sozialkontrakt, einem Grundungsakt verpflichtet
sich die Gemeinde den Tempeldienst finanziell zu tragen (10, 1-40).
Damit konstituiert sie sich als eine Tempelgemeinde, d.h. als eine
durch den Tempeldienst definierte Gemeinschaft!s. Diese ‘amana-Ver-
pflichtung entspricht in Rang und Inhalt in etwa friheren Bundes-
schliissen!. Obwohl die ‘amana-Abmachung in die Zukunft wies, steht
im Neh-Buch nichts tber bessere Zukunftsaussichten oder tiber Zu-
stinde in der Zukunft. Die Gemeinde verpflichtet sich das zu bleiben,
was sie ist: Sie wird sich ihres Wesens und Weges feierlich bewusst.
Das Geschichtsverstindnis in Neh 9-10 will die Zukunft nicht ergriin-
den. Das gilt m.E. fiir die ganze alttestamentlich-vorapokalyptische
Geschichtsschreibung: Ein Blick in die Zukunft gehort nicht dazu, son-
dern ist Sache der Prophetie! 7.

216



5) Die Wende zur Zukunft in der Apokalyptik

Das Lesen der Vergangenheit, um die Zukunft vorhersagen zu kon-
nen, ist ein Charakterzug ab dem 2. Jh.v. prominent hervorgetreten. Es
liegt den vaticinia ex eventu zugrunde: Ein (womoglich uralter) Seher
schaut auf wunderbare Weise seine Zukunft; diese enthalt des adressierten
Publikums Vergangenheit und Zukunft'8. Das ist der Beweis, dass die Vor-
hersage wahr ist; denn wenn (wie wir alle wissen) A, B und C eingetroffen
sind, da werden auch D, E und F eintreten!®. So gleitet die Vorhersage
des sich hinter die Personlichkeit eines der grossen Altvordern (Henoch,
Noach, Abraham, Mose) versteckenden pseudonymen Sehers unversehens
von dem, was in der fernen Vergangenheit geschehen ist, iber das, was zu
seiner Zeit geschieht, in das, was sicherlich noch geschehen muss. Es ist
eben alles ein einziger Prozess, der in den so verwirrend erscheinenden Er-
eignissen verborgen liegt, und der dem Seher offenbart wurde. Man kénn-
te auch sagen, dass Gott nicht in der Geschichte waltet, sondern durch die
Geschichte seine definitive, perfekte, zukiinftige Schopfung allméahlich
schafft oder vorbereitet. Diese Betrachtung der Vergangenheit ist eine ver-
schirfte oder gesteigerte Form des Herauslesens eines Sinnes, wie ich es
oben am Beispiel des Richterbuches zu zeigen versucht habe. Der wesent-
liche Unterschied besteht im Ziel des intellektuellen Bemithens. In der
vorapokalyptischen Hebriischen Bibel geht es darum, das Geschehene zu
verstehen; in der Apokalyptik, das Zukiinftige zu entdecken. Deshalb sind
die Ereignisse selber fiir die historischen Bilicher der Hebriischen Bibel
wichtig, aber nicht fiir die Apokalyptik. Die biblischen Erzéhler sind
namlich bemiiht, das wirklich Geschehene so wahrheitsgetreu wie moglich
zu beschreiben, denn nur so ldsst sich ein Sinn gewinnen. Die Apokalypti-
ker dagegen arbeiten weder mit den Ereignissen selber noch mit deren
Sinn, sondern sozusagen mit dem verborgenen Sinn des Sinnes. Nach
Auffassung der Apokalyptiker steht es klar genug in der Bibel geschrie-
ben, was geschehen ist und was es bedeutet; also gentigt es, diese uber-
kommene und libernommene Wahrheit zu zitieren. Wichtig ist dariiber
hinaus einzig der tiefe, verborgene Sinn, der dem Seher als endgiiltiges
Geheimnis (raz, séd) geoffenbart wird. Die Enthiillung dieses Geheimnis-
ses geschieht an einen verstdndigen Leser. Literarisch wirken sich diese
Vorginge in drei Phanomenen aus: einer Verschleierung, einer Systemati-
sierung und einem Verzerren. Dies ldsst sich etwa am Beispiel der in der
syrischen Baruchapokalypse (um 120 n.Chr.) zu findenden Vision von den
schwarzen und den hellen Regenschauern (syrBar 53-74) zeigen. Der
pseudonyme Apokalyptiker Baruch sah in einer Vision eine aus dem Meer
aufsteigende Wolke, die helles und schwarzes Wasser in sich barg und die-
ses in zwOlf Folgen abwechselnd auf die Erde fallen liess. Zuletzt sah Ba-

217



ruch ein besonders tiefschwarzes Wasser und dann einen hell aufleuchten-
den Blitz, der die vom schwarzen Regen beschiadigte Erde wieder heilte
(syrBar 53). Der Engel Ramael erkldrte dem Seher den Sinn dieser Vision.
Der erste schwarze Regen bedeute den Stindenfall Adams (56, 5-16). Der
darauf folgende schwarze Regen bedeute das Hervortreten Abrahams
(57). Der dann folgende schwarze Regen bedeute das die Israeliten knech-
tende Aegypten (58). Danach sei wieder heller Regen gekommen: Das
Auftreten Moses, Aarons, Mirjams, Josuas und Kalebs und jener, die ih-
nen dhnlich waren (59). Der darauf folgende schwarze Regen bedeute den
verderblichen Einfluss der Amoriter auf die Israeliten in der Richterzeit
(60). Der dann folgende helle Regen bedeute David, Salomon und den
Bau des ersten Tempels (61). Der diesen hellen Regen wiederum ablosen-
de schwarze Regen bedeute die gotzendienerischen Verkehrtheiten des Je-
robeam (62). Das dann folgende helle Regenwasser bedeute den gerechten
Konig Hiskia (63): Manasse, der gottlose Sohn des Hiskia bedeute das
darauf folgende schwarze Regenwasser (64-65). Auf den gottlosen Manas-
se sei dann der lautere Konig Josia gekommen, dies bedeute die zehnte
Regenfolge: heller Regen (66). Dann habe es wieder schwarzen Regen —
die elfte Folge — gegeben: die Heimsuchung Israels unter Nebukadnezar:
Zerstorung des Tempels, Deportation nach Babylon. Der dann folgende
zwolfte helle Regen bedeute den Wiederaufbau des Tempels unter Nehe-
mia (68). Das besonders tiefschwarze Wasser und den hell leuchtenden
Blitz am Ende erkldrte ihm der Engel Ramael als die endzeitlichen Wehen
(69-70) und als die am Ende allen Geschehens aufleuchtende definitive
eschatologische Erlosung (71-74).

Der Engel erklirt auch, weshalb die einzelnen Perioden in der Vision
als «hell» oder «schwarz» erschienen sind. So entsteht ein zusammenfas-
sender Uberblick der israelitisch-friihjiidischen Geschichte bzw. eine Deu-
tung der biblischen Heils- Unheilsvergangenheit. Weil nicht die Ereignisse
selbst erzdhlt werden, sondern ithr Wert behandelt wird, gerit die Schat-
zung der Vergangenheit weit scharfer als dies der Wirklichkeit entspro-
chen hitte. Das ist der «Sinn des Sinnes» den ich oben erwidhnt habe. Die
Visionsmechanik?® mit dem literarisch aufwendigen Deutungsapparat
ruckt die Ereignisse noch weiter in den Hintergrund, so dass die Person-
lichkeiten der Geschichte gleichsam nur als Schattenbilder auftreten. Das
meine ich mit «Verschleierung».

Die Systematisierung besteht erstens in der Periodisierung der Ge-
schichte, zweitens im Zahlenschema, in das die Perioden eingezwungen
werden, und drittens in der radikalen Vereinfachung der Wertung
(schwarz-weiss). Die Verzerrung finde ich im Umstand, dass alles was
zwischen der Griindung des zweiten Tempels und seiner Zerstorung ge-
schehen 1st, einfach nicht erwidhnt wird. Die Wahrheit, die man mitteilen

218



will, 1st gentigend an der kanonischen Geschichte demonstriert — also ist,
was spater geschah, irrelevant®!. So entsteht ein Paradox: Was dem Autor
am wichtigsten ist, ndmlich die Zeichen der Endzeit, die er in seiner Ge-
genwart sieht, erscheint blass, ungeniigend in einer konkreten Beschrei-
bung verankert, in ein stilisiertes Schimpfen verschoben (70).

Was eben an syrBar beobachtet worden ist, lasst sich in der ganzen
Gattung der apokalyptischen Voraussagen (oder Geschichtstibersichten)
verifizieren (dthHen, AssMos, 4Esr, AbrApoc. etc.). Es gibt allerdings Va-
riationen in Mass und Art. Wir sind mit der Frage konfrontiert, ob es
denn tberhaupt einen Sinn hat, diese apokalyptischen «Geschichtsiiber-
sichten» in den von mir vorgeschlagenen Begriff der Philaitia einzubezie-
hen. Es handelt sich doch um eine mehr oder minder extrem verzerrende
Darstellung der Vergangenheit. Trotzdem meine ich, dass der Begriff der
Philaitia breit genug gemacht werden muss, um auch Geschichtsspekula-
tionen zu erfassen. Also in concreto, beide: Ranke und Hegel?2. Und ich
finde, dass die jidische Apokalyptik eben eine frithe, verhaltnismassig ein-
fache Form der Geschichtsspekulation ist.

Die Lehre der Qumrangemeinde ist auf der Apokalyptik aufgebaut; 1
QpHab 7 enthilt einige diesbeziiglich besonders klare Formulierungen ih-
rer Grundsatze. So 1st es kaum uUberraschend, dass die zentrale Formulie-
rung der Qumran-Lehre in 1 QS 3, 13-4, 25 den Titel tragt: «Geschichte
aller Menschen» (téledot kol bené 2isch)?3. Gerade deshalb ist es lehrreich,
dass dieser Text nichts uiber die Historie in irgendeinem Sinne sagt. Er be-
hauptet, dass das Geschick aller Menschen vorbestimmt ist, und dass die
Menschheit ein (radikal verstandenes) Eschaton erwartet. Aber {iber den
Verlauf der Dinge, die dazu gefiihrt haben und fiihren, verliert er kein
Wort. Der Plan Gottes?# ist sogar ausdriicklich erwihnt, aber nicht niher
definiert und auch nicht beschrieben. So weit ich weiss, 1st bis dato keine
Geschichtsbetrachtung der Qumransekte gefunden worden. Das Resultat
der historischen Spekulation der Apokalyptiker hat man in Qumran zum
Grundsatz des Glaubens gemacht; dadurch wurde die Spekulation selbst
tiberfliissig. Damit scheint der Impuls der Philaitia, der in den histori-
schen Buchern der Hebriischen Bibel seinen Ausdruck hat, zum Stillstand
gekommen zu sein. Der letzte Impuls zur Philaitia vor dem apokalypti-
schen Stillstand ging vom Verfasser des ersten Makkabderbuches aus. Er
schrieb ein hofisches Lob der herrschenden Hasmoniderdynastie, die er
nach riickwarts mit dem Priestertum Aarons und dem Koénigtum Davids
verband (1 Makk 2, 49-64; 14,4-15 u.6.). Das Buch zeigt eine Kette von
Ereignissen mit einer selbstverstindlichen, unbefangenen Klarheit, in der
die Kunst der hebriischen Bibel, von der Vergangenheit zu erzidhlen, wie-
der auflebt. Dieser Historiker ist der letzte, der in der jidischen Tradition
fir Juden geschrieben hat, fiir eine sehr lange Zeit.

219



6) Rabbinisches Denken und spitere Philaitia

Im rabbinischen Schrifttum lebt die biblische und apokalyptische
Philaitia weiter, jedoch in einer stillen und bescheidenen Existenz, ohne
grosse Eruptionen. Man erwartet den Messias, also spekuliert man ein
wenig in der apokalyptischen Tradition (bSan 97a, unten). Doch handelt
es sich um keine besonders heisse Naherwartung des Endes, so dass man
sich nicht zu sehr mit einem ausgearbeiteten Schema einer Geschichtsbe-
trachtung abmiithen muss. Es gibt zwar einige, die «die Zeiten berechnen»
(mechaschschevé gizzin: bSan 97b); aber sie haben nicht den besten Ruf.
Die Mitte, die alles dominiert, ist die Tora, die man lernen und leben
muss; und die Tora bleibt immer gleich: Sie war da, bevor die Welt er-
schaffen wurde und wird immer da sein, unveriandert und unveranderlich.

Seit der talmudischen Zeit haben die Juden viel und fleissig an ihrer
Kultur weitergearbeitet. Eine einigermassen bedeutende Geschichtsschrei-
bung ist in all diesem Reichtum vor dem 19.Jh. nicht inbegriffen. Das hat
seinen guten Grund darin, dass die am einfachsten zu fassende Geschichte
eine politische ist; die politische Geschichte der Juden aber nichts als eine
sehr monotone Folge von Niederlassungen und Vertreibungen ist.

Die Nichtjuden «schreiben» Geschichte, da sie die soziale Wirklich-
keit mit dem Larm (und Stank) der Gewalt dndern. Die Juden machen
nicht mit, werden nur von Zeit zu Zeit geschlachtet. Allerdings gibt es eine
rege Geistesgeschichte der Juden seit dem frithen Mittelalter, diese ist aber
weniger offenbar und wird nicht als Geschichte empfunden. Worum es
hauptsichlich geht, ist die Tora, deren absolute Unveridnderlichkeit im-
mer schirfer hervortritt. Das gilt im gleichen Masse fiir die Esoterik (=
mystische Theologie) und die offenbare Lehre, also die Halakha. Auf bei-
den Gebieten findet eine konstante Entwicklung statt, die dem judischen
traditionellen Gelehrten wohl bekannt ist. Man weiss welcher Rabbi wes-
sen Schiiler gewesen ist und dergleichen mehr. Aber man reiht diese Dinge
nicht in ein Entwicklungsschema, sieht sie nicht in einer historischen Per-
spektive, erwihnt siec nur, um Nebensdchliches zu erklaren und benutzt sie
nie als Stiitze zum Denken tiber Grundsatzliches. Alles was bei der Arbeit
des Gelehrten aus den Texten hervorkommt und dazukommt, war schon
immer da, verborgen, um allmédhlich entdeckt zu werden. Praktisch ist es
schon moglich, dass wir heute vieles anders tun als unsere Viter; theore-
tisch und grundsatzlich aber ist die dlteste Formulierung die beste, ver-
lasslichste, der urspriinglichen Offenbarung néichste. Dem ist so, weil die
Tora unverdanderlich ist und so bleiben muss, um ihren gottlichen Charak-
ter zu bewahren.

Die Welt allerdings dndert sich, aber das hat wenig Relevanz. Als der
Tempel bestand, war die Siihne moéglich und die Welt heil; «in dieser Zeit»

220



besteht er nicht; wenn er wieder (wahrscheinlich nicht von Menschen ge-
baut) existieren wird, wird die Welt wieder heil sein. Deshalb lernen wir
immer weiter an den Opfergesetzen als halakhta le-meschicha schon an die
2000 Jahre! Das ist noch ein Zeichen, dass sich an der Tora nichts andert
und die Philaitia derzeit nicht die judische Betrachtungsweise ist. Sie be-
steht allerdings am Rand: In der Bibel, die man liest, aber nicht lernt, in
der Liturgie (des Seder-Abends und der Messiaserwartung), in Ne-
benzweigen der Geheimlehre. Das dndert nichts an dem Schluss, der mir
unumgdanglich scheint: Das traditionelle Judentum ist paradoxerweise ein
Exempel einer Gesellschaft, die nicht durch die Philaitia gepragt ist. Die
geistige Emanzipation der Juden bedeutet aber ein Aufleben der Philaitia,
das in einer Geschichtsschreibung, einer historisch basierten Wissenschaft
vom Judentum und einem (hoffentlich stindig) zu grosserer Klarheit
kommenden Selbstverstandnis sichtbar wird.

Die Christenheit hat die Philaitia vom biblischen Judentum und vom
Griechentum geerbt und in den Bewegungen des Humanismus, der Auf-
kldrung und der grossen historischen und historisierenden Arbeit des 19.
Jhs. aufgebaut. Die Krise, die heutzutage die Geisteswissenschaften heim-
sucht, scheint mir unter anderem ein Versagen an der Philaitia zu sein. Ich
glaube aber nicht, dass die Philaitia ihren echten, pragmatischen und
ideellen Wert verloren hat. Ubertreibungen auf der Ebene der humanisti-
schen Fachwissenschaften haben aber viel Schaden angerichtet. Man hat
zu viele Hypothesen auf postulierten Einzelentwicklungen gebaut, und auf
der ideologischen Ebene zu viel auf die Karte des Fortschritts gesetzt.
Korrekturen sind notwendig und werden vorgenommen, meistens ohne
dass man sich volle Klarheit tiber die Griinde schafft. Ein bisschen Beson-
nenheit und «common sense» sollte gentigen, das Malaise zu Giberwinden.
Man kann sich auf verschiedene Weise Klarheit iiber die eigene Situation
schaffen. Ich meine aber, dass es sich bewahrt hat, wenn Menschen ihre
eigene Existenz aus der Verkettung des Geschehens mit Hilfe der Hebréi-
schen Bibel zu verstehen versucht haben.

Am Thema «Philaitia» ist noch sehr viel zu tun. Da ich vieles selbst
auch kaum bewiltigen kann, hoffe ich auf Menschen, welche iiber der
«Freude an der Betrachtung der Ursachen» weiterdenken. Ich mochte
zum Schluss das anfangs begonnene Gleichnis vom Brot zu Ende erzih-
len. Nachdem die besagte Reisegesellschaft vom Fernen Osten zu Hause
angekommen war, versammelte sie sich einige Male spater, um die Photos
zu bewundern und die Freundschaft weiterzupflegen. Einer lud alle an-
dern in sein Haus ein, und einige iibernahmen die Versorgung. Als sie alle
im Garten versammelt waren, sprach der Gastgeber: «Die Sache mit dem
athenischen Brot, und was wir damals gesagt haben, ist mir durch den
Kopf gegangen. Inzwischen ist im nichsten Supermarkt das Brot ziemlich

221



scheusslich geworden und ich habe mich entschlossen, nicht mitzuma-
chen. Ich fahre ein Stiickchen weiter und hole mir anstindiges Weissbrot
von einem Béacker. Auch habe ich mich erinnert, wie es bel uns in meiner
Jugend Brauch war, an Familienfesten grosse Chalot zu haben. Also habe
ich mir so einen Festlaib bestellt, hier ist er». Und er zeigte ihnen einen
riesigen Zopf. Obwohl er sich nicht an die Gesetzte hielt, wie es in seiner
Jugend tblich war, wusch er sich die Hinde, sprach den Segensspruch,
zerschnitt das Brot und gab einem jeden ein Stuck. Und sie assen und ka-
men zu dem Schluss, dass es keinen Grund gabe, schlechtes Brot zu essen.

ANMERKUNGEN

. Die historische Wahrheit ist allerdings stets begrenzt durch unvollstindige Informa-

tion, die Schwiche des Denkens, Kombinierens etc.

. Meines Wissens gibt es keine einheimische indische Geschichtsschreibung. Aller-

dings hat die hofische Kultur der Moghulen eine Historiographie hervorgebracht,
aber die war eben islamisch (persisch schreibend). Uberhaupt muss ich mich in all
diesen Dingen aus den Schutzmauern meines Faches hinaus wagen. Da droht man-
che Gefahr der Fehlinformation.

. Vielleicht weil es am ewigen Kreislauf der Dinge nichts dndert, keinen Ausweg aus

Samsara zeigt, oder weil man die Zeit ecben nicht linear begriff. Ich versuche den
Netzen des Terminologiespiels zu entgehen.

. Es ist moglich, dass es eine echte historische Kausation nicht gibt, und dass die Phi-

laitia eine Verirrung des Geistes darstellt. Das dndert nichts an meiner These, dass
die Philaitia in ihrer Wirkung zu beobachten ist.

. Das lisst sich besonders klar aus dem Artikel «Philosophy of History» in der Encyc-

lopedia Britannica, Bd. 25 (1985) herauslesen.

. Wobei giiltige und ungultige Kritik zu unterscheiden ist. Vieles, was als bewiesene

Kompilation galt, hat sich mit der Zeit als einheitlich komponierte Komposition er-
wiesen. Aber es gibt auch kritische Beobachtungen, die nicht wegzudeuten sind.

. Oder die Autoren und Redakteure; im Kontext dieses Versuches ist eine prizise

Formulierung irrelevant.

. Die Diversitit der einzelnen Sagen und das tibergestiilpte Schema ist aus dem Text

leicht herauszulesen und der Zunft der Alttestamentler wohlbekannt. Es gibt viele
Versuche, den Uberlieferungs- und Kompositionsprozess im Detail zu erfassen und
zu definieren; insgesamt beweisen sie nur, dass man es (bei mangelnder Information,
also hypothetisch) nicht schaffen kann. Aber die inexakte Tatsache, dass einzelne
Sagen und ein Komponieren im Text vorliegen, bleibt. Dabei muss man noch die Art
der Sicht in den Sagen selbst und der theoretischen Behandlung im redaktionellen
Rahmenwerk auseinanderhalten.

. Ohne sich zu scheuen, unangenchme Ereignisse mitzuteilen.
. Ich habe dieses Thema vorzulegen versucht in meinem Artikel «Ta®ana we-kinntn»

in: schenaton lecheqer. Mein Ausgangspunkt war Dtn 27.9: «... Hore Israel! An die-
sem Tag bist du zum Volk des Herrn deines Gottes geworden». Der Tag dieser Mo-
serede in den Gefielden Moab ist allerdings kein besonders wichtiges Datum einer

222



anerkannten konstituierenden Tat. Ein besseres Datum wire der Bund vom Sinai,
meint MidrTan zu dieser Stelle. Was herauskommt ist allerdings nicht so sehr eine
Konkurrenz der zwei Biinde vom Sinai und von Moab vor der Landnahme, sondern
das Plus, das wir als Ausleger vom verschirften Ausdruck der deuteronomistischen

- Rhetorik gewinnen: Der Herr hat uns an einem bestimmten Tag zu seinem Volk ge-

11.

12.

13
14.

15,

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22
23,

macht. Dabei besteht eine Konkurrenz zwischen dem Herausfithren aus Aegypten,
das am hiufigsten als konstitutive Tat erwihnt wird, und der Gesetzgebung am Si-
nai, dic fiir den Pentateuch zentral ist. Im erwidhnten Artikel versuche ich auch ei-
nige Parallelen zur griechischen und romischen Literatur zu zeigen.

Fiir jene modernen Historiker, die das wirkliche, geopolitisch fassbare Geschehen
suchen, ist dieser Teil der biblischen Geschichte bezeichnender Weise weniger durch-
sichtig als spétere Perioden.

Das ist z.B. aus der Vitergeschichte ersichtlich, die mit Vorliebe paradoxe Episoden
—z.B. jene liber den von Jakob erschlichenen Segen: Gen 27 — erzihlt.

Amos 9,7 polemisiert dagegen.

Vgl. den unter Anm. 10 zitierten Artikel, in dem ich etwas mehr lber dieses Thema
notiert habe.

Also nicht als ein Konigreich und auch nicht als ein Ersatz fiir das alte Konigreich
Juda. Wellhausen redet hier vom Beginn des Judentums und von der jiidischen
«Kirche», wobei fiir ihn dieses Neue etwas ganz anderes als das alte Israel war. Das
so vom ihm verschimpfte Judentum ist inzwischen eine dusserst einflussreiche, miss-
verstindnistrachtige Halbwahrheit geworden.

Vgl. krt “%amana in Neh 10, 1, ein Terminus, der offensichtlich parallel zum klassi-
schen krt berit (einen Bund schliessen) steht.

Eine scharfe Scheidung der Theologie der historischen und der prophetischen Bii-
cher des AT ist ein Grundsatz der «Theologie des AT» des Gerhard von Rad. Aller-
dings fasst er das Phinomen anders.

Die Sache ist wohlbekannt und wurde schon von R.H. Charles (z.B. in der Einfiih-
rung in den 2. Bd. der von ihm kritisch tibersetzten «The Apocrypha and Pseudepig-
rapha of the Old Testament», Oxford 1913) beschrieben. Es ist aber nicht Mode ge-
worden, das Phdnomen als Geschichtsverstindnis zu interpretieren, wie ich das ver-
suche.

Wo in apokalyptischen Schriften die Schilderungen von Vergangenheit und Gegen-
wart aufhoren und Zukunftsperspektiven eroffnet werden, sind die entscheidenden
Nahtstellen, aus denen die Forscher auf die Abfassungszeit schliessen konnen. So
beschreibt z.B. ein Verf. von dthHen in der sogen. Schafsapokalypse den Judas
Makkabaeus als den «Widder dem ein grossen Horn gewachsen ist» (4thHen 90, 9).
Nach der Schilderung des hasmondiischen Aufstandes ldsst der Verf. zunidchst ein
Erdbeben folgen, das alle bésen Volker und Feinde vernichtet (dithHen 90, 18), und
dann das letzte Gericht (ithHen 90, 20-27). Der Ubergang von der realen Gegen-
wart zur Zeit des Judas Makkabaeus zur phantastischen Endzukunft zeigt, dass der
Text zur Zeit des Hasmonaeraufstandes geschrieben worden ist.

Diese hat ihre eigene Bedeutung und Tradition, mit der wir uns hier nicht zu be-
schiftigen brauchen.

Man konnte meinen, dass dieses Phdnomen mit der Fiktion, dass das ganze dem
Baruch ben Neria mitgeteilt wird zu erkldren sei (er lebte ja bei der Zerstérung des
ersten Tempels). Das wire aber falsch, da Baruch doch seine eigene Zukunft vorher-
sagen muss.

Man miisste die beiden und viele Andere in diesem Rahmen behandeln.

«Fir den Unterweiser, damit er alle S6hne des Lichtes verstindig mache und beleh-
re in der Geschichte aller Menschen» (1QS 3, 13).

PR



24. machschava: z.B. in 1 QS 3, 15f: «Vom Gott der Erkenntnis kommt alles Sein und
Werden. Bevor sie (= die Geschopfe) da sind, hat er ihren ganzen Plan festgesetzt.
Und sobald sie zu ihrer Bestimmung da sind, erfiillen sie entsprechend seinem herrli-
chen Plan (kemachschevet kevodé) ihr Werk, und es gibt keine Anderung. Vgl. auch
1 QS 1, 21f, wo eine typisch alttestamentliche Geschichtsfrommigkeit aufgenommen
ist: «Die Priester erzihlen die gerechten Taten Gottes in ihren machtvollen Werken
und verkiinden alles gnddige Erbarmen Uber Isracl». Biblische Motive leben also in
Qumran weiter, ohne dass sie zu typischen Bestandteilen der Lehre werden.

224



	Biblisches Geschichtsdenken und apokalyptische Spekulation

