
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 46 (1990)

Artikel: Biblisches Geschichtsdenken und apokalyptische Spekulation

Autor: Licht, Jacob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960834

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Biblisches Geschichtsdenken
und apokalyptische Spekulation

von Jacob Licht

1) Ein Gleichnis vom Brot

Als Einstieg in meine Thesen dient eine Begebenheit, für deren
«historisch richtigen» Anfang ich als Beteiligter bürge. Das Ende der
Geschichte, auf die ich am Schluss dieses Aufsatzes zurückkommen werde,
ist aber reine Dichtung.

Eine Gruppe von Israelis befand sich auf dem Rückweg von einer
Reise in den fernen Orient. Sie hatten viel Interessantes gesehen und
erlebt und waren sehr zufrieden. Auf der letzten Station vor ihrem Rückflug
nach Lod mussten sie in Athen einen Tag lang warten. Am Abend merkten

sie in einem Athener Wirtshaus, dass ihnen das Essen besonders gut
schmeckte. Zwar hatten sie sich schon zuvor während ihrer ganzen Reise
nicht über schlechte Verpflegung beklagen können. Aber in Athen gab es

Käse, Tomaten, Yoghurt, Oliven, Olivenöl und so manches mehr, das sie

von zu Hause kannten und gern hatten. Hautpsächlich aber mundete
ihnen das Brot in dicken Scheiben: ganz gewöhnliches, aber gutes Weissbrot,

für das Volk in grossen Mengen gebacken. Das war etwas ganz
anderes als die armseligen Minibrötchen, die jedem schon da und dort
vorgesetzt worden waren. Sie kamen so ins Schwärmen über das gute Brot,
das jeder von ihnen auch schon kennengelernt hatte: runde Drei-Kilo-Lai-
be von duftendem Roggenbrot, marokkanisches Hausbrot auf Kieselsteinen

gebacken, hauchdünne ungesäuerte Fladen von Beduinenfrauen für
Gäste zubereitet, und vieles mehr. Auch der amerikanische Professor, der
in Jerusalem sein Sabbat-Jahr verbrachte, wurde erwähnt: er und seine
Familie seien so glücklich mit den «Kleinen Chalot», die sie frisch und
regelmässig zum Frühstück hätten. In Amerika muss man ja weit laufen, bis

man etwas ähnliches findet. Schliesslich gelangte die Runde zur Entdeckung,

dass sie alle in Brot-essenden Ländern aufgewachsen waren und
ehrliches, gutes Brot nötig haben, um sich wirklich wohlzufühlen. Reis als

Ernährungsbasis sei gut, aber anders. Es gebe eben eine grosse und vielfältige

Weizenzivilisation, von Taschkent bis San Francisco und vom Atlas
bis zum Nordkap. Also trank man zum glücklichen Überleben dieser Zi-

Jacob Licht ist em. Professor für Bibelwissenschaften an der Universität Tel Aviv und
Autor verschiedener Arbeiten zur Qumranforschung.
Adresse: Meqor Chaim 20, Jerusalem/Israel.

208



vilisation ein Gläschen Ouzo, auch wenn man (eben als Israeli) es nicht
besonders gut mit dem Trinken schaffen konnte.

Das Brot in dieser Erzählung ist Metapher/Gleichnis für das
abendländische Geschichtsbewusstsein. Dabei meine ich weder die Ge-
schichts-Philosophien und die Geschichts-Auffassung an sich, noch die

Geschichtsschreibung selber, sondern beides und vieles mehr: Den
Schulunterricht in vaterländischer Geschichte, die Gedenktafeln an allen
Ecken, die Feste und Feiern von Jubiläen, die Museen, den Stolz auf der
Vorfahren Siege und das Unbehagen, das von der Vergangenheit, die
nicht vergehen will, kommt. All dies und noch mehr sind Erscheinungsformen

eines Grundgefühls, dass die Vergangenheit irgendwie relevant ist.
Dieses Grundgefühl entspricht zwar einer empirischen Wahrheit. Es ist
aber keineswegs nötig oder selbstverständlich, dass man sich dieser Wahrheit

bewusst wird. Diese empirische Wahrheit lässt sich am besten in der
täglichen Erfahrung eines jeden zeigen: ein kurzes «curriculum vitae» ist
die beste und handlichste Art, einen Menschen vorzustellen und zu
beschreiben. Eine solche Biographie enthält zwangsläufig Angaben über das

Vaterhaus, die Schule etc. Das heisst: ich bin was ich bin im Zusammenhang

mit meiner und meiner Vorfahren Taten und der Umstände, die mit
mir geschehen sind. Wir sind alle von unserer persönlichen Vergangenheit
geprägt. Das gilt noch mehr für kollektive Identitäten. Stämme, Städte,
Staaten, Völker, Kirchen, Sekten und Geschäftsfirmen sind alle durch das
Geschehene bestimmt und ohne eine Darlegung ihrer Geschichte nicht zu
begreifen. Also muss man sich mit der Geschichte abgeben. Sonst riskiert
man Fehlurteile.

Dieses bewusste und intensive Pflegen des Wissens um die Vergangenheit

ist andererseits nicht in allen Lebensbereichen eine Selbstverständlichkeit.

Man kann auch ohne die Historie leben und glücklich sein; auch
als Kollektiv, auch auf durchaus intellektueller Ebene. Mathematik,
Philosophie, Naturforschung, Kunst, Meditation usw. sind vielleicht sogar
manchmal nützlicher oder sinnvoller als Historie und sind gute Seelenspeise.

Man kann sich von jeder dieser Beschäftigungen eine Identität
aufbauen. Man kann von Reis, Kartoffeln oder Kassawa leben, ohne Brot zu
kennen. Allerdings lebt man dann nicht in der Brot-Oel-Wein-Zivilisation
des Alten Testamentes (der Hebräischen Bibel) und des antiken Griechenland.

Parallel gibt es Kulturen, die ohne Historie (oder mit weniger als die
«abendländische») auskommen.

2) Kulturvergleichender Ausblick

Es gibt Kulturen, die mehr oder minder durch das Wissen um den
historischen Prozess gefärbt sind. Dieser Prozess ist die Reihe von Ereig-

209



nissen, die zu einer gegebenen Situation geführt hat. Das wichtigste
Zeichen dieses Wissens ist eine Geschichtsschreibung: wo es sie gibt, wo sie

reichlich und ehrlich genug produziert wird, da haben wir unser Phänomen.

Eine Legende schafft es auch, wenn sie zeigt, wie ein Ding zum
anderen geführt hat, so dass eine Stadt oder Kirche oder irgendeine Gemeinschaft

entstanden ist. Aber Prunkinschriften von siegreichen Königen und
Memoiren von Diplomaten gehören nicht hierher, weil dabei der nötige
Abstand (historische Perspektive oder «kindsight») fehlt.

So ist die Tell-Sage ein Zeugnis vom geschichtlichen Bewusstsein der
Schweizer, aber sie ist keine authentische Quelle über einen eidgenössischen

Bundesschluss. Auch poetische Spekulationen über die Folge der
Weltalter, wie sie uns Ovid lieferte, bieten keine wirklich tragende Brücke
zum Fleute eines Volkes. Nötig ist vielmehr eine klare, gut geschriebene
und wahre1 Geschichte eines Volkes. Solche Blüten sind selten. Aber z.B.
ein Gregorius von Tours mit seiner Historia Francorum bewältigte diese

Aufgabe. Er erbrachte den Beweis, dass man in seiner trüben und verworrenen

Zeit doch irgendwie wusste, wie ein Ding zum andern führt, und
dass diese Kette irgendwie relevant ist. Allerdings ist der Ausdruck dieser
Idee bei Gregorius ziemlich ungenau und sprachlich-kompositorisch mit
vielen Mängeln belastet.

Von Gregorius von Tours sei hier noch ein Sprung nach Indien
gewagt in die lange Zeit von etwa 1000 v. - 1500 n.Chr. Im Vergleich mit
dem europäischen Mittelalter ist dieses Indien eine Hochkultur, in jedem
Sinne und auf jeder Ebene alles andere als primitiv. Doch eine Geschichtsschreibung

hat es nicht hervorgebracht, noch irgend etwas, das zeigen
könnte, dass man sich um den historischen Lauf der Dinge kümmerte2.
Man lebte keineswegs in einer Gegenwart ohne Vergangenheit. Es war
eher umgekehrt: man hielt sich so weit wie möglich an das Althergebrachte,

so wie es immer gewesen war, war es am besten. Man wusste auch
ziemlich viel von den alten mündlichen und schriftlichen Überlieferungen.
Aber wie eine Begebenheit zu der anderen führt, war (und bleibt) den
Indern ziemlich gleichgültig3. Damit wäre der Beweis gefunden für meine
Behauptung, dass wir in der Betrachtung unserer abendländischen Kultur
auf ein kulturgebundenes Phänomen gestossen sind.

3) Philaitia im abendländischen Denken

Weil der Terminus «Historismus» seit dem 19. Jh. belastet ist, möchte

ich das abendländische Geschichtsbewusstsein Philaitia (wörtl. Liebe
zur Ursache) nennen. Es handelt sich um die Freude, die man an der
Betrachtung der Ursachen hat4.

Die Philaitia der heutigen abendländischen Kultur hat tiefe und ver-

210



zweigte Wurzeln. Von diesen reicht die erste in die Hebräische Bibel
zurück. Es ist für die Geisteswissenschaften des 20. Jhs. bezeichnend, dass
die Fachleute, die sich um die Definition der Historie, der Historiographie,

der Historiosophie oder Philosophie der Geschichte und aller
angrenzenden Fächer, bemühen, über die Hebräische Bibel kein Wort zu
verlieren haben5. Dabei ist das fundamentale Datum nicht zu übersehen,
dass die Hebräische Bibel ungefähr zur Hälfte aus einer Art Geschichte
besteht. Die Alttestamentier haben diese Geschichte mehrfach gedeutet
und gewertet, aber auf ihre Kollegen hatte dies kaum Einfluss. Im Kontext

dieses Arguments ist aber etwas anderes viel wichtiger, nämlich die
Wirkung der alttestamentlichen Geschichte auf die Christenheit. Sie wurde

ja zur Grundlage aller Erziehung, zur ersten Wahrheit, die man den
Kindern erzählte, zur biblia pauperum, die auf Kirchenwänden und
Kirchenkanzeln zu sehen war. So ist es dem alten Israel gelungen, seine phi-
laitiologische Anschauung dem mittelalterlichen Europa zu vererben,
ohne dass es jemand merkte. Es war eben selbstverständlich, dass man die
Ereignisse der Vergangenheit erzählt - womöglich dem christlich gelesenen

Alten Testament folgend - um sich ein Bild von der menschlichen
Existenz zu schaffen. Die mittelalterlichen Gebildeten hingegen wussten
von der Theologie und von den klassischen griechisch-römischen Autoren
her (besonders Tacitus und Livius) weit mehr. Sie waren sich allerdings zu
wenig bewusst, dass ihr spekulatives theologisches und heilsgeschichtliches

Wissen zu einem erheblichen Teil auch ein Erbe aus der jüdischen
Apokalyptik des 2. Jhs. v. Chr. war. Das Buch Daniel mit seiner
apokalyptischen Geschichtsschau (bes. Dan 7-12) hat die christlichen Denker
des Mittelalters (auch die Humanisten!) stark geprägt - leider oft uneinge-
standen. Die grosse Blütezeit der Philaitia kam aber im 19. Jh. Grossangelegte

Systeme der Geschichtsphilosophie wurden ausgebaut, anderseits
wurde die Geschichtsschreibung selber durch kritische Untersuchung der
Urkunden, emsiges Sammeln von Information u.drgl. neu untermauert.
Die Historia wurde zur Königin der Wissenschaften. Man sah alles im
Lichte der Entwicklung. Die Ars poetica wurde zur Literaturgeschichte,
die Theologie zur Religionsgeschichte oder zur Lehre vom steten Emporsteigen

der Menschheit zum wahren Christentum. Grammatik wurde
vergleichend betrieben: Man reihte miteinander verwandte Sprachen in
ein Entwicklungsschema ein, sodass man eine gemeinsame Ursprache
(Ur-Indogermanisch, Ur-Semitisch) rekonstruieren konnte. Darwin zeigte
ein anthropologisches Entwicklungsschema auf: Er konnte das verwirrende

Nebeneinander der Arten durch eine postulierte Entwicklung (vom
«Urschleim» her) erklären und dadurch auch das panta rhei des alten Her-
aklit präzisieren: Alles Leben entwickelt sich, wächst, wird schöner und
besser, bis es mit der Entwicklung bergab geht, und der Verfall beginnt.

211



Dieses Grundgefühl des 19. und frühen 20. Jhs. ist eine Philaitia (philosophisch

formuliert von Hegel) von ganz besonderer Prägnanz und Stärke.
Es entspricht auch einer schlichten empirischen Wahrheit und führt zum
Glauben an den Fortschritt.

Heutzutage sind die Entwicklung als Wahrheit und der Fortschritt
als Glaubenssatz ziemlich fadenscheinig geworden. Über das tiefe Missbehagen,

das der Bankrott des simplen Fortschrittglaubens verursacht hat,
brauche ich nicht zu schreiben. Aber auch die postulierte Entwicklung, die
noch immer als Werkzeug der verschiedenen Fächer der Humanwissenschaften

dient, ist definitiv für die nötige Feinarbeit zu stumpf geworden.
Man treibt also nicht mehr Literaturgeschichte, sondern versucht eine
Wissenschaft von der Dichtkunst aufzubauen. Religionsgeschichte ist zum
blossen Konstrukt geworden. Die vergleichende Grammatik ist von der
Linguistik in den Rumpelkeller verlegt worden. Aber sozusagen im Keller
der Wissenschaften wird noch immer angenommen, dass die Form P (des
Schriftzeichens, des Gedankens) der Form Q vorangegangen ist, was ja
auch meistens zu beweisen ist. Auch das Grundgefühl der Philaitia ist
noch immer da, meistens als ein Erreger unseres tiefen Malaise fungierend.

4) Philaitia in der Hebräischen Bibel

Wir wissen genug von der Umwelt der Hebräischen Bibel, um sagen
zu können: Weder in Aegypten noch in Mesopotamien wurde Geschichte
geschrieben, noch hat man dort etwas anderes gefunden, das ein Ge-
schichtsbewusstsein bezeugen könnte. Allerdings ist es denkbar, dass es so
etwas bei den Phönikern gab, oder bei den Aramäern, Moabitern, Chiwi-
tern usw. Deren Kulturen sind unbekannt genug, um Überraschungen zu
bergen. Vorläufig aber bleibt das Alte Testament einzigartig in seiner Art,
vom Vergangenen zu erzählen. Dabei bietet es keineswegs eine Sammlung
von Geschichten sondern eine Geschichte, vom Uranfang bis zur
Neugründung des jüdischen Gemeinwesens unter Nehemiah. Unter der Lupe
der Fachkritiker zerfällt allerdings diese Historie in ein Flickwerk6, voll
von Lücken und Ungereimtheiten. Trotzdem gibt das Ganze einen
einheitlichen und klaren Sinn, sobald man die Lupe niederlegt. Es wird von
des Herrn wundersamen Walten mit der Welt und mit seinem Volk
erzählt. Er hat den Verlauf der Ereignisse so gefügt, dass ein Volk entstanden

ist, das seine Gebote zu erfüllen hat. Er hat es zu diesem Zweck mit
einem Land belehnt. Das Warum und Wozu ist dabei weniger wichtig als
das Wie. Man ist bemüht, das Geschehen selbst zu erfassen, es aus dem
Wirrwar der Traditionen klarzulegen, es richtig zu beschreiben und so zu

212



zeigen, dass der Sinn der einzelnen Ereignisse deutlich wird.

Als Beispiel kann das Buch der Richter dienen. Es besteht hauptsächlich

aus einer Reihe von Heldengeschichten, die in Thema und Stil stark
variieren. Ehud, Gideon, Barak mit Deborah und die anderen «Richter»
erscheinen kurz im Licht ihrer Taten und verschwinden wieder in der
Finsternis der Zeit, über die man nichts zu berichten weiss; jeder wirkend in
seinem beschränkten Stammgebiet auf seine eigene Weise, aus einer
einzigartigen Situation. Gemeinsam haben die «Richter» nur die vorübergehende

und örtlich beschränkte Befreiung von einer bedrückenden
Oberherrschaft. Der Autor7 des Richterbuches hat aus diesem Nebeneinander
seiner Information ein sinnvolles Hintereinander herausgelesen und zu
einem Schema8 der historischen Deutung und dichterischen Verarbeitung
ausgebaut. Israel ist immer wieder dem Götzendienst verfallen, wurde mit
der Unterdrückung der Nachbarvölker bestraft, so dass es Gott um Hilfe
bat. Der Herr hat dann immer wieder einen befreienden Helden gesandt,
der das Volk «richtete» regierte) bis er starb. Dann kam wieder der
Verfall, und alles wiederholte sich. Dabei ist der rein theologische Aspekt
(Theodizee, Strafe und Sühne, Erziehung etc.) nicht besonders tief
herausgearbeitet, weil es eher um das Erkennen des göttlichen Waltens in den
Ereignissen der politischen Geschichte geht. Für den Autor war das
Herauslesen eines Sinnes in den Ereignissen der Vergangenheit eine bahnbrechende

Leistung. Man kann das mit der Theorie Max Webers vom
Zusammenhang zwischen dem Frühkapitalismus und der Reformation
vergleichen. Die Webersche Lehre selbst ist längst durch die tiefgreifende
Forschung, die Webers intellektuelle Leistung hervorgerufen hat, überholt.

Noch wichtiger aber ist das Zusammenschauen von gesellschaftlichen

und geistesgeschichtlichen Phänomenen, was man von Weber gelernt
hat. Auf dieselbe Weise hat die abendländische Welt das Sehen von
geschichtlich relevanten Ereignissen der Richterzeit beim Autor des Richterbuches

gelernt. Das zeigt der Begriff «charismatische Führung» selbst, der

von Max Weber geprägt über Martin Buber und Gerhard von Rad Schule

gemacht hat. Der charismatische Führer ist eine «wissenschaftliche» Um-
prägung des «zeternden Richters» (vgl. Ri 2, 16-19), den der Autor des

Richterbuches aus der kargen Information, die ihm zur Verfügung gestanden

hat, herausgelesen hatte. Dabei geht es nicht um Heldengestalten an
sich, sondern um die ganze israelitische Gesellschaft der Vorkönigszeit.
Der Autor von Ri sah diese soziale Struktur, weil seine Auffassung (oder
Entdeckung) vom Walten Gottes in der Geschichte ihm einen Rahmen
gab, der ihm ermöglichte, die Information zu koordinieren. Die Philologen

und Historiker benutzten bei ihrer Auslegung eigene Termini, um das

zu sagen, was im Text dasteht, und es ein bisschen weiterzuspinnen. Dabei
meint man, man verstehe mehr als der alte Kollege, aber bleibt durchaus

213



von ihm abhängig. Alle «modernen» Historiker des 19. und 20. Jhs. haben
vom Autor des Richterbuches die Konstruktion des «rettenden Richters»
samt Zubehör gekauft, weil es die solide Arbeit eines Historikers ist. Mit
anderen Worten: eine Leistung der Philaitia.

Die übrigen historischen Bücher der Hebräischen Bibel zeigen andere
Probleme der Arbeit an der überlieferten Vergangenheit. Verschiedene
Forscher meinen, die pure religiöse Erfahrung und die theologische
Erkenntnis vom Walten Gottes in der Geschichte hätten zur philaitiologi-
schen Sensibilität der biblischen Verfasser geführt. Ich meine aber, es sei

umgekehrt: Das entscheidende Datum ist die (unerklärte) Philaitia des
alten Israel, die unsere Ahnen gelehrt hat, das Walten Gottes in der Reihe
der Ereignisse zu sehen. Die Hebräische Bibel bleibt ja nie bei der schlichten

Erklärung einzelner Erfahrungen/Geschehnisse stehen, sondern will
zeigen, wie ein Ding zum andern führte, bis Gott daraus eine bestimmte
Situation geschaffen hat. Diese Situation ist nicht immer klar herausgearbeitet.

Wir wissen zwar das Wozu der ägyptischen Knechtschaft, aber
nicht der Reihe der «Richter»-Taten. Genauer ins Auge gefasst: Was der
Herr unternommen hat in dem Bund mit Abraham (wie es Gen 15,13-21
geschrieben steht), das hat Er durchgeführt: Er hat aus Abrahams Samen
ein Volk entstehen lassen und diesem Volk das Land gegeben. Was später
geschah, muss in ähnlicher Weise zu einer sinnvollen Existenz Israels
geführt haben. So kann man die Wirren der Richterzeit als nötige Vorstufe
der gottgewollten Königsherrschaft verstehen; oder das babylonische Exil
als Läuterung betrachten. Der Text ist in diesen Sachen nicht explizit.
Man kann sogar die Schwierigkeiten merken, die der Autor des Königsbuches

mit Nebukadnezars Sieg hatte (vgl. 2 Kön 24-25), weil der Zorn
des Herrn für ihn keine genügende Erklärung des Geschehens war. Das
Ringen der Historiker der Bibel mit den Tatsachen, über die sie ehrlich9
berichten, ist das wichtigste, lehrhafteste Zeichen der Philaitia.

Dieses Ringen ist besonders merkbar in der Frage des «Seit Wann»?
Ein Historiker braucht nämlich einen festen Punkt, ein datierbares Ereignis,

das man klar als den Anfang einer historischen Grösse bezeichnen
kann. Der Islam beginnt mit der Hedschra, England mit dem Sieg
Williams des Eroberers im Jahre 1066, die Eidgenossenschaft mit dem
Schwur auf dem Rüth vor 700 Jahren, die Neuzeit mit der Entdeckung
Amerikas oder der Französischen Revolution. Das sind nur wenige
Beispiele von konstitutiven (und teilweise fiktiven) Taten, die von den
Historikern zu hell leuchtenden Zeichen aufpoliert worden sind. Man
braucht sie, um den Lauf des Geschehens mit dem Auge verfolgen zu
können. In derselben Weise erzählt die Schrift von der konstitutiven Tat10
Gottes, die Israel zu einem Volk gemacht hat. Die Schwierigkeit besteht
darin, dass man nicht recht weiss, welche Tat es war: Der Befehl an Abra-

214



ham nach Kanaan zu gehen (Gen 12), der Bund von Gen 15; die Herausführung

aus Aegypten, die Gesetzgebung am Sinai, die Landnahme, der
Bund von Jos 24? Die Texte können so interpretiert werden, dass eine
Kette von konstitutiven Taten klargelegt wird. Das gäbe eine schöne phi-
laitiologische Betrachtungsweise, aber auch eine, die etwas neblig oder
verschwommen erscheint. Dagegen ist die biblische Behauptung scharf
und kühn: Es gab eine Tat des Herrn, ein einziges historisches Ereignis,
das Israel zum Volk des Herrn gemacht hat. Die Texte ringen eben mit
der Frage, welches Ereignis es war und welche sonstige Taten Gottes es

entweder vorbereitet oder ergänzt haben. Dabei scheint das Herausführen
aus Aegypten inneralttestamentlich der beste Kandidat zu sein; anderseits
erwies sich die Gesetzgebung auf dem Berge Sinai als zukunftsträchtiger,
weil sich das spätere Judentum hautpsächlich als durch die Gesetzgebung
am Sinai konstituiert versteht.

Die historische Arbeit an den Überlieferungen hat also in der Hebräischen

Bibel ihren Schwerpunkt im Anfang, in dem, was von Rad
«Heilsgeschichte» nannte; das heisst: von Abraham bis Josua1L Hier gibt es eine
Antwort auf das «Wozu»; Gott hat all dies verursacht, um sich ein Volk
zu schaffen. Das «Warum» ist nicht weniger klar: Er hat es getan, weil er
es so haben wollte, aus Seinem vollkommen freien (und undurchsichtigen)
Entschluss12. Dabei werden verschiedene Formulierungen geboten: Man
schreibt über die Auserwählung, den Bund, den Schwur, das Erscheinen
am Sinai, die Gesetzgebung, das Ende Abrahams; oder man zeigt die
verschiedenen Aspekte der Bundesidee. Dabei ist die Formel «Ich nehme
euch mir als Volk und werde euch Gott sein» (Ex 6, 7), die in mehreren
Variationen vorkommt, grundsätzlich besonders interessant, weil sie die
Gegenseitigkeit des Verhältnisses direkt und ohne Metapher zum
Ausdruck bringt. Die essentielle Idee, die man aus den vielen Aussagen
herausdestillieren kann, ist dies: Völker im allgemeinen bestehen, weil es sie

einfach gibt. Israel dagegen besteht, weil es als Volk Gottes erkoren und
durch eine historische Tat begründet wurde13.

Dieser Teil der israelitischen Geschichte endet mit der Landnahme.
Was folgt, wird immer sachlicher. Das hat den banalen Grund, dass die
beschriebene Zeit immer näher an jene des Beschreibenden heranrückt.
Da er über die nähere Zeit mehr weiss als über die fernere, muss er den
Details der Realität mehr Aufmerksamkeit schenken. Was aus seiner
Feder fliesst, geschieht ausserdem nicht mehr im pastoral verklärten Milieu
der Vätergeschichten, oder im weiten Wüstenraum, in dem es weder feste
Grenzen noch normale Ernährungsquellen gibt. Was nach der Landnahme

geschieht, spielt sich in einer klar gesehenen geopolitischen Wirklichkeit

ab. Die gesellschaftlichen Strukturen zeigen sich fester; die Menschen
selbst bekommen realistische Züge. Auch der Sinn des Geschehens wird

215



etwas in den Hintergrund gedrückt. Verschiedene Geschehnisse - das
Entstehen des Königtums, Sauls Scheitern, Davids Aufstieg und nicht ganz
lobenswerte Taten, Salomos Tempelbau usw. - enthalten aber eine solche
Kraft in sich, dass theologische Probleme unwillkürlich auftauchen. Es

geht nicht mehr um Ursprung und Definition des Gottesvolkes, sondern
um die Frage, wie es seine Berufung verwirklicht oder vernachlässigt hat.
Aber auch diese Frage wird philaitiologisch behandelt, jedoch in Abhängigkeit

vom «Anfang», d.h. besonders von der Herausführung bzw. dem

Auszug aus Aegypten, der im Verlaufe der ganzen biblischen Geschichtsschreibung

sozusagen als Visitenkarte für beide Bundespartner dient14.

Eine Art zusammenfassenden Überblick der ganzen alttestamentli-
chen Geschichte bietet Neh 9, 6-31. Dieser Text zeigt deutlich, was ich
darzulegen versucht habe, nämlich:

1) Die «Heilsgeschichte» von Abraham bis zur Landnahme ist der
Schwerpunkt des Stücks;

2) Was später kommt wird schematisch zusammengerafft als Israels
Schuld (das Schema ist dem des Richterbuches ähnlich). Die Details
der Wüstenwanderung werden genannt, weil ihre Betrachtung das
Verhältnis von Gott und Volk klarmacht. Die Details der realen Geschichte

von Josua bis Nehemia bleiben unbehandelt, weil sie als ohne
grundsätzliche Bedeutung beurteilt werden.

Nach der Behandlung der Vergangenheit kommt in Neh 9, 32-37
die Sprache auf die damalige Gegenwart. Dem göttlichen Bundespartner

wird dabei «Gerechtigkeit des Gerichts» (zedeq haddin) attestiert:
«Du bist im Recht bezüglich allem, was über uns kommt, denn du hast
Wahrheit getan und wir haben gefrevelt» (Neh 9, 33). Ab Neh 10, 1

kommt die Zukunft zur Sprache: In einer camana, d.h. einer Rechtsurkunde

bzw. einem Sozialkontrakt, einem Gründungsakt verpflichtet
sich die Gemeinde den Tempeldienst finanziell zu tragen (10, 1-40).
Damit konstituiert sie sich als eine Tempelgemeinde, d.h. als eine
durch den Tempeldienst definierte Gemeinschaft15. Diese Camana-Yer-

pflichtung entspricht in Rang und Inhalt in etwa früheren
Bundesschlüssen16. Obwohl die Cama«a-Abmachung in die Zukunft wies, steht
im Neh-Buch nichts über bessere Zukunftsaussichten oder über
Zustände in der Zukunft. Die Gemeinde verpflichtet sich das zu bleiben,
was sie ist: Sie wird sich ihres Wesens und Weges feierlich bewusst.
Das Geschichtsverständnis in Neh 9-10 will die Zukunft nicht ergründen.

Das gilt m.E. für die ganze alttestamentlich-vorapokalyptische
Geschichtsschreibung: Ein Blick in die Zukunft gehört nicht dazu,
sondern ist Sache der Prophétie17.

216



5) Die Wende zur Zukunft in der Apokalyptik

Das Lesen der Vergangenheit, um die Zukunft vorhersagen zu können,

ist ein Charakterzug ab dem 2. Jh.v. prominent hervorgetreten. Es

liegt den vaticinia ex eventu zugrunde: Ein (womöglich uralter) Seher
schaut auf wunderbare Weise seine Zukunft; diese enthält des adressierten
Publikums Vergangenheit und Zukunft1S. Das ist der Beweis, dass die
Vorhersage wahr ist; denn wenn (wie wir alle wissen) A, B und C eingetroffen
sind, da werden auch D, E und F eintreten19. So gleitet die Vorhersage
des sich hinter die Persönlichkeit eines der grossen Altvordern (Henoch,
Noach, Abraham, Mose) versteckenden Pseudonymen Sehers unversehens

von dem, was in der fernen Vergangenheit geschehen ist, über das, was zu
seiner Zeit geschieht, in das, was sicherlich noch geschehen muss. Es ist
eben alles ein einziger Prozess, der in den so verwirrend erscheinenden
Ereignissen verborgen liegt, und der dem Seher offenbart wurde. Man könnte

auch sagen, dass Gott nicht in der Geschichte waltet, sondern durch die
Geschichte seine definitive, perfekte, zukünftige Schöpfung allmählich
schafft oder vorbereitet. Diese Betrachtung der Vergangenheit ist eine
verschärfte oder gesteigerte Form des Herauslesens eines Sinnes, wie ich es

oben am Beispiel des Richterbuches zu zeigen versucht habe. Der wesentliche

Unterschied besteht im Ziel des intellektuellen Bemühens. In der
vorapokalyptischen Hebräischen Bibel geht es darum, das Geschehene zu
verstehen; in der Apokalyptik, das Zukünftige zu entdecken. Deshalb sind
die Ereignisse selber für die historischen Bücher der Hebräischen Bibel
wichtig, aber nicht für die Apokalyptik. Die biblischen Erzähler sind
nämlich bemüht, das wirklich Geschehene so wahrheitsgetreu wie möglich
zu beschreiben, denn nur so lässt sich ein Sinn gewinnen. Die Apokalypti-
ker dagegen arbeiten weder mit den Ereignissen selber noch mit deren
Sinn, sondern sozusagen mit dem verborgenen Sinn des Sinnes. Nach
Auffassung der Apokalyptiker steht es klar genug in der Bibel geschrieben,

was geschehen ist und was es bedeutet; also genügt es, diese
überkommene und übernommene Wahrheit zu zitieren. Wichtig ist darüber
hinaus einzig der tiefe, verborgene Sinn, der dem Seher als endgültiges
Geheimnis (raz, sôd) geoffenbart wird. Die Enthüllung dieses Geheimnisses

geschieht an einen verständigen Leser. Literarisch wirken sich diese

Vorgänge in drei Phänomenen aus: einer Verschleierung, einer Systematisierung

und einem Verzerren. Dies lässt sich etwa am Beispiel der in der
syrischen Baruchapokalypse (um 120 n.Chr.) zu findenden Vision von den
schwarzen und den hellen Regenschauern (syrBar 53-74) zeigen. Der
pseudonyme Apokalyptiker Baruch sah in einer Vision eine aus dem Meer
aufsteigende Wolke, die helles und schwarzes Wasser in sich barg und dieses

in zwölf Folgen abwechselnd auf die Erde fallen liess. Zuletzt sah Ba-

217



ruch ein besonders tiefschwarzes Wasser und dann einen hell aufleuchtenden

Blitz, der die vom schwarzen Regen beschädigte Erde wieder heilte
(syrBar 53). Der Engel Ramael erklärte dem Seher den Sinn dieser Vision.
Der erste schwarze Regen bedeute den Sündenfall Adams (56, 5-16). Der
darauf folgende schwarze Regen bedeute das Hervortreten Abrahams
(57). Der dann folgende schwarze Regen bedeute das die Israeliten knechtende

Aegypten (58). Danach sei wieder heller Regen gekommen: Das
Auftreten Moses, Aarons, Mirjams, Josuas und Kalebs und jener, die
ihnen ähnlich waren (59). Der darauf folgende schwarze Regen bedeute den
verderblichen Einfluss der Amoriter auf die Israeliten in der Richterzeit
(60). Der dann folgende helle Regen bedeute David, Salomon und den
Bau des ersten Tempels (61). Der diesen hellen Regen wiederum ablösende

schwarze Regen bedeute die götzendienerischen Verkehrtheiten des Je-
robeam (62). Das dann folgende helle Regenwasser bedeute den gerechten
König Hiskia (63): Manasse, der gottlose Sohn des Hiskia bedeute das
darauf folgende schwarze Regenwasser (64-65). Auf den gottlosen Manasse

sei dann der lautere König Josia gekommen, dies bedeute die zehnte
Regenfolge: heller Regen (66). Dann habe es wieder schwarzen Regen -
die elfte Folge - gegeben: die Heimsuchung Israels unter Nebukadnezar:
Zerstörung des Tempels, Deportation nach Babylon. Der dann folgende
zwölfte helle Regen bedeute den Wiederaufbau des Tempels unter Nehe-
mia (68). Das besonders tiefschwarze Wasser und den hell leuchtenden
Blitz am Ende erklärte ihm der Engel Ramael als die endzeitlichen Wehen
(69-70) und als die am Ende allen Geschehens aufleuchtende definitive
eschatologische Erlösung (71-74).

Der Engel erklärt auch, weshalb die einzelnen Perioden in der Vision
als «hell» oder «schwarz» erschienen sind. So entsteht ein zusammenfassender

Überblick der israelitisch-frühjüdischen Geschichte bzw. eine Deutung

der biblischen Heils- Unheilsvergangenheit. Weil nicht die Ereignisse
selbst erzählt werden, sondern ihr Wert behandelt wird, gerät die Schätzung

der Vergangenheit weit schärfer als dies der Wirklichkeit entsprochen

hätte. Das ist der «Sinn des Sinnes» den ich oben erwähnt habe. Die
Visionsmechanik20 mit dem literarisch aufwendigen Deutungsapparat
rückt die Ereignisse noch weiter in den Hintergrund, so dass die
Persönlichkeiten der Geschichte gleichsam nur als Schattenbilder auftreten. Das
meine ich mit «Verschleierung».

Die Systematisierung besteht erstens in der Periodisierung der
Geschichte, zweitens im Zahlenschema, in das die Perioden eingezwungen
werden, und drittens in der radikalen Vereinfachung der Wertung
(schwarz-weiss). Die Verzerrung finde ich im Umstand, dass alles was
zwischen der Gründung des zweiten Tempels und seiner Zerstörung
geschehen ist, einfach nicht erwähnt wird. Die Wahrheit, die man mitteilen

218



will, ist genügend an der kanonischen Geschichte demonstriert - also ist,
was später geschah, irrelevant21. So entsteht ein Paradox: Was dem Autor
am wichtigsten ist, nämlich die Zeichen der Endzeit, die er in seiner
Gegenwart sieht, erscheint blass, ungenügend in einer konkreten Beschreibung

verankert, in ein stilisiertes Schimpfen verschoben (70).

Was eben an syrBar beobachtet worden ist, lässt sich in der ganzen
Gattung der apokalyptischen Voraussagen (oder Geschichtsübersichten)
verifizieren (äthHen, AssMos, 4Esr, AbrApoc. etc.). Es gibt allerdings
Variationen in Mass und Art. Wir sind mit der Frage konfrontiert, ob es

denn überhaupt einen Sinn hat, diese apokalyptischen «Geschichtsübersichten»

in den von mir vorgeschlagenen Begriff der Philaitia einzubezie-
hen. Es handelt sich doch um eine mehr oder minder extrem verzerrende
Darstellung der Vergangenheit. Trotzdem meine ich, dass der Begriff der
Philaitia breit genug gemacht werden muss, um auch Geschichtsspekulationen

zu erfassen. Also in concreto, beide: Ranke und Hegel22. Und ich
finde, dass die jüdische Apokalyptik eben eine frühe, verhältnismässig
einfache Form der Geschichtsspekulation ist.

Die Lehre der Qumrangemeinde ist auf der Apokalyptik aufgebaut; 1

QpHab 7 enthält einige diesbezüglich besonders klare Formulierungen
ihrer Grundsätze. So ist es kaum überraschend, dass die zentrale Formulierung

der Qumran-Lehre in 1 QS 3, 13-4, 25 den Titel trägt: «Geschichte
aller Menschen» (tôledôt kol benê 3îsch)2?'. Gerade deshalb ist es lehrreich,
dass dieser Text nichts über die Historie in irgendeinem Sinne sagt. Er
behauptet, dass das Geschick aller Menschen vorbestimmt ist, und dass die
Menschheit ein (radikal verstandenes) Eschaton erwartet. Aber über den
Verlauf der Dinge, die dazu geführt haben und führen, verliert er kein
Wort. Der Plan Gottes24 ist sogar ausdrücklich erwähnt, aber nicht näher
definiert und auch nicht beschrieben. So weit ich weiss, ist bis dato keine
Geschichtsbetrachtung der Qumransekte gefunden worden. Das Resultat
der historischen Spekulation der Apokalyptiker hat man in Qumran zum
Grundsatz des Glaubens gemacht; dadurch wurde die Spekulation selbst
überflüssig. Damit scheint der Impuls der Philaitia, der in den historischen

Büchern der Hebräischen Bibel seinen Ausdruck hat, zum Stillstand
gekommen zu sein. Der letzte Impuls zur Philaitia vor dem apokalyptischen

Stillstand ging vom Verfasser des ersten Makkabäerbuches aus. Er
schrieb ein höfisches Lob der herrschenden Hasmonäerdynastie, die er
nach rückwärts mit dem Priestertum Aarons und dem Königtum Davids
verband (1 Makk 2, 49-64; 14,4-15 u.ö.). Das Buch zeigt eine Kette von
Ereignissen mit einer selbstverständlichen, unbefangenen Klarheit, in der
die Kunst der hebräischen Bibel, von der Vergangenheit zu erzählen, wieder

auflebt. Dieser Historiker ist der letzte, der in der jüdischen Tradition
für Juden geschrieben hat, für eine sehr lange Zeit.

219



6) Rabbinisches Denken und spätere Philaitia

Im rabbinischen Schrifttum lebt die biblische und apokalyptische
Philaitia weiter, jedoch in einer stillen und bescheidenen Existenz, ohne

grosse Eruptionen. Man erwartet den Messias, also spekuliert man ein
wenig in der apokalyptischen Tradition (bSan 97a, unten). Doch handelt
es sich um keine besonders heisse Naherwartung des Endes, so dass man
sich nicht zu sehr mit einem ausgearbeiteten Schema einer Geschichtsbetrachtung

abmühen muss. Es gibt zwar einige, die «die Zeiten berechnen»
(mechaschschevê qizzîn: bSan 97b); aber sie haben nicht den besten Ruf.
Die Mitte, die alles dominiert, ist die Tora, die man lernen und leben

muss; und die Tora bleibt immer gleich: Sie war da, bevor die Welt
erschaffen wurde und wird immer da sein, unverändert und unveränderlich.

Seit der talmudischen Zeit haben die Juden viel und fleissig an ihrer
Kultur weitergearbeitet. Eine einigermassen bedeutende Geschichtsschreibung

ist in all diesem Reichtum vor dem 19.Jh. nicht inbegriffen. Das hat
seinen guten Grund darin, dass die am einfachsten zu fassende Geschichte
eine politische ist; die politische Geschichte der Juden aber nichts als eine
sehr monotone Folge von Niederlassungen und Vertreibungen ist.

Die Nichtjuden «schreiben» Geschichte, da sie die soziale Wirklichkeit

mit dem Lärm (und Stank) der Gewalt ändern. Die Juden machen
nicht mit, werden nur von Zeit zu Zeit geschlachtet. Allerdings gibt es eine

rege Geistesgeschichte der Juden seit dem frühen Mittelalter, diese ist aber
weniger offenbar und wird nicht als Geschichte empfunden. Worum es

hauptsächlich geht, ist die Tora, deren absolute Unveränderlichkeit
immer schärfer hervortritt. Das gilt im gleichen Masse für die Esoterik
mystische Theologie) und die offenbare Lehre, also die Halakha. Auf beiden

Gebieten findet eine konstante Entwicklung statt, die dem jüdischen
traditionellen Gelehrten wohl bekannt ist. Man weiss welcher Rabbi wessen

Schüler gewesen ist und dergleichen mehr. Aber man reiht diese Dinge
nicht in ein Entwicklungsschema, sieht sie nicht in einer historischen
Perspektive, erwähnt sie nur, um Nebensächliches zu erklären und benutzt sie

nie als Stütze zum Denken über Grundsätzliches. Alles was bei der Arbeit
des Gelehrten aus den Texten hervorkommt und dazukommt, war schon
immer da, verborgen, um allmählich entdeckt zu werden. Praktisch ist es

schon möglich, dass wir heute vieles anders tun als unsere Väter; theoretisch

und grundsätzlich aber ist die älteste Formulierung die beste,
verlässlichste, der ursprünglichen Offenbarung nächste. Dem ist so, weil die
Tora unveränderlich ist und so bleiben muss, um ihren göttlichen Charakter

zu bewahren.
Die Welt allerdings ändert sich, aber das hat wenig Relevanz. Als der

Tempel bestand, war die Sühne möglich und die Welt heil; «in dieser Zeit»

220



besteht er nicht; wenn er wieder (wahrscheinlich nicht von Menschen
gebaut) existieren wird, wird die Welt wieder heil sein. Deshalb lernen wir
immer weiter an den Opfergesetzen als halakhta le-mesclilcha schon an die
2000 Jahre! Das ist noch ein Zeichen, dass sich an der Tora nichts ändert
und die Philaitia derzeit nicht die jüdische Betrachtungsweise ist. Sie
besteht allerdings am Rand: In der Bibel, die man liest, aber nicht lernt, in
der Liturgie (des Seder-Abends und der Messiaserwartung), in
Nebenzweigen der Geheimlehre. Das ändert nichts an dem Schluss, der mir
unumgänglich scheint: Das traditionelle Judentum ist paradoxerweise ein

Exempel einer Gesellschaft, die nicht durch die Philaitia geprägt ist. Die
geistige Emanzipation der Juden bedeutet aber ein Aufleben der Philaitia,
das in einer Geschichtsschreibung, einer historisch basierten Wissenschaft
vom Judentum und einem (hoffentlich ständig) zu grösserer Klarheit
kommenden Selbstverständnis sichtbar wird.

Die Christenheit hat die Philaitia vom biblischen Judentum und vom
Griechentum geerbt und in den Bewegungen des Humanismus, der
Aufklärung und der grossen historischen und historisierenden Arbeit des 19.

Jhs. aufgebaut. Die Krise, die heutzutage die Geisteswissenschaften
heimsucht, scheint mir unter anderem ein Versagen an der Philaitia zu sein. Ich
glaube aber nicht, dass die Philaitia ihren echten, pragmatischen und
ideellen Wert verloren hat. Übertreibungen auf der Ebene der humanistischen

Fachwissenschaften haben aber viel Schaden angerichtet. Man hat
zu viele Hypothesen auf postulierten Einzelentwicklungen gebaut, und auf
der ideologischen Ebene zu viel auf die Karte des Fortschritts gesetzt.
Korrekturen sind notwendig und werden vorgenommen, meistens ohne
dass man sich volle Klarheit über die Gründe schafft. Ein bisschen
Besonnenheit und «common sense» sollte genügen, das Malaise zu überwinden.
Man kann sich auf verschiedene Weise Klarheit über die eigene Situation
schaffen. Ich meine aber, dass es sich bewährt hat, wenn Menschen ihre
eigene Existenz aus der Verkettung des Geschehens mit Hilfe der Hebräischen

Bibel zu verstehen versucht haben.

Am Thema «Philaitia» ist noch sehr viel zu tun. Da ich vieles selbst
auch kaum bewältigen kann, hoffe ich auf Menschen, welche über der
«Freude an der Betrachtung der Ursachen» weiterdenken. Ich möchte
zum Schluss das anfangs begonnene Gleichnis vom Brot zu Ende erzählen.

Nachdem die besagte Reisegesellschaft vom Fernen Osten zu Hause
angekommen war, versammelte sie sich einige Male später, um die Photos
zu bewundern und die Freundschaft weiterzupflegen. Einer lud alle
andern in sein Haus ein, und einige übernahmen die Versorgung. Als sie alle
im Garten versammelt waren, sprach der Gastgeber: «Die Sache mit dem
athenischen Brot, und was wir damals gesagt haben, ist mir durch den

Kopf gegangen. Inzwischen ist im nächsten Supermarkt das Brot ziemlich

221



scheusslich geworden und ich habe mich entschlossen, nicht mitzumachen.

Ich fahre ein Stückchen weiter und hole mir anständiges Weissbrot
von einem Bäcker. Auch habe ich mich erinnert, wie es bei uns in meiner
Jugend Brauch war, an Familienfesten grosse Chalot zu haben. Also habe
ich mir so einen Festlaib bestellt, hier ist er». Und er zeigte ihnen einen
riesigen Zopf. Obwohl er sich nicht an die Gesetzte hielt, wie es in seiner

Jugend üblich war, wusch er sich die Hände, sprach den Segensspruch,
zerschnitt das Brot und gab einem jeden ein Stück. Und sie assen und
kamen zu dem Schluss, dass es keinen Grund gäbe, schlechtes Brot zu essen.

ANMERKUNGEN

1. Die historische Wahrheit ist allerdings stets begrenzt durch unvollständige Information,

die Schwäche des Denkens, Kombinierens etc.
2. Meines Wissens gibt es keine einheimische indische Geschichtsschreibung. Allerdings

hat die höfische Kultur der Moghulen eine Historiographie hervorgebracht,
aber die war eben islamisch (persisch schreibend). Überhaupt muss ich mich in all
diesen Dingen aus den Schutzmauern meines Faches hinaus wagen. Da droht manche

Gefahr der Fehlinformation.
3. Vielleicht weil es am ewigen Kreislauf der Dinge nichts ändert, keinen Ausweg aus

Samsara zeigt, oder weil man die Zeit eben nicht linear begriff. Ich versuche den
Netzen des Terminologiespiels zu entgehen.

4. Es ist möglich, dass es eine echte historische Kausation nicht gibt, und dass die Phi-
laitia eine Verirrung des Geistes darstellt. Das ändert nichts an meiner These, dass
die Philaitia in ihrer Wirkung zu beobachten ist.

5. Das lässt sich besonders klar aus dem Artikel «Philosophy of History» in der
Encyclopedia Britannica, Bd. 25 (1985) herauslesen.

6. Wobei gültige und ungültige Kritik zu unterscheiden ist. Vieles, was als bewiesene

Kompilation galt, hat sich mit der Zeit als einheitlich komponierte Komposition
erwiesen. Aber es gibt auch kritische Beobachtungen, die nicht wegzudeuten sind.

7. Oder die Autoren und Redakteure; im Kontext dieses Versuches ist eine präzise
Formulierung irrelevant.

8. Die Diversität der einzelnen Sagen und das übergestülpte Schema ist aus dem Text
leicht herauszulesen und der Zunft der Alttestamentler wohlbekannt. Es gibt viele
Versuche, den Überlieferungs- und Kompositionsprozess im Detail zu erfassen und
zu definieren; insgesamt beweisen sie nur, dass man es (bei mangelnder Information,
also hypothetisch) nicht schaffen kann. Aber die inexakte Tatsache, dass einzelne
Sagen und ein Komponieren im Text vorliegen, bleibt. Dabei muss man noch die Art
der Sicht in den Sagen selbst und der theoretischen Behandlung im redaktionellen
Rahmenwerk auseinanderhalten.

9. Ohne sich zu scheuen, unangenehme Ereignisse mitzuteilen.
10. Ich habe dieses Thema vorzulegen versucht in meinem Artikel «Tacana we-kinnün»

in: schenatön lecheqer. Mein Ausgangspunkt war Dtn 27,9: «...Höre Israel! An
diesem Tag bist du zum Volk des Herrn deines Gottes geworden». Der Tag dieser
Moserede in den Gefielden Moab ist allerdings kein besonders wichtiges Datum einer

222



anerkannten konstituierenden Tat. Ein besseres Datum wäre der Bund vom Sinai,
meint MidrTan zu dieser Stelle. Was herauskommt ist allerdings nicht so sehr eine
Konkurrenz der zwei Bünde vom Sinai und von Moab vor der Landnahme, sondern
das Plus, das wir als Ausleger vom verschärften Ausdruck der deuteronomistischen
Rhetorik gewinnen: Der Herr hat uns an einem bestimmten Tag zu seinem Volk
gemacht. Dabei besteht eine Konkurrenz zwischen dem Herausführen aus Aegypten,
das am häufigsten als konstitutive Tat erwähnt wird, und der Gesetzgebung am
Sinai', die für den Pentateuch zentral ist. Im erwähnten Artikel versuche ich auch
einige Parallelen zur griechischen und römischen Literatur zu zeigen.

11. Für jene modernen Historiker, die das wirkliche, geopolitisch fassbare Geschehen
suchen, ist dieser Teil der biblischen Geschichte bezeichnender Weise weniger durchsichtig

als spätere Perioden.
12. Das ist z.B. aus der Vätergeschichte ersichtlich, die mit Vorliebe paradoxe Episoden

- z.B. jene über den von Jakob erschlichenen Segen: Gen 27 - erzählt.
13. Arnos 9,7 polemisiert dagegen.
14. Vgl. den unter Anm. 10 zitierten Artikel, in dem ich etwas mehr über dieses Thema

notiert habe.
15. Also nicht als ein Königreich und auch nicht als ein Ersatz für das alte Königreich

Juda. Wellhausen redet hier vom Beginn des Judentums und von der jüdischen
«Kirche», wobei für ihn dieses Neue etwas ganz anderes als das alte Israel war. Das
so vom ihm verschimpfte Judentum ist inzwischen eine äusserst einflussreiche, miss-
verständnisträchtige Halbwahrheit geworden.

16. Vgl. krt camana in Neh 10, 1, ein Terminus, der offensichtlich parallel zum klassi¬
schen krt berit (einen Bund schliessen) steht.

17. Eine scharfe Scheidung der Theologie der historischen und der prophetischen
Bücher des AT ist ein Grundsatz der «Theologie des AT» des Gerhard von Rad. Allerdings

fasst er das Phänomen anders.
18. Die Sache ist wohlbekannt und wurde schon von R.H. Charles (z.B. in der Einfüh¬

rung in den 2. Bd. der von ihm kritisch übersetzten «The Apocrypha and Pseudepig-
rapha of the Old Testament», Oxford 1913) beschrieben. Es ist aber nicht Mode
geworden, das Phänomen als Geschichtsverständnis zu interpretieren, wie ich das
versuche.

19. Wo in apokalyptischen Schriften die Schilderungen von Vergangenheit und Gegenwart

aufhören und Zukunftsperspektiven eröffnet werden, sind die entscheidenden
Nahtstellen, aus denen die Forscher auf die Abfassungszeit schliessen können. So
beschreibt z.B. ein Verf. von äthHen in der sogen. Schafsapokalypse den Judas
Makkabaeus als den «Widder dem ein grossen Horn gewachsen ist» (äthHen 90, 9).
Nach der Schilderung des hasmonäischen Aufstandes lässt der Verf. zunächst ein
Erdbeben folgen, das alle bösen Völker und Feinde vernichtet (äthHen 90, 18), und
dann das letzte Gericht (äthHen 90, 20-27). Der Übergang von der realen Gegenwart

zur Zeil des Judas Makkabaeus zur phantastischen Endzukunft zeigt, dass der
Text zur Zeit des Hasmonäeraufstandes geschrieben worden ist.

20. Diese hat ihre eigene Bedeutung und Tradition, mit der wir uns hier nicht zu be¬

schäftigen brauchen.
21. Man könnte meinen, dass dieses Phänomen mit der Fiktion, dass das ganze dem

Baruch ben Neria mitgeteilt wird zu erklären sei (er lebte ja bei der Zerstörung des

ersten Tempels). Das wäre aber falsch, da Baruch doch seine eigene Zukunft vorhersagen

muss.
22. Man müsste die beiden und viele Andere in diesem Rahmen behandeln.
23. «Für den Unterweiser, damit er alle Söhne des Lichtes verständig mache und beleh¬

re in der Geschichte aller Menschen» 1QS 3, 13).

223



24. machschava: z.B. in 1 QS 3, I5f: «Vom Gott der Erkenntnis kommt alles Sein und
Werden. Bevor sie die Geschöpfe) da sind, hat er ihren ganzen Plan festgesetzt.
Und sobald sie zu ihrer Bestimmung da sind, erfüllen sie entsprechend seinem herrlichen

Plan (,kemachschevet kevôdo) ihr Werk, und es gibt keine Änderung. Vgl. auch
1 QS 1, 21f, wo eine typisch alttestamentliche Geschichtsfrömmigkeit aufgenommen
ist: «Die Priester erzählen die gerechten Taten Gottes in ihren machtvollen Werken
und verkünden alles gnädige Erbarmen über Israel». Biblische Motive leben also in
Qumran weiter, ohne dass sie zu typischen Bestandteilen der Lehre werden.

224


	Biblisches Geschichtsdenken und apokalyptische Spekulation

