
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 46 (1990)

Artikel: Aufgeschlossene Begegnung : Franz Rosenzweigs Konzeption der
Beziehung zwischen Judentum und Christentum

Autor: Zak, Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960833

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aufgeschobene Begegnung -
Franz Rosenzweigs Konzeption der Beziehung

zwischen Judentum und Christentum*

von Adam Zak SJ

Das Denken des jüdischen Religionsphilosophen Franz Rosenzweig
ist seiner Neuartigkeit und seines spekulativen Charakters wegen nicht
sogleich verstanden worden, und dies umso weniger, als sein Hauptwerk,
der «Stern der Erlösung», erstmals 1921 erschienen, als ein jüdisches Buch
abqualifiziert, nur einen begrenzten Leserkreis erreicht hat. Darüber hinaus

war Rosenzweigs ganzes Wirken auf den Raum ausserhalb einer
Universität beschränkt, weswegen sein Werk von der Zunft der Berufsphilosophen

nicht beachtet worden ist. Die zweite Auflage des .«Sterns» von
1930 hatte auch keine besseren Chancen einer Breitenwirkung. Die Nacht
des Nationalsozialismus hat die Begegnung mit Rosenzweig und seinem
Denken um Jahrzehnte aufgeschoben. Es ist gleichsam ein Paradox, dass

Martin Bubers Denken mehr bekannt ist als das seines genialeren Freundes.

Bedingt ist dies zweifellos auch dadurch, dass Rosenzweig weit weniger

Lebensjahre vergönnt waren.
Ein weiterer Grund, dessentwegen dieser Aufsatz «aufgeschobene Begegnung»

überschrieben ist, ist die Tatsache, dass Rosenzweig selbst den
jüdisch-christlichen Dialog als Neuaufnahme desjenigen Gespräches
verstand, das an den Anfängen der Christenheit geführt, durch die Jahrhunderte

der Apologetik, des Unverständnisses, ja des Hasses jedoch
aufgeschoben worden ist.

Ziel dieses Aufsatzes ist es, einen - wenn auch nur bescheidenen
Beitrag dazu zu leisten, die Folgen der aufgeschobenen Begegnung mit
Rosenzweigs Denken durch ein Aufzeigen dessen zu überwinden, wie er
selbst den durch die Geschichte aufgeschobenen philosophisch-theologischen

Dialog zwischen Judentum und Christentum aufgenommen hat. Es
wird hier also nicht allein um historische und begriffliche Klärungen
gehen, sondern vor allem um einen Beitrag zur Präzisierung des status quae-
stionis zwischen Judentum und Christentum, so wie er von einem der her-

* Aus dem Polnischen ins Deutsche übersetzt von Stefan Schreiner.
Adam Zak ist Professor für Religionsphilosophie des 19. und 20. Jahrhunderts am
Collegium Philosophicum in Krakow/Polen.
Adresse: ul. Kopernika 26, PL-31-501 Krakow.

195



ausragendsten Vertreter des modernen jüdischen Denkens im Deutschland

vor der Schoa gesehen vorden ist.

1) Der Hintergrund von Rosenzweigs Konzeption

Gewicht und Neuartigkeit der Beziehung Rosenzweigs zum Christentum

werden noch deutlicher, wenn wir bedenken, das es ein christlich-jüdisches

Gespräch seit etwa dem 2. Jahrhundert praktisch nicht mehr gegeben

hat. Auf das Fehlen einer positiven Sicht des Christentums jüdischer-
seits hat neben den eindeutig theologischen, den Gottesbegriff selbst
betreffenden Differenzen ebenso auch die Tatsache Einfluss gehabt, dass die
Juden in Europa als Minderheit in Gesellschaften lebten, in denen
Antisemitismus eine leider permanente und - da auf die Ausübung der staatlichen

Macht einwirkende - bedrohliche Erscheinung gewesen ist.
Ungerechtigkeit und Unrecht, die gleich der Flut immer wieder über die jüdische

Minderheit hereinbrachen, machten jeglichen ernsthaften
theologisch-philosophischen Dialog unmöglich.

Die Geschichte der frühen Christenheit ist Teil der jüdischen
Geschichte. Mit dem Erfolg der Mission unter den Heidenvölkern
verselbständigt sich die Geschichte des Christentums. Das Christentum hört auf,
für die Juden ein Gegenstand der Auseinandersetzung innerhalb des
Judentums zu sein und wird Religion der Völker der Welt, Religion von
«Halbproselyten», die nach Konstantin Erbin und Fortsetzerin römischer
Macht und Herrschaftsstrebens wird. Zwar unterschied man im allgemeinen

Christen und Muslime von heidnischen Götzendienern, dennoch
gehörte eine selbst vorsichtige Proklamation von Toleranz aus theologischen

Gründen zu den Seltenheiten. Im jüdischen Denken dominierte die
Sorge um die Ausschliesslichkeit der biblischen Offenbarung, was dazu
führen musste, den Zusammenhang des Christentums mit der Bibel, der
jüdischen Offenbarungsurkunde geringer erscheinen zu lassen.

Die Position R. Jakob Emdens (1697-1776), der verkündete, dass der
Stifter des Christentums sich ebenso den Juden wie den Heiden dadurch
verdient gemacht hat, dass er einerseits die Lehre des Mose bestätigte,
indem er ihre bleibende Gültigkeit bekräftigte, und andererseits die Heiden
vom Götzendienst abwandte, indem er sie eine Moral lehrte, die mehr als
das Gesetz des Mose forderte, steht eher vereinzelt da. Dasselbe gilt von
seiner positiven Beurteilung der Kirche als einer Gemeinde zum Lobe
Gottes, deren Ziel es ist, der ganzen Welt zu verkünden, dass es nur einen
Gott gibt, der Herr des Himmels und der Erde ist.

Erst im 19. Jahrhundert, als die «bürgerliche Verbesserung der
Juden»1 der Nachaufklärungszeit die Konkretisierung ihrer Emanzipations-

196



und Assimilationsbestrebungen brachte und mit der Zeit zu einer völligen
Veränderung ihrer materiellen und kulturellen Situation führte, traten
bessere Bedingungen für eine intellektuelle Vertiefung des Verhältnisses
von Judentum und Christentum zueinander ein. Insbesondere die Zulassung

der Juden zur allgemeinen Bildung konfrontierte sie mit dem Erbe
christlichen Denkens in bis dahin nicht gekannter Weise. Von den das

Verhältnis von Judentum und Christentum zueinander betreffenden
Konzeptionen, die im 19. Jahrhundert auf deutschem Boden entstanden sind,
verdient vor allem die Sicht R. Samuel Hirschs (1815-1889) unsere
Aufmerksamkeit. Sie entstand als Reaktion auf die Konzeption Hegels, der
auch für Rosenzweig zum Hauptgegner werden sollte. Hegel ist der
Meinung, dass das Judentum gemeinsam mit den anderen Religionen des

Ostens von anderen nicht verlangt, dass sie sich zur Religion der Bibel
bekehrten. Er bemerkt ein gewisses Paradox: der Gott, von dem die Juden
wissen, dass er der Herr Himmels und der Erde ist, wird von ihnen als der
Gott eines Volkes verehrt. Das Erwählungsbewusstsein erlaube nicht,
dass die erkannte und bekannte Universalität der Offenbarung in einer
universalen prophetischen Botschaft ausmündete. Von daher ist das
Judentum für Hegel grundsätzlich ein Relikt, das seine historische Rolle
erfüllt hat.

In der Antwort auf diese Konzeption Hegels unterscheidet Samuel
Hirsch2 intensive und extensive Religion. Nachdem sich die intensive
Religion im jüdischen Volk eingewurzelt hatte, kam mit dem Christentum
die Zeit der extensiven Religion, die Zeit der Ausbreitung des wahren
Glaubens unter den Heiden. Das Christentum, dessen Grundprinzip der
Verkündigung des Reiches Gottes so ist, wie es - nach Hirsch's Meinung
- Jesus vestanden hat, führt nicht über das Judentum hinaus. Selbst die
johanneische Interpretation, die im Leben Jesu die Verwirklichung nicht
mehr der Idee Israels, sondern der Idee der erlösten Menschheit sieht,
bleibt seiner Meinung nach innerhalb der Grenzen des Judentums. Aus
dem positiven Inhalt des Christentums ergibt sich nach Hirsch kein Bruch
mit dem Judentum. Das Christentum in seinem tiefsten Wesen, das mit
dem Judentum identisch ist, ist Mission des Judentums. Der Bruch, von
Paulus initiiert, ist - seiner Meinung nach - verursacht durch die falsche

Deutung des Judentums als einer Gesetzesreligion, die dem Menschen
nicht die Kraft gibt, Gutes zu tun. Aus diesem Grunde ist es unter dem
Einfluss des Heidentums zum alleinigen Weg zur Erlösung umgedeutet
und den Erfordernissen der Mission Jesu angepasst worden. Dieser
Schritt des Paulus muss durch Rückkehr des Christentums zu seiner
ursprünglichen Gestalt rückgängig gemacht werden. Diese Rückkehr ereignet

sich in der Zeit des Messias, in der intensive und extensive Religion in
der absoluten Religion eine Einheit bilden werden. In dieser Konzeption

197



hat das Christentum nicht seinen eigenständigen Wert. Es hat ihn nur
insoweit, als es ursprünglich identisch mit dem Judentum war und letztendlich

wieder sein wird.
Rosenzweigs Studium und Tätigkeit fallen in den Anfang des 20.

Jahrhunderts, als der Assimilationsprozess der Juden deutlich nicht nur
positive Folgen zeitigte. Sein Ergebnis waren nicht nur kulturelle und
materielle Leistungen, oder eine gewisse Verbesserung in staatsbürgerlicher
Hinsicht. Sein Preis war ebenso ein fortschreitender Verlust an jüdischer
religiöser Identität.

Rosenzweig Familie und der Kreis seiner engsten Bekannten und
Freunde war nur sehr lose mit der religiösen Tradition verbunden. Es war
dies eher eine Trotzhaltung wegen nicht erfüllter Emanzipationserwartun-
ge besonders im Bereich der politischen Gleichberechtigung. Diese
Verbundenheit beschränkte sich auf eine eher äusserliche Beteiligung als innere

Anteilnahme an gelegentlichen liturgischen Feiern resp. Gottesdiensten.
Hingegen war die Offenheit dieses Kreises für alles, was das damalige
Deutschland ausmachte, und für die abendländische spätchristliche Kultur

bedingungslos. Wiederentdeckung und Würdigung der eigenen
jüdischen Werte waren gleichermassen stark erschwert durch das Fehlen an
Bereitschaft seitens der Christen, die Werte der religiösen Erfahrung des

Judentums anzuerkennen. In solcher Umgebung und solcher Atmosphäre
ist Rosenzweig aufgewachsen und erzogen worden.

Sein anfänglicher Relativismus, verbunden mit einer bemerkenswerten

Anpassungsfähigkeit, scheint weniger Ergebnis historischer Methode
zu sein; vielmehr ist der Historismus die natürliche theoretische Formulierung

spontaner relativistischer Erkenntnishaltung geworden.

2) Rosenzweigs Haltung gegenüber der Taufe Hans Ehrenbergs

Aus dieser Atmosphäre erwächst Verständnis und geradezu Rechtfertigung

für die Entscheidung des Cousins und Freundes Hans Ehrenberg,
der 1911 - die Konsequenz aus der geistigen Verfassung des Judentums
ziehend - die Taufe annimmt. Diese Absicht war schon lange zuvor in der
Familie diskutiert worden.

In einem Brief an die Eltern vom 2. November 1909 nahm Rosenzweig

zu den Vorbehalten gegenüber dem von Hans geplanten Schritt fol-
gendermassen Stellung: «Eine Beschämung kann ich aber in der ganzen
Sache nicht sehen. Es ist doch sehr schön, dass es eine Möglichkeit gibt,
wenigstens nachträglich und mindenstens für seine Kinder zu einer Religion

zu kommen, wenn man durch frühere Versäumnisse eine solche
vorenthalten bekommen hat.» Und vier Tage später erklärt er im folgenden
Brief nach Hause zusätzlich: «Über Hans denken wir eben verschieden

198



Wir sind in allen Dingen Christen, wir leben in einem christlichen
Staat, gehen in christliche Schulen, lesen christliche Bücher, kurzum,
unsere ganze 'Kultur' ist ganz und gar auf christlicher Grundlage; deshalb

gehört für den, der kein hemmendes Moment in sich hat, weiter nichts als
der ganz leichte Entschluss - die 'drei Besuche' - dazu, um das Christentum

anzunehmen. Das Judentum kann man im heutigen Deutschland
nicht 'annehmen'»3.

Neben dem kostbaren Zeugnis vom Geist der Epoche, deren Kind
Rosenzweig war, und der Doppeldeutigkeit der Assimilation, gewähren
uns diese Sätze gleichermassen Einblick in sein Verhältnis zum Judentum
wie zum Christentum am Vorabend grundlegender Veränderung in
seinem Leben. Das Judentum ist ihm danach «ein leeres Portomonnaie», das
Christentum hingegen hat «die Hand voll Geld».4 Das Übergewicht des

Christentums ist ein faktisches, messbares vor allem an den Werten der
Kultur. Das Judentum hatte im kulturellen Wettstreit verloren, und
Rosenzweig schien es, dass es nicht den weltanschaulichen Hunger der jungen

Generation der Deutschen jüdischer Herkunft stillen konnte.

3) Die Dynamik der Bekehrung Rosenzweigs

Das bedeutete jedoch nicht, dass für Rosenzweig das Christentum
oder die Religion überhaupt dieses Bedürfnis befriedigen könnte. Kurze
Zeit schien es Rosenzweig so als ob die Philosophie diese Aufgabe erfüllen
könnte. Weitere und zudem eingehendere Beschäftigung mit Hegel in
historischer Perspektive, die unter anderem in der heute schon klassischen
Abhandlung über Hegel «Hegel und der Staat» mündete, offenbarte
Rosenzweig als Historiker der Philosophie jedoch die ganze Relativität und
damit Falschheit des Hegel'schen Standpunktes, der sich ihm als einer
von vielen und nicht als ein absoluter zeigte.

Gleichzeitig stellten ihn die Hegelstudien jedoch in ganzer Schärfe
vor die Bedingungslosigkeit der Frage nach der Wahrheit, der sich nicht
entziehen lässt, der Frage nach der Wahrheit nicht als einer Schulfrage,
auf die man in der dritten Person zu antworten hätte, also rein fachlich,
sondern als einer letzten persönlichen Frage, auf die man in der ersten
Person zu antworten hat. Die Bedingungslosigkeit dieser Frage ist keine
nur theoretische, sondern ergibt sich aus dem Zweifel, der alle Merkmale
einer intellektuellen und geistigen Krise trägt.

Rosenzweig hat sich nicht vorgestellt, dass für einen modernen gebildeten

Menschen eine solche Antwort religiöser Glaube sein könnte, d. h.
dass neben neutralem Reden über Religion ebenso eine Rede in der ersten
Person vom Standpunkt bewusst angenommenen Glaubens an die Offen-

199



barung ohne Verzicht auf kritisches Denken möglich ist. Der Nachaufklä-
rungs- und postidealistische Konflit zwischen Glauben und Vernunft
konkretisiert sich bei Rosenzweig in der aus dem eigenen Zweifel erwachsenen
philosphischen Frage, ob und wie Offenbarung möglich ist. Die
Konkretisierung dieser Frage nach der Offenbarung erfolgt im Dialog mit drei
Freunden, getauften Juden, und zwar mit dem o.e. Cousin Hans Ehrenberg,

mit seinem und Hans' Cousin Rudolf Ehrenberg und insbesondere
mit Eugen Rosenstock. Dieser Dialog erreicht seinen Höhepunkt im Sommer

1913 in Leipzig.
Rosenzweig anerkannte damals theoretisch, dass die Annahme einer

geschichtlich-übergeschichtlichen Offenbarung eine Antwort auf seine,

aus der relativistischen Erkenntnishaltung resultierenden Fragen und
Zweifel sein könnte. Nicht sah er jedoch die Möglichkeit objektiver
Anerkennung eines solchen Schrittes für sich, den alles relativierenden Historiker.

In Rosenstock hingegen begegnete er einem jungen Gelehrten, einem
Rechtshistoriker mit vielversprechender Universitätskarriere, der seine

Argumente allein durch die Tatsache entkräftete, dass er eine Entscheidung

getroffen hatte, dass er in seinem Denken und Reden anstelle
verobjektivierender, jeden Inhalt geduldig ertragender Rede in der dritten Person

gewagt hatte, eine Offenbarung anzunehmen, dieser Offenbarung dabei

als Mensch antwortend, der niemandem seine eigene Verantwortung
für Wort und Denken, für sein eigens «Ja» oder «Nein» abnahm. Rosenstock

wies Rosenzweig die Möglichkeit der Offenbarung weniger theoretisch

als vielmehr praktisch als Bedingung für die Möglichkeit unaufgeb-
barer Verantwortung für das gehörte und gesprochene Wort. Rosenzweig
begegnete in Rosenstock einem Menschen, der seine eigene Verantwortung

als eines Denkers und Hörers des Wortes nicht einem System, einer
Methode oder auch einem Zeitgeist unterwarf, der ihm mit seiner eigenen
Antwort auf die Offenbarung, in Verantwortung für sich, den Urquell der
Sprache und des Denkens aufzeigte, aus dem ein jegliches Wort, und
insbesondere das ureigenste aller Worte - das «Ich» lebt und sich erneuert.

Einige Monate nach dem entscheidenden Gespräch mit Rosenstock,
das in Leipzig am 7. Juli 1913 stattgefunden hatte, schrieb Rosenzweig an
Rudolf Ehrenberg: «Dass ein Mensch wie Rosenstock mit Bewusstsein
Christ war dies warf mir meine ganze Vorstellung vom Christentum,
damit aber von Religion überhaupt und damit von meiner Religion, über
den Haufen»5.

Rosenzweig meinte, dass sein Judentum begrifflich hinreichend
christlich war, um sich mit seinem Gesprächspartner in der Einheit des

Glaubens zu wähnen. Der Dialog mit Rosenstock machte ihm stattdessen
bewusst, dass es diese Gemeinschaft des Glaubens nicht gab, dass weder
eine begriffliche Christianisierung des Judentums noch eine Judaisierung

200



des Christentums eine solche schafft, denn es wurde ihm klar, dass es in
seiner Sicht der Welt für das Judentum keinen Platz mehr gab. Die Begegnung

mit Rosenstock zeigte Rosenzweig einerseits die Möglichkeit der
Offenbarung nicht so sehr als einer äusserlichen Autorität, die durch die
Vernunft gerechtfertigt werden müsste, sondern als einer Grunderfahrung,

die die allgemeine Bedingung der Möglichkeit, der Bejahung wie der
Verneinung ist, die Bedingung der Verantwortung für das Wort, der alles
Denken untergeordnet ist und aus der es lebt. Andererseits aber zeigte sie

ihm die Richtigkeit des Standpunktes der christlichen Mission, deren
erster und natürlicher Adressat die Juden waren.

Rosenzweig will die Taufe als bewusster Jude und nicht als Heide
annehmen, der er de facto war. Von daher sollten die intensive Beschäftigung

mit der jüdischen Tradition und die Teilnahme am Synagogengottesdienst

Teil seiner Vorbereitung auf die Taufe sein, die Taufe selber eine
im 20. Jahrhundert vollzogene Wiederholung des Schrittes vieler Juden
aus der Anfangszeit der Christenheit.

Dieses Vorgehen zeugt davon, dass er sich bewusst war, dass die
besondere Beziehung des Christentums zum Judentum nicht nur der
Geschichte angehört, sondern dass sie ein ständiges Bedürfnis der Kirche aller

Zeiten ist, resultierend aus der Tatsache, dass man das Alte Testament
nicht vom Neuen trennen kann. Das Christentum bedarf des Alten
Testamentes als etwas lebendigem um seiner eigenen Lebendigkeit willen. Man
kann sagen, dass Rosenzweig die Lebendigkeit der Offenbarung des Alten
Testamentes dank der Konfrontation mit dem Christentum entdeckt hat.
Mit solchem Vorsatz wendet er sich dem Judentum zu und entdeckt
etwas, was ihn zur Revision der Entscheidung führt, nämlich zur Verweigerung

der Taufe. Er entdeckt nämlich das Alte Testament als den «eigensten

Besitz»6 und gleichzeitig entdeckt er die permanente Aktualität der
Lebendigkeit Israels in der Heilsgeschichte. In ihm geschieht eine Bekehrung

in der Bekehrung, die keineswegs eine Negierung des Christentums,
sondern die Konsequenz aus der Überzeugung zu ziehen bedeutet, dass
das Schicksal der Offenbarung in der Welt, also die christliche Sendung
selbst eines lebendigen Judentums bedarf. Rosenzweig entdeckt die
heilsgeschichtliche Rolle des Judentums und damit zugleich einen Platz für
sich als Juden. Die Entdeckung des Judentums als des eigenen Besitzes
ereignete sich wesentlich während der Teilnahme am Gottesdienst zum
jüdischen Neujahr und insbesondere während des Gottesdienstes am
Versöhnungstag im Oktober 1913.

Als Rosenzweig in einem Brief an Rudolf Ehrenberg die Zurücknahme
seiner Entscheidung, die Taufe anzunehmen, mitteilt, schreibt er:

«Was Christus und seine Kirche in der Welt bedeuten, darüber sind wir
einig: es kommt niemand zum Vater denn durch ihn (Joh 14,6). Es kommt

201



niemand zum Vater - anders aber wenn einer nicht mehr zum Vater zu
kommen braucht, weil er schon bei ihm ist. Und dies ist nun der Fall des

Volkes Israel (nicht des einzelnen Juden). Das Volk Israel, erwählt von
seinem Vater, blickt starr über die Welt und Geschichte hinüber auf jenen
letzten Punkt, wo dieser sein Vater, dieser selbe, der Eine und Einzige -
'Alles in Allem' - sein wird»7. Nach Rosenzweigs Meinung nimmt Israel
dieser Hoffnung wegen alle Last der Verfolgungen, der äusseren Entfremdung

und inneren Ungebrochenheit auf sich. Es ist Zeichen der Weltverneinung,

so wie das Christentum mit seinem Skandalon des Kreuzes
Zeichen der Weltbejahung ist. Bewusst und nicht zufällig wurzeln Synagoge
und Kirche in der einen eschatologischen Hoffnung als Affirmation und
Negation der Welt und bedürfen einander so, wie das «Ja» des «Nein»
bedarf, und wie das «Nein» des «Ja» bedarf. Zwischen der christlichen
Sendung und Weltarbeit unter dem Zeichen des «Ja» und dem jüdischen Er-
wählungsbewusstsein, das seine ganze Kraft auf das eigene Überdauern
und Leben als Zeichen der Weltverneinung verwendet, wird einst am
Ende der Zeiten Gott selber vermitteln. Hier ist kein Platz für eine
(dialektische) Vermittlung und eine Synthese, die nicht der Geschichte und
ihren Mächten, sondern nur Gott zusteht. Christen und Juden sind
aufeinender angewiesen. Die Christen sind auf die Juden angewiesen in dem,
was ihnen die Arbeit an der Ausbreitung der Offenbarung in der Welt
ermöglicht, ohne der eigenen Identität durch völliges Aufgehen in dieser
Welt verlustig zu gehen, ohne das eschatologische Ziel aus den Augen zu
verlieren, an das sie gerade das Dasein Israels erinnert. Die Juden sind auf
die Christen angewiesen, denn deren Sendung in der Welt erlaubt ihnen,
ihr eigenes Leben zu leben und auf diese Weise unzerstörbarer Beweis für
die Historizität der Offenbarung zu sein. Historizität und übergeschichtliche

Universalität der Offenbarung verlangen das gleichzeitige Dasein von
Israel und Kirche.

Von nun an sollte Rosenzweigs ganzes Bemühen neben der Suche
nach einer philosophisch relevanten Antwort auf die Frage nach der
Möglichkeit der Offenbarung in erster Linie auf das Studium des Judentums

und danach erst auf die Vertiefung jüdischen Lebens gerichtet bleiben.

Das intensive Eindringen ins Judentum begleitet der Dialog mit
Christen, dessen Ziel es ist, von seinen Gesprächspartnern die Anerkennung

der bleibenden Aktualität der jüdischen Sonderexistenz in der
Heilsgeschichte vom christlichen Standpunkt aus zu erlangen. Es geht um
Anerkennung dessen, dass die Juden und ihr Leben für die Kirche nicht als

etwas Vergangenes, sondern als etwas Gegenwärtiges eine Notwendigkeit
sind, und zwar um der Wahrhaftigkeit ihrer Sendung in der Welt willen,
von der das Schicksal der Offenbarung abhängt. Das Schicksal der
Offenbarung kann den Juden nicht fremd sein und ist es nicht. Mit anderen

202



Worten, Rosenzweig verlangt von seinen christlichen Freunden die
Anerkennung des eigenen jüdischen Standpunktes als richtig ebenso von ihrem
Standpunkt aus, also den Verzicht auf die Judenmission. Und er versteht
diesen Dialog mit den Freunden als eine Fortsetzung des von der
Geschichte aufgeschobenen Dialoges aus den ersten Jahrhunderten der
Christenheit.

Rosenzweigs Position, die alle Vermittlung zwischen dem christlichen
Sich-der Welt-öffnen und dem jüdischen Sich-vor-ihr-verschliessen in die

Eschatologie verlagert, verdeutlicht zum einen eindeutig die wechselseitige
Abhängigkeit der Christen und Juden voneinander bei gleichzeitiger
Eigenständigkeit. Zum anderen jedoch entwirft er, indem er die historische
Faktizität und übergeschichtliche Universalität der Offenbarung zwei
verschiedenen Subjekten als je exklusiven raison d'être zuschreibt, ein
unwirkliches Bild ebenso der Geschichte Israels wie der Kirche, so als ob
Israel ausserhalb von Welt und Geschichte existierte und sich das Wesen
des Christentums nur auf eine äusserliche Sendung beschränkte.

4) Judentum und Christentum im «Stern der Erlösung»

Die Notwendigkeit einer gewissen Hypostasierung Israels bei
gleichzeitiger Identifizierung des Wesens des Christentums ausschliesslich mit
seiner universalen Sendung ergibt sich aus Rosenzweigs Schwierigkeit mit
der Trinitätstheologie und insbesondere der Inkarnationslehre. Für
Rosenzweig - in Übereinstimmung übrigens mit der gesamten theologischen

Überlieferung Israels - bedeutet diese Theologie eine Verwischung
des Gottesbegriffes. Es ist dies der Preis der Sendung, der Preis des Sieges
über das Heidentum. Nach Rosenzweig kann sich der Christ nicht vorstellen.

«dass Gott selbst, der heilige Gott, sich so zu ihm herablassen könnte,
wie er es verlangt, er werde denn anders selber Mensch. Das zuinnerst in
jedem Christen unvertilgbare Stück Heidentum bricht da hervor. Der Heide

will von menschlichen Göttern umgeben sein, es genügt ihm nicht, dass

er selber Mensch ist: auch Gott muss Mensch sein. Die Lebendigkeit, die

ja auch der wahre Gott mit den Göttern der Heiden gemein hat, dem
Christen wird sie nur glaublich, wenn sie in einer eigenen gottmenschlichen

Person Fleisch wird»8.
Diese permanente Bedrohung des Gottesbegriffes hängt nach

Rosenzweig damit zusammen, dass die Christen - anders als die Juden - den

«Ursprung der Offenbarung», der das Christentum zweifellos sein
«unleugbares, faktisches und dauerndes Sein» verdankt, nicht in ihrem
«Innern mit sich herumtragen», sondern durch «Wiedergeburt» an ihm
teilhaben, d.h. sie finden diesen Ursprung «nicht in sich, sondern in Chri-

203



stus»9. Christsein beruht nach Rosenzweig nicht auf der Annahme irgendeiner

dogmatischen Lehre, sondern auf der Unterwerfung des eigenen
Lebens unter das Leben Christi, um hernach das eigene Leben als Folge des

Wirkens der von Christus ausströmenden Kraft zu erleben. Auf diese
Weise entzieht das Christentum dem Heidentum die Grundlagen und tut
dies, indem es immer am Anfang des Weges bleibt, indem es immer vor
der Notwendigkeit der Sendung steht, die stets von neuem begonnen wird.

Die Offenbarung selber verlangt, dass die jüdische «weltabgekehrte
Innerlichkeit» ergänzt wurde durch die «weltzugekehrte Selbstentäusse-

rung», d.h. durch das Zeugnis nach aussen, mit dem jedoch untrennbar
eine dreifache Gefahr der Rückkehr ins Heidentum verbunden ist, sei es

in Gestalt der idealistischen Beschränkung Gottes auf die Idee des Geistes,

sei es in Gestalt der Apotheosierung eines Menschen, sei es schliesslich

in Gestalt der Pantheisierung der Welt10.

Diese Kritik des Christentums verknüpft Rosenzweig mit der
Anerkennung des christlichen Weges der Offenbarung um der universalen
Bedeutung der Offenbarung willen. So wie einst das Christentum an seinen

Anfängen die Kritik am Judentum mit der Notwendigkeit seiner
Anerkennung um der Offenbarung willen verband, so geschieht auch hier bei
Rosenzweig etwas Änhliches nur in umgekehrter Richtung. Rosenzweigs
Ansicht, dass das christliche Dogma die Möglichkeit einer
monistischidealistischen neuheidnischen Reduktion in sich trägt, stützt sich, wie es

scheint, darauf, dass nach seiner Sicht die Idee der Inkarnation zur Matrix

für Hegels monistische Dialektik der Identität wurde. Daher ist die
Kritik des christlichen Dogmas in erster Linie eine Zurückweisung seiner
monistischen, vor allem Hegel'schen Interpretation.

Diese Kritik an den monistich-idealistischen Gefahren hingegen können

und sollten wir als nicht geringen, dem christlichen philosophischtheologischen

Denken erwiesenen Dienst würdigen, umso mehr als sie als
kritische Selbstreflexion der Vernunft über die eigenen Grenzen und
Möglichkeiten im Rahmen der Frage nach den Möglichkeiten der Offenbarung

geschieht, also im Kontext brennender Probleme von nicht geringer
Bedeutung für die Auseinandersetzungen des Christentums mit der
Einseitigkeit modernen Rationalismus.

Für Rosenzweig, der Offenbarung als dialogisches «Erleben», das
schon immer die Bedingung der Möglichkeit menschlicher Verantwortung
für das Wort gewesen ist, und zugleich als ein geschichtliches «Ereignis»
auffasst, worunter er versteht, wie sich die Offenbarung des Göttlichen
Namens ereignet hat, ist einziger Mittler der Offenbarung die menschliche
Sprache, das Wort. Die so gefasste Historizität der Offenbarung als ein
Ereignis, das sich als gewöhnliche Erneuerung eines transzendentalen
Erlebens kundtut, also ohne das Element der Neuartigkeit und der einem

204



Ereignis eignenden Unberechenbarkeit, verlangt nach einer besonderen
Garantie. Solche Garantie ist für Rosenzweig das Faktum des Daseins
Israels als des erwählten Volkes, dem man durch Geburt angehört, d.h. dessen

Einzigkeit und Kontinuität durch das Blut garantiert ist. Von daher
ist die Sorge um das jüdische Erwählungsbewusstsein und im Zusammenhang

damit um die jüdische Sonderexistenz eine Notwendigkeit, und das

nicht nur im Sinne geistiger Anstrengung, sondern ganz gewöhnlich im
Sinne biologischer Weitergabe des Lebens, die allein imstande ist, Israel
das weitere Dasein und dadurch auch die Historizität der Offenbarung für
alle Zeiten zu sichern. Die Israeltheologie als die Theologie des auserwählten

Volkes erfüllt bei Rosenzweig dieselbe Aufgabe wie im Christentum
die theologische Lehre der Inkarnation.

Judentum und Christentum bedürfen einander und können nicht das
eine im anderen aufgehen. Sie müssen ihre jeweilige Besonderheit wahren
unabhängig von den Gefahren. Das bedeutet, dass Israel keine andere
Sendung als die Aufrechterhaltung des eigenen Daseins durch Zeugung
von Nachkommenschaft hat, durch die seine Hoffnung auf ein ewiges
Leben eine Garantie in der Gegenwart findet. Und es erfüllt diese seine
Sendung im Bewusstsein, dass der Gott Israels der Gott aller ist, dass das
Menschsein eines Juden kein vom Menschsein anderer Menschen
verschiedenes ist und dass die jüdische Welt die Welt aller Menschen ist, d.h.
also im Bewusstsein der Universalität dessen, was das Eigene ist. Aber
dieses Bewusstsein kann keine Sendung bis an die Enden der Erde erzeugen,

es braucht nur den Lauf des eigenen Lebens zu sichern, das kein
«Wachsen», sondern ein «Warten»11 auf die Bestätigung der Wahrheit
der Hoffnung ist, an der es durch Geburt teilhat, was klar eine universale
Sendung unmöglich macht. Jude ist man entweder durch Geburt oder ist
es überhaupt nicht und kann es selbst durch Konversion nicht werden.
Durch Konversion, durch Wiedergeburt kann man nur ein Christ werden,
der «von Naturwegen als ein Heide» geboren ist.12 Das Christentum ist
folglich die notwendige Ergänzung des Judentums, aber es eliminiert nicht
die Gefahren, die Israel begleiten, wenn es sein eigenes Leben, seine eigene
Erwählung, seine Heilsgewissheit lebend, sich vor der Welt verschliesst
und sie negiert oder sie geradezu verachtet.13 Das ist der Preis, dank dem
die Historizität der Offenbarung auf Dauer gewahrt bleibt. Um ihretwillen

bedarf das Christentum Israels, dessen Dasein gegenüber den ihm
drohenden Gefahren allerdings nicht immun macht.

Über die Weise, wie das Christentum Israels bedarf, schreibt Rosenzweig:

«Ob Christus mehr ist als eine Idee - kein Christ kann das wissen.
Aber dass Israel mehr ist als eine Idee, das weiss er, das sieht er. Denn wir
leben. Wir sind ewig, nicht wie eine Idee ewig sein mag, sondern wir sind
es, wenn wir sind, in voller Wirklichkeit. Und so sind wir dem Christen

205



das eigentlich Unbezweifelbare. Der Pfarrer argumentierte schlüssig, der
dem grossen Friedrich, gefragt nach dem Beweis des Christentums,
erwiderte: 'Majestät, die Juden'. An uns können die Christen nicht zweifeln.
Unser Dasein verbürgt ihnen ihre Wahrheit. Darum ist es vom christlichen

Standpunkt aus nur folgerecht, wenn Paulus die Juden bleiben lässt
bis zum Ende, bis 'die Fülle der Völker eingegangen ist' (Rom 11,25),
eben bis zu jenem Augenblick, wo der Sohn die Herrschaft dem Vater
zurückgibt»14.

Um diese Position zur Gänze verstehen und würdigen zu können,
müssen wir uns die Folgen der rationalistischen, historischen Kritik an
der Offenbarung in der protestantischen liberalen Theologie vergegenwärtigen,

die schrittweise auf deren Historizität als theologisches Argument
verzichtete. In diesem Kontext entpuppt sich Rosenzweiges Position als
ein dem christlichen Denken Entgegenkommen und gleichsam, wenn man
so sagen darf, als ein Hilfsangebot ihm gegenüber durch Erinnerung an
die Unaufgebbarkeit der Historizität der Offenbarung. Nach Rosenzweig
können die Juden deswegen, weil sie da sind, nicht zur Idee gemacht werden,

durch die Idee des erwählten Volkes ersetzt werden. Wenn sie

weggegangen wären wie Christus, wenn sie nur die Juden des Alten
Testamentes, also eine geschichtliche Erinnerung geblieben wären, würden sie

nicht zum Begriff, zur Idee eines Volkes geworden sein, so wie Jesus für
viele, auch Christen zum reinen Ideal eines Menschen geworden ist.
Solcher Idealisierung widersetzt sich die Leibhaftigkeit Israels, deren paradoxe

Bestätigung für Rosenzweig auch der Antisemitismus der Christen ist.

Daraus ist zu ersehen, dass zwischen der Gefahr für die Juden und
der für die Christen ein gewisser Unterschied besteht. Die jüdische Gefahr
der Verachtung der Welt und ihrer Negierung durch ein Sich-in-sich-Ver-
schliessen ist bei letzter Abwägung so sehr gefährlich nicht, weil der Jude

- anders als der Christ, der immer vormaliger Heide ist - nicht aus sich
herausgehen muss, um erlöst zu werden. Deswegen ist ihm sein Sich-in-
sich-Verschliessen letztlich keine Gefahr. Es ist keine Rückkehr zum
tragischen, dumpfen und einsamen Sein des Heiden. Der Christ hingegen muss
ständig, um die Offenbarung der Welt bringen zu können, um Christ zu
sein, aus sich heraustreten, auf sich verzichten.

In dem Rosenzweig das Problem so darstellt, scheint er seine eigene
Konzeption der Offenbarung als eines dialogischen Erlebnisses zu vergessen,

durch das das Bewusstsein der Verantwortung für das Wort und vor
dem Wort geweckt wird und sich stets von neuem erneuert. Diese
Verantwortung des Juden scheint hier durch einen biologischen Determinismus
neutralisiert oder - wenn man so will - einer eigentümlichen Dialektik
geopfert worden zu sein, die die Historizität der Universalität entgegensetzt.

Bei der Entfaltung dieser Dialektik, die zur Rettung der Historizität

206



der Offenbarung jegliche Vermittlung zwischen dem jüdischen, biologisch
garantierten Erwählungsbewusstsein und der Notwendigkeit einer
Sendung bis an die Enden der Erde konsequent vermeidet, scheint Rosenzweig

zu vergessen, dass ein Heide von Geburt aus ein Nachkomme
Adams ist, und dass eine Jude von Geburt aus auch nichts anderes ist.
Das Fehlen dieser Vermittlung resultiert höchstwahrscheinlich aus dem
Versuch, jegliche Christologie zu vermeiden.

Indem Rosenzweig versucht, sein persönliches «Ja» zum geoffenbarten

Namen mit seinem persönlichen «Nein» zum Christus des Glaubens in
Einklang zu bringen, sieht er zugleich, dass es kein anderes Subjekt für die
universale Sendung geben kann als die Kirche, wenn Israel mit seinem
Dasein die Historizität garantieren soll. Rosenzweig scheint der
Widersprüchlichkeit seiner Position gewärtig zu sein. Fühlt er doch, dass sein
«Ja» zur Offenbarung zugleich ein «Ja» in Richtung Kirche bei gleichzeitigem

«Nein» zu Christus enthält, durch dessen Kraft diese Kirche lebt,
aber er versucht keine intellektuellen Konstruktionen, um diesen Widerspruch

aufzulösen oder zu neutralisieren, sondern bemerkt nur, dass es

letztendlich Sache Gottes ist, die Wahrheit der messianischen Hoffnung
zu bestätigen, die seiner Meinung nach hier auf Erden geteilt bleiben
muss. Rosenzweig entgeht auf diese Weise der Versuchung einer apriorischen

Klärung dessen, was unaufgebbare Verantwortung des Hörers des

Wortes bleibt, unabhängig davon, ob er als Jude geboren wurde oder
auch nicht.

ANMERKUNGEN

1. So der Titel des Besuches von Chr.W. Dohm (Über die bürgerliche Verbesserung
der Juden, 2 Bde. Berlin-Stettin 1781-83), das erheblichen Einfluss auf die Form der
Emanzipation der Juden in Oesterreich und Deutschland hatte.

2. Vgl. S. Hirsch, Die Religionsphilosophie der Juden, Leipzig 1842.
3. F. Rosenzweig, Gesammelte Schriften, Bd.I: Briefe und Tagebücher, Den Haag

1979, S.94f.
4. a.a.O. S.94.
5. Brief vom 31.10.1913, in: a.a.O. S.133.
6. Brief vom 30.08.1920 an F. Meineke, in: a.a.O. S.680.
7. Brief vom 31.10.1913, in:a.a.O. S.134L
8. F. Rosenzweig, Gesammelte Schriften, Bd.II: Der Stern der Erlösung, Den Haag

1974, S.388.
9. a.a.O. S.441.

10. a.a.O. S.452f,vgl. auch S.447.
11. a.a.O. S.364f.
12. vgl. a.a.O. S.440f und S.415.453.
13. vgl. a.a.O. S.452f.
14. a.a.O. S.461 f.

207


	Aufgeschlossene Begegnung : Franz Rosenzweigs Konzeption der Beziehung zwischen Judentum und Christentum

