Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 46 (1990)

Artikel: Aufgeschlossene Begegnung : Franz Rosenzweigs Konzeption der
Beziehung zwischen Judentum und Christentum

Autor: Zak, Adam

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960833

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aufgeschobene Begegnung —
Franz Rosenzweigs Konzeption der Beziehung
zwischen Judentum und Christentum™

von Adam Zak SJ

Das Denken des judischen Religionsphilosophen Franz Rosenzweig

ist seiner Neuartigkeit und seines spekulativen Charakters wegen nicht so-
gleich verstanden worden, und dies umso weniger, als sein Hauptwerk,
der «Stern der Erlosung», erstmals 1921 erschienen, als ein jidisches Buch
abqualifiziert, nur einen begrenzten Leserkreis erreicht hat. Dariber hin-
aus war Rosenzweigs ganzes Wirken auf den Raum ausserhalb einer Uni-
versitiat beschrankt, weswegen sein Werk von der Zunft der Berufsphilo-
sophen nicht beachtet worden ist. Die zweite Auflage des «Sterns» von
1930 hatte auch keine besseren Chancen einer Breitenwirkung. Die Nacht
des Nationalsozialismus hat die Begegnung mit Rosenzweig und seinem
Denken um Jahrzehnte aufgeschoben. Es ist gleichsam ein Paradox, dass
Martin Bubers Denken mehr bekannt ist als das seines genialeren Freun-
des. Bedingt ist dies zweifellos auch dadurch, dass Rosenzweig weit weni-
ger Lebensjahre vergdonnt waren.
Ein weiterer Grund, dessentwegen dieser Aufsatz «aufgeschobene Begeg-
nung» uberschrieben ist, 1st die Tatsache, dass Rosenzweig selbst den jii-
disch-christlichen Dialog als Neuaufnahme desjenigen Gespraches ver-
stand, das an den Anfiangen der Christenheit gefiihrt, durch die Jahrhun-
derte der Apologetik, des Unverstindnisses, ja des Hasses jedoch aufge-
schoben worden ist.

Ziel dieses Aufsatzes ist es, einen — wenn auch nur bescheidenen Bei-
trag dazu zu leisten, die Folgen der aufgeschobenen Begegnung mit Ro-
senzwelgs Denken durch ein Aufzeigen dessen zu tiberwinden, wie er
selbst den durch die Geschichte aufgeschobenen philosophisch-theologi-
schen Dialog zwischen Judentum und Christentum aufgenommen hat. Es
wird hier also nicht allein um historische und begriffliche Kliarungen ge-
hen, sondern vor allem um einen Beitrag zur Prizisierung des status quae-
stionis zwischen Judentum und Christentum, so wie er von einem der her-

* Aus dem Polnischen ins Deutsche Uibersetzt von Stefan Schreiner.

Adam Zak ist Professor fiir Religionsphilosophie des 19. und 20. Jahrhunderts am Col-
legium Philosophicum in Krakow/Polen.

Adresse: ul. Kopernika 26, PL-31-501 Krakow.

195



ausragendsten Vertreter des modernen judischen Denkens im Deutsch-
land vor der Schoa gesehen vorden ist.

1) Der Hintergrund von Rosenzweigs Konzeption

Gewicht und Neuartigkeit der Beziechung Rosenzweigs zum Christen-
tum werden noch deutlicher, wenn wir bedenken, das es ein christlich-ji-
disches Gesprich seit etwa dem 2. Jahrhundert praktisch nicht mehr gege-
ben hat. Auf das Fehlen einer positiven Sicht des Christentums jiidischer-
seits hat neben den eindeutig theologischen, den Gottesbegriff selbst be-
treffenden Differenzen ebenso auch die Tatsache Einfluss gehabt, dass die
Juden in Europa als Minderheit in Gesellschaften lebten, in denen Antise-
mitismus eine leider permanente und — da auf die Austibung der staatli-
chen Macht einwirkende — bedrohliche Erscheinung gewesen ist. Unge-
rechtigkeit und Unrecht, die gleich der Flut immer wieder tber die jiidi-
sche Minderheit hereinbrachen, machten jeglichen ernsthaften theolo-
gisch-philosophischen Dialog unmaoglich.

Die Geschichte der frithen Christenheit ist Teil der judischen Ge-
schichte. Mit dem Erfolg der Mission unter den Heidenvolkern verselb-
stindigt sich die Geschichte des Christentums. Das Christentum hort auf,
fiir die Juden ein Gegenstand der Auseinandersetzung innerhalb des Ju-
dentums zu sein und wird Religion der Volker der Welt, Religion von
«Halbproselyten», die nach Konstantin Erbin und Fortsetzerin romischer
Macht und Herrschaftsstrebens wird. Zwar unterschied man im allgemei-
nen Christen und Muslime von heidnischen Gotzendienern, dennoch ge-
horte eine selbst vorsichtige Proklamation von Toleranz aus theologi-
schen Griinden zu den Seltenheiten. Im judischen Denken dominierte die
Sorge um die Ausschliesslichkeit der biblischen Offenbarung, was dazu
flihren musste, den Zusammenhang des Christentums mit der Bibel, der
judischen Offenbarungsurkunde geringer erscheinen zu lassen.

Die Position R. Jakob Emdens (1697-1776), der verkiindete, dass der
Stifter des Christentums sich ebenso den Juden wie den Heiden dadurch
verdient gemacht hat, dass er einerseits die Lehre des Mose bestétigte, in-
dem er ihre bleibende Giiltigkeit bekraftigte, und andererseits die Heiden
vom Gotzendienst abwandte, indem er sie eine Moral lehrte, die mehr als
das Gesetz des Mose forderte, steht eher vereinzelt da. Dasselbe gilt von
seiner positiven Beurteilung der Kirche als einer Gemeinde zum Lobe
Gottes, deren Ziel es ist, der ganzen Welt zu verkiinden, dass es nur einen
Gott gibt, der Herr des Himmels und der Erde ist.

Erst im 19. Jahrhundert, als die «biirgerliche Verbesserung der Ju-
den»! der Nachaufklarungszeit die Konkretisierung ihrer Emanzipations-

196



und Assimilationsbestrebungen brachte und mit der Zeit zu einer volligen
Verianderung ihrer materiellen und kulturellen Situation flhrte, traten
bessere Bedingungen fiir eine intellektuelle Vertiefung des Verhéltnisses
von Judentum und Christentum zueinander ein. Insbesondere die Zulas-
sung der Juden zur allgemeinen Bildung konfrontierte sie mit dem Erbe
christlichen Denkens in bis dahin nicht gekannter Weise. Von den das
Verhiltnis von Judentum und Christentum zueinander betreffenden Kon-
zeptionen, die im 19. Jahrhundert auf deutschem Boden entstanden sind,
verdient vor allem die Sicht R. Samuel Hirschs (1815-1889) unsere Auf-
merksamkeit. Sie entstand als Reaktion auf die Konzeption Hegels, der
auch fiir Rosenzwelg zum Hauptgegner werden sollte. Hegel ist der Mei-
nung, dass das Judentum gemeinsam mit den anderen Religionen des
Ostens von anderen nicht verlangt, dass sie sich zur Religion der Bibel be-
kehrten. Er bemerkt ein gewisses Paradox: der Gott, von dem die Juden
wissen, dass er der Herr Himmels und der Erde ist, wird von thnen als der
Gott eines Volkes verehrt. Das Erwihlungsbewusstsein erlaube nicht,
dass die erkannte und bekannte Universalitat der Offenbarung in einer
universalen prophetischen Botschaft ausmiindete. Von daher ist das Ju-
dentum fiir Hegel grundsatzlich ein Relikt, das seine historische Rolle er-
fiillt hat.

In der Antwort auf diese Konzeption Hegels unterscheidet Samuel
Hirsch? intensive und extensive Religion. Nachdem sich die intensive Re-
ligion im judischen Volk eingewurzelt hatte, kam mit dem Christentum
die Zeit der extensiven Religion, die Zeit der Ausbreitung des wahren
Glaubens unter den Heiden. Das Christentum, dessen Grundprinzip der
Verkilindigung des Reiches Gottes so ist, wie es — nach Hirsch’s Meinung
— Jesus vestanden hat, fiihrt nicht iiber das Judentum hinaus. Selbst die
johanneische Interpretation, die im Leben Jesu die Verwirklichung nicht
mehr der Idee Israels, sondern der Idee der erlosten Menschheit sieht,
bleibt seiner Meinung nach innerhalb der Grenzen des Judentums. Aus
dem positiven Inhalt des Christentums ergibt sich nach Hirsch kein Bruch
mit dem Judentum. Das Christentum in seinem tiefsten Wesen, das mit
dem Judentum identisch ist, 1st Mission des Judentums. Der Bruch, von
Paulus initiiert, ist — seiner Meinung nach — verursacht durch die falsche
Deutung des Judentums als einer Gesetzesreligion, dic dem Menschen
nicht die Kraft gibt, Gutes zu tun. Aus diesem Grunde ist es unter dem
Einfluss des Heidentums zum alleinigen Weg zur Erlosung umgedeutet
und den Erfordernissen der Mission Jesu angepasst worden. Dieser
Schritt des Paulus muss durch Riickkehr des Christentums zu seiner ur-
springlichen Gestalt riickgingig gemacht werden. Diese Riickkehr ereig-
net sich in der Zeit des Messias, in der intensive und extensive Religion in
der absoluten Religion eine Einheit bilden werden. In dieser Konzeption

197



hat das Christentum nicht seinen eigenstindigen Wert. Es hat ihn nur in-
soweit, als es urspriinglich identisch mit dem Judentum war und letztend-
lich wieder sein wird.

Rosenzweigs Studium und Titigkeit fallen in den Anfang des 20.
Jahrhunderts, als der Assimilationsprozess der Juden deutlich nicht nur
positive Folgen zeitigte. Sein Ergebnis waren nicht nur kulturelle und ma-
terielle Leistungen, oder eine gewisse Verbesserung in staatsbiirgerlicher
Hinsicht. Sein Preis war ebenso ein fortschreitender Verlust an judischer
religioser Identitat.

Rosenzweig Familic und der Kreis seiner engsten Bekannten und
Freunde war nur sehr lose mit der religiésen Tradition verbunden. Es war
dies cher eine Trotzhaltung wegen nicht erfiillter Emanzipationserwartun-
ge besonders im Bereich der politischen Gleichberechtigung. Diese Ver-
bundenheit beschrankte sich auf eine eher dusserliche Beteiligung als inne-
re Anteilnahme an gelegentlichen liturgischen Feiern resp. Gottesdiensten.
Hingegen war die Offenheit dieses Kreises flr alles, was das damalige
Deutschland ausmachte, und flr die abendlindische spatchristliche Kul-
tur bedingungslos. Wiederentdeckung und Wiirdigung der eigenen judi-
schen Werte waren gleichermassen stark erschwert durch das Fehlen an
Bereitschaft seitens der Christen, die Werte der religiosen Erfahrung des
Judentums anzuerkennen. In solcher Umgebung und solcher Atmosphire
ist Rosenzweig aufgewachsen und erzogen worden.

Sein anfianglicher Relativismus, verbunden mit einer bemerkenswer-
ten Anpassungsfiahigkeit, scheint weniger Ergebnis historischer Methode
zu sein; vielmehr ist der Historismus die natlirliche theoretische Formulie-
rung spontaner relativistischer Erkenntnishaltung geworden.

2) Rosenzweigs Haltung gegeniiber der Taufe Hans Ehrenbergs

Aus dieser Atmosphire erwichst Verstindnis und geradezu Rechtferti-
gung fiir die Entscheidung des Cousins und Freundes Hans Ehrenberg,
der 1911 — die Konsequenz aus der geistigen Verfassung des Judentums
zichend — die Taufe annimmt. Diese Absicht war schon lange zuvor in der
Familie diskutiert worden.

In einem Brief an die Eltern vom 2. November 1909 nahm Rosen-
zweig zu den Vorbehalten gegeniiber dem von Hans geplanten Schritt fol-
gendermassen Stellung: «Eine Beschamung kann ich aber in der ganzen
Sache nicht sehen. Es ist doch sehr schon, dass es eine Moglichkeit gibt,
wenigstens nachtraglich und mindenstens flr seine Kinder zu einer Reli-
gion zu kommen, wenn man durch frithere Versiumnisse eine solche vor-
enthalten bekommen hat.» Und vier Tage spéter erklart er im folgenden
Brief nach Hause zusitzlich: «Uber Hans denken wir eben verschieden

198



(...) Wir sind in allen Dingen Christen, wir leben in einem christlichen
Staat, gehen in christliche Schulen, lesen christliche Blicher, kurzum, un-
sere ganze ‘Kultur’ ist ganz und gar auf christlicher Grundlage; deshalb
gehort fur den, der kein hemmendes Moment in sich hat, weiter nichts als
der ganz leichte Entschluss — die ‘drei Besuche’ — dazu, um das Christen-
tum anzunehmen. Das Judentum kann man im heutigen Deutschland
nicht ‘annehmen’»3.

Neben dem kostbaren Zeugnis vom Geist der Epoche, deren Kind
Rosenzweig war, und der Doppeldeutigkeit der Assimilation, gewidhren
uns diese Satze gleichermassen Einblick in sein Verhéltnis zum Judentum
wie zum Christentum am Vorabend grundlegender Veridnderung in sei-
nem Leben. Das Judentum ist ihm danach «ein leeres Portomonnaie», das
Christentum hingegen hat «die Hand voll Geld».#* Das Ubergewicht des
Christentums ist ein faktisches, messbares vor allem an den Werten der
Kultur. Das Judentum hatte im kulturellen Wettstreit verloren, und Ro-
senzweig schien es, dass es nicht den weltanschaulichen Hunger der jun-
gen Generation der Deutschen jidischer Herkunft stillen konnte.

3) Die Dynamik der Bekehrung Rosenzweigs

Das bedeutete jedoch nicht, dass fiir Rosenzweig das Christentum
oder die Religion tUberhaupt dieses Bediirfnis befriedigen konnte. Kurze
Zeit schien es Rosenzweilg so als ob die Philosophie diese Aufgabe erfiillen
konnte. Weitere und zudem eingehendere Beschiftigung mit Hegel in hi-
storischer Perspektive, die unter anderem in der heute schon klassischen
Abhandlung tiber Hegel «Hegel und der Staat» miindete, offenbarte Ro-
senzweig als Historiker der Philosophie jedoch die ganze Relativitit und
damit Falschheit des Hegel'schen Standpunktes, der sich ithm als einer
von vielen und nicht als ein absoluter zeigte.

Gleichzeitig stellten 1hn die Hegelstudien jedoch in ganzer Schirfe
vor die Bedingungslosigkeit der Frage nach der Wahrheit, der sich nicht
entziehen lasst, der Frage nach der Wahrheit nicht als einer Schulfrage,
auf die man in der dritten Person zu antworten hitte, also rein fachlich,
sondern als einer letzten personlichen Frage, auf die man in der ersten
Person zu antworten hat. Die Bedingungslosigkeit dieser Frage ist keine
nur theoretische, sondern ergibt sich aus dem Zweifel, der alle Merkmale
einer intellektuellen und geistigen Krise triagt.

Rosenzweig hat sich nicht vorgestellt, dass fiir einen modernen gebil-
deten Menschen eine solche Antwort religioser Glaube sein konnte, d. h.
dass neben neutralem Reden iiber Religion ebenso eine Rede in der ersten
Person vom Standpunkt bewusst angenommenen Glaubens an die Offen-

199



barung ohne Verzicht auf kritisches Denken moglich i1st. Der Nachaufkli-
rungs- und postidealistische Konflit zwischen Glauben und Vernunft kon-
kretisiert sich bei Rosenzweig in der aus dem eigenen Zweifel erwachsenen
philosphischen Frage, ob und wie Offenbarung moglich ist. Die Kon-
kretisierung dieser Frage nach der Offenbarung erfolgt im Dialog mit drei
Freunden, getauften Juden, und zwar mit dem o.e. Cousin Hans Ehren-
berg, mit seinem und Hans’ Cousin Rudolf Ehrenberg und insbesondere
mit Eugen Rosenstock. Dieser Dialog erreicht seinen Hohepunkt im Som-
mer 1913 in Leipzig.

Rosenzweig anerkannte damals theoretisch, dass die Annahme einer
geschichtlich-tibergeschichtlichen Offenbarung eine Antwort auf seine,
aus der relativistischen Erkenntnishaltung resultierenden Fragen und
Zweifel sein konnte. Nicht sah er jedoch die Moglichkeit objektiver Aner-
kennung eines solchen Schrittes fiir sich, den alles relativierenden Histori-
ker. In Rosenstock hingegen begegnete er einem jungen Gelehrten, einem
Rechtshistoriker mit vielversprechender Universititskarriere, der seine
Argumente allein durch die Tatsache entkriftete, dass er eine Entschei-
dung getroffen hatte, dass er in seinem Denken und Reden anstelle verob-
jektivierender, jeden Inhalt geduldig ertragender Rede in der dritten Per-
son gewagt hatte, eine Offenbarung anzunehmen, dieser Offenbarung da-
bei als Mensch antwortend, der niemandem seine eigene Verantwortung
fiir Wort und Denken, fiir sein eigens «Ja» oder «Nein» abnahm. Rosen-
stock wies Rosenzweig die Moglichkeit der Offenbarung weniger theore-
tisch als vielmehr praktisch als Bedingung fiir die Moglichkeit unaufgeb-
barer Verantwortung fiir das gehorte und gesprochene Wort. Rosenzweig
begegnete in Rosenstock einem Menschen, der seine eigene Verantwor-
tung als eines Denkers und Horers des Wortes nicht einem System, einer
Methode oder auch einem Zeitgeist unterwarf, der ithm mit seiner eigenen
Antwort auf die Offenbarung, in Verantwortung fiir sich, den Urquell der
Sprache und des Denkens aufzeigte, aus dem ein jegliches Wort, und ins-
besondere das ureigenste aller Worte — das «Ich» lebt und sich erneuert.

Einige Monate nach dem entscheidenden Gesprich mit Rosenstock,
das in Leipzig am 7. Juli 1913 stattgefunden hatte, schrieb Rosenzweig an
Rudolf Ehrenberg: «Dass ein Mensch wie Rosenstock mit Bewusstsein
Christ war (...), dies warf mir meine ganze Vorstellung vom Christentum,
damit aber von Religion tiberhaupt und damit von meiner Religion, tiber
den Haufen»>. '

Rosenzweig meinte, dass sein Judentum begrifflich hinreichend
christlich war, um sich mit seinem Gesprichspartner in der Einheit des
Glaubens zu wahnen. Der Dialog mit Rosenstock machte thm stattdessen
bewusst, dass es diese Gemeinschaft des Glaubens nicht gab, dass weder
eine begriffliche Christianisierung des Judentums noch eine Judaisierung

200



des Christentums eine solche schafft, denn es wurde thm klar, dass es in
seiner Sicht der Welt fiir das Judentum keinen Platz mehr gab. Die Begeg-
nung mit Rosenstock zeigte Rosenzweig einerseits die Moglichkeit der Of-
fenbarung nicht so sehr als einer dusserlichen Autoritit, die durch die
Vernunft gerechtfertigt werden misste, sondern als einer Grunderfah-
rung, die die allgemeine Bedingung der Moglichkeit, der Bejahung wie der
Verneinung ist, die Bedingung der Verantwortung fiir das Wort, der alles
Denken untergeordnet ist und aus der es lebt. Andererseits aber zeigte sie
thm die Richtigkeit des Standpunktes der christlichen Mission, deren er-
ster und nattrlicher Adressat die Juden waren.

Rosenzweig will die Taufe als bewusster Jude und nicht als Heide an-
nehmen, der er de facto war. Von daher sollten die intensive Beschafti-
gung mit der jlidischen Tradition und die Teilnahme am Synagogengot-
tesdienst Teil seiner Vorbereitung auf die Taufe sein, die Taufe selber eine
im 20. Jahrhundert vollzogene Wiederholung des Schrittes vieler Juden
aus der Anfangszeit der Christenheit.

Dieses Vorgehen zeugt davon, dass er sich bewusst war, dass die be-
sondere Beziehung des Christentums zum Judentum nicht nur der Ge-
schichte angehort, sondern dass sie ein standiges Bedirfnis der Kirche al-
ler Zeiten ist, resultierend aus der Tatsache, dass man das Alte Testament
nicht vom Neuen trennen kann. Das Christentum bedarf des Alten Testa-
mentes als etwas lebendigem um seiner eigenen Lebendigkeit willen. Man
kann sagen, dass Rosenzweig die Lebendigkeit der Offenbarung des Alten
Testamentes dank der Konfrontation mit dem Christentum entdeckt hat.
Mit solchem Vorsatz wendet er sich dem Judentum zu und entdeckt et-
was, was ihn zur Revision der Entscheidung fiihrt, namlich zur Verweige-
rung der Taufe. Er entdeckt ndmlich das Alte Testament als den «eigen-
sten Besitz»® und gleichzeitig entdeckt er die permanente Aktualitit der
Lebendigkeit Israels in der Heilsgeschichte. In ihm geschieht eine Bekeh-
rung in der Bekehrung, die keineswegs eine Negierung des Christentums,
sondern die Konsequenz aus der Uberzeugung zu zichen bedeutet, dass
das Schicksal der Offenbarung in der Welt, also die christliche Sendung
selbst eines lebendigen Judentums bedarf. Rosenzweig entdeckt die heils-
geschichtliche Rolle des Judentums und damit zugleich einen Platz fur
sich als Juden. Die Entdeckung des Judentums als des eigenen Besitzes er-
eignete sich wesentlich wahrend der Teilnahme am Gottesdienst zum jlidi-
schen Neujahr und insbesondere wahrend des Gottesdienstes am Versoh-
nungstag im Oktober 1913.

Als Rosenzweig in einem Brief an Rudolf Ehrenberg die Zurilicknah-
me seiner Entscheidung, die Taufe anzunehmen, mitteilt, schreibt er:
«Was Christus und seine Kirche in der Welt bedeuten, daruber sind wir
einig: es kommt niemand zum Vater denn durch ihn (Joh 14,6). Es kommt

201



niemand zum Vater — anders aber wenn einer nicht mehr zum Vater zu
kommen braucht, weil er schon bei thm isz. Und dies ist nun der Fall des
Volkes Israel (nicht des einzelnen Juden). Das Volk Israel, erwihlt von
seinem Vater, blickt starr iiber die Welt und Geschichte hintliber auf jenen
letzten Punkt, wo dieser sein Vater, dieser selbe, der Eine und Einzige —
‘Alles in Allem’ — sein wird»”’. Nach Rosenzweigs Meinung nimmt Israel
dieser Hoffnung wegen alle Last der Verfolgungen, der dusseren Entfrem-
dung und inneren Ungebrochenheit auf sich. Es ist Zeichen der Weltver-
neinung, so wie das Christentum mit seinem Skandalon des Kreuzes Zei-
chen der Weltbejahung ist. Bewusst und nicht zufillig wurzeln Synagoge
und Kirche in der einen eschatologischen Hoffnung als Affirmation und
Negation der Welt und bediirfen einander so, wie das «Ja» des «Nein» be-
darf, und wie das «Nein» des «Ja» bedarf. Zwischen der christlichen Sen-
dung und Weltarbeit unter dem Zeichen des «Ja» und dem jiidischen Er-
wihlungsbewusstsein, das seine ganze Kraft auf das eigene Uberdauern
und Leben als Zeichen der Weltverneinung verwendet, wird einst am
Ende der Zeiten Gott selber vermitteln. Hier ist kein Platz fiir eine (dia-
lektische) Vermittlung und eine Synthese, die nicht der Geschichte und ih-
ren Machten, sondern nur Gott zusteht. Christen und Juden sind aufei-
nender angewiesen. Die Christen sind auf die Juden angewiesen in dem,
was 1thnen die Arbeit an der Ausbreitung der Offenbarung in der Welt er-
moglicht, ohne der eigenen Identitit durch volliges Aufgehen in dieser
Welt verlustig zu gehen, ohne das eschatologische Ziel aus den Augen zu
verlieren, an das sie gerade das Dasein Israels erinnert. Die Juden sind auf
die Christen angewiesen, denn deren Sendung in der Welt erlaubt ihnen,
ihr cigenes Leben zu leben und auf diese Weise unzerstorbarer Beweis fiir
die Historizitat der Offenbarung zu sein. Historizitiat und tbergeschichtli-
che Universalitat der Offenbarung verlangen das gleichzeitige Dasein von
Israel und Kirche.

Von nun an sollte Rosenzweigs ganzes Bemiihen neben der Suche
nach einer philosophisch relevanten Antwort auf die Frage nach der
Moglichkeit der Offenbarung in erster Linie auf das Studium des Juden-
tums und danach erst auf die Vertiefung judischen Lebens gerichtet blei-
ben. Das intensive Eindringen ins Judentum begleitet der Dialog mit
Christen, dessen Ziel es ist, von seinen Gesprachspartnern die Anerken-
nung der bleibenden Aktualitat der judischen Sonderexistenz in der Heils-
geschichte vom christlichen Standpunkt aus zu erlangen. Es geht um An-
erkennung dessen, dass die Juden und ihr Leben fiir die Kirche nicht als
etwas Vergangenes, sondern als etwas Gegenwirtiges eine Notwendigkeit
sind, und zwar um der Wahrhaftigkeit ihrer Sendung in der Welt willen,
von der das Schicksal der Offenbarung abhangt. Das Schicksal der Offen-
barung kann den Juden nicht fremd sein und ist es nicht. Mit anderen

202



Worten, Rosenzweig verlangt von seinen christlichen Freunden die Aner-
kennung des eigenen judischen Standpunktes als richtig ebenso von threm
Standpunkt aus, also den Verzicht auf die Judenmission. Und er versteht
diesen Dialog mit den Freunden als eine Fortsetzung des von der Ge-
schichte aufgeschobenen Dialoges aus den ersten Jahrhunderten der Chri-
stenheit.

Rosenzweigs Position, die alle Vermittlung zwischen dem christlichen
Sich-der Welt-6ffnen und dem jiidischen Sich-vor-ihr-verschliessen in die
Eschatologie verlagert, verdeutlicht zum einen eindeutig die wechselseitige
Abhingigkeit der Christen und Juden voneinander bei gleichzeitiger Ei-
genstandigkeit. Zum anderen jedoch entwirft er, indem er die historische
Faktizitit und iibergeschichtliche Universalitit der Offenbarung zwei ver-
schiedenen Subjekten als je exklusiven raison d’étre zuschreibt, ein un-
wirkliches Bild ebenso der Geschichte Israels wie der Kirche, so als ob Is-
rael ausserhalb von Welt und Geschichte existierte und sich das Wesen
des Christentums nur auf eine dusserliche Sendung beschrankte.

4) Judentum und Christentum im «Stern der Erlosung»

Die Notwendigkeit einer gewissen Hypostasierung Israels bei gleich-
zeitiger ldentifizierung des Wesens des Christentums ausschliesslich mit
seiner universalen Sendung ergibt sich aus Rosenzweigs Schwierigkeit mit
der Trinitdtstheologie und insbesondere der Inkarnationslehre. Fir
Rosenzweig — in Ubereinstimmung iibrigens mit der gesamten theologi-
schen Uberlieferung Israels — bedeutet diese Theologie eine Verwischung
des Gottesbegriffes. Es ist dies der Preis der Sendung, der Preis des Sieges
iber das Heidentum. Nach Rosenzweig kann sich der Christ nicht vorstel-
len, «dass Gott selbst, der heilige Gott, sich so zu ihm herablassen konnte,
wie er es verlangt, er werde denn anders selber Mensch. Das zuinnerst in
jedem Christen unvertilgbare Stiick Heidentum bricht da hervor. Der Hei-
de will von menschlichen Gottern umgeben sein, es gentigt ihm nicht, dass
er selber Mensch ist: auch Gott muss Mensch sein. Die Lebendigkeit, die
ja auch der wahre Gott mit den Goéttern der Heiden gemein hat, dem
Christen wird sie nur glaublich, wenn sie in einer eigenen gottmenschli-
chen Person Fleisch wird»®.

Diese permanente Bedrohung des Gottesbegriffes hingt nach Ro-
senzweig damit zusammen, dass die Christen — anders als die Juden — den
«Ursprung der Offenbarung», der das Christentum zweifellos sein «un-
leugbares, faktisches und dauerndes Sein» verdankt, nicht in threm «In-
nern mit sich herumtragen», sondern durch «Wiedergeburt» an ihm teil-
haben, d.h. sie finden diesen Ursprung «nicht in sich, sondern in Chri-

203



stus»?. Christsein beruht nach Rosenzweig nicht auf der Annahme irgend-
einer dogmatischen Lehre, sondern auf der Unterwerfung des eigenen Le-
bens unter das Leben Christi, um hernach das eigene Leben als Folge des
Wirkens der von Christus ausstromenden Kraft zu erleben. Auf diese
Weise entzieht das Christentum dem Heidentum die Grundlagen und tut
dies, indem es immer am Anfang des Weges bleibt, indem es immer vor
der Notwendigkeit der Sendung steht, die stets von neuem begonnen wird.

Die Offenbarung selber verlangt, dass die jiidische «weltabgekehrte
Innerlichkeit» erginzt wurde durch die «weltzugekehrte Selbstentiusse-
rung», d.h. durch das Zeugnis nach aussen, mit dem jedoch untrennbar
eine dreifache Gefahr der Ruckkehr ins Heidentum verbunden ist, sei es
in Gestalt der idealistischen Beschrankung Gottes auf die Idee des Gei-
stes, sei es in Gestalt der Apotheosierung eines Menschen, sei es schliess-
lich in Gestalt der Pantheisierung der Welt!©.

Diese Kritik des Christentums verkniipft Rosenzweig mit der Aner-
kennung des christlichen Weges der Offenbarung um der universalen Be-
deutung der Offenbarung willen. So wie einst das Christentum an seinen
Anfangen die Kritik am Judentum mit der Notwendigkeit seiner Aner-
kennung um der Offenbarung willen verband, so geschieht auch hier bei
Rosenzweig etwas Anhliches nur in umgekehrter Richtung. Rosenzweigs
Ansicht, dass das christliche Dogma die Moglichkeit einer monistisch-
idealistischen neuheidnischen Reduktion in sich trdgt, stiitzt sich, wie es
scheint, darauf, dass nach seiner Sicht die Idee der Inkarnation zur Ma-
trix fiir Hegels monistische Dialektik der Identitit wurde. Daher ist die
Kritik des christlichen Dogmas in erster Linie eine Zuriickweisung seiner
monistischen, vor allem Hegel’schen Interpretation.

Diese Kritik an den monistich-idealistischen Gefahren hingegen kon-
nen und sollten wir als nicht geringen, dem christlichen philosophisch-
theologischen Denken erwiesenen Dienst wiirdigen, umso mehr als sie als
kritische Selbstreflexion der Vernunft iiber die eigenen Grenzen und Mo-
glichkeiten im Rahmen der Frage nach den Moglichkeiten der Offenba-
rung geschieht, also im Kontext brennender Probleme von nicht geringer
Bedeutung fiir die Auseinandersetzungen des Christentums mit der Ein-
seitigkeit modernen Rationalismus.

Fir Rosenzweig, der Offenbarung als dialogisches «Erleben», das
schon immer die Bedingung der Moglichkeit menschlicher Verantwortung
fur das Wort gewesen ist, und zugleich als ein geschichtliches «Ereignis»
auffasst, worunter er versteht, wie sich die Offenbarung des Gottlichen
Namens ereignet hat, ist einziger Mittler der Offenbarung die menschliche
Sprache, das Wort. Die so gefasste Historizitidt der Offenbarung als ein
Ereignis, das sich als gewohnliche Erneuerung eines transzendentalen Er-
lebens kundtut, also ohne das Element der Neuartigkeit und der einem

204



Ereignis eignenden Unberechenbarkeit, verlangt nach einer besonderen
Garantie. Solche Garantie ist fir Rosenzweig das Faktum des Daseins Is-
raels als des erwihlten Volkes, dem man durch Geburt angehort, d.h. des-
sen Einzigkeit und Kontinuitiat durch das Blut garantiert ist. Von daher
ist die Sorge um das jiidische Erwihlungsbewusstsein und im Zusammen-
hang damit um die jidische Sonderexistenz eine Notwendigkeit, und das
nicht nur im Sinne geistiger Anstrengung, sondern ganz gewohnlich 1m
Sinne biologischer Weitergabe des Lebens, die allein imstande ist, Israel
das weitere Dasein und dadurch auch die Historizitat der Offenbarung fir
alle Zeiten zu sichern. Die Israeltheologie als die Theologie des auserwihl-
ten Volkes erfiillt bei Rosenzweig dieselbe Aufgabe wie im Christentum
die theologische Lehre der Inkarnation.

Judentum und Christentum bediirfen einander und konnen nicht das
eine im anderen aufgehen. Sie miissen ihre jeweilige Besonderheit wahren
unabhdngig von den Gefahren. Das bedeutet, dass Israel keine andere
Sendung als die Aufrechterhaltung des eigenen Daseins durch Zeugung
von Nachkommenschaft hat, durch die seine Hoffnung auf ein ewiges Le-
ben eine Garantie in der Gegenwart findet. Und es erfullt diese seine Sen-
dung im Bewusstsein, dass der Gott Israels der Gott aller ist, dass das
Menschsein eines Juden kein vom Menschsein anderer Menschen ver-
schiedenes ist und dass die jidische Welt die Welt aller Menschen ist, d.h.
also im Bewusstsein der Universalitit dessen, was das Eigene ist. Aber
dieses Bewusstsein kann keine Sendung bis an die Enden der Erde erzeu-
gen, es braucht nur den Lauf des eigenen Lebens zu sichern, das kein
«Wachsen», sondern ein «Warten»!! aut die Bestdtigung der Wahrheit
der Hoffnung ist, an der es durch Geburt teilhat, was klar eine universale
Sendung unmdoglich macht. Jude ist man entweder durch Geburt oder ist
es liberhaupt nicht und kann es selbst durch Konversion nicht werden.
Durch Konversion, durch Wiedergeburt kann man nur ein Christ werden,
der «von Naturwegen als ein Heide» geboren ist.!?2 Das Christentum ist
folglich die notwendige Ergidnzung des Judentums, aber es eliminiert nicht
die Gefahren, die Israel begleiten, wenn es sein eigenes Leben, seine eigene
Erwihlung, seine Heilsgewissheit lebend, sich vor der Welt verschliesst
und sie negiert oder sie geradezu verachtet.!?® Das ist der Preis, dank dem
die Historizitdt der Offenbarung auf Dauer gewahrt bleibt. Um ihretwil-
len bedarf das Christentum Israels, dessen Dasein gegenuiber den ihm dro-
henden Gefahren allerdings nicht immun macht.

Uber die Weise, wie das Christentum Israels bedarf, schreibt Rosen-
zweig: «Ob Christus mehr ist als eine Idee — kein Christ kann das wissen.
Aber dass Israel mehr ist als eine Idee, das weiss er, das sieht er. Denn wir
leben. Wir sind ewig, nicht wie eine Idee ewig sein mag, sondern wir sind
es, wenn wir sind, in voller Wirklichkeit. Und so sind wir dem Christen

205



das eigentlich Unbezweifelbare. Der Pfarrer argumentierte schliissig, der
dem grossen Friedrich, gefragt nach dem Beweis des Christentums, erwi-
derte: ‘Majestit, die Juden’. An uns konnen die Christen nicht zweifeln.
Unser Dasein verblirgt ihnen ithre Wahrheit. Darum ist es vom christli-
chen Standpunkt aus nur folgerecht, wenn Paulus die Juden bleiben lasst
bis zum Ende, bis ‘die Fiille der Volker eingegangen ist” (Rom 11,25),
eben bis zu jenem Augenblick, wo der Sohn die Herrschaft dem Vater zu-
rickgibt» 14,

Um diese Position zur Géinze verstehen und wiirdigen zu konnen,
miuissen wir uns die Folgen der rationalistischen, historischen Kritik an
der Offenbarung in der protestantischen liberalen Theologie vergegenwir-
tigen, die schrittweise auf deren Historizitat als theologisches Argument
verzichtete. In diesem Kontext entpuppt sich Rosenzweiges Position als
ein dem christlichen Denken Entgegenkommen und gleichsam, wenn man
so sagen darf, als ein Hilfsangebot ihm gegentliber durch Erinnerung an
die Unaufgebbarkeit der Historizitit der Offenbarung. Nach Rosenzweig
konnen die Juden deswegen, welil sie da sind, nicht zur Idee gemacht wer-
den, durch die Idee des erwihlten Volkes ersetzt werden. Wenn sie wegge-
gangen wiren wie Christus, wenn sic nur die Juden des Alten Testa-
mentes, also eine geschichtliche Erinnerung geblieben waren, wiirden sie
nicht zum Begriff, zur Idee cines Volkes geworden sein, so wie Jesus flir
viele, auch Christen zum reinen Ideal eines Menschen geworden ist. Sol-
cher Idealisierung widersetzt sich die Leibhaftigkeit Israels, deren parado-
xe Bestitigung fir Rosenzweig auch der Antisemitismus der Christen ist.

Daraus ist zu ersehen, dass zwischen der Gefahr fir die Juden und
der fiir die Christen ein gewisser Unterschied besteht. Die jiidische Gefahr
der Verachtung der Welt und ihrer Negierung durch ein Sich-in-sich-Ver-
schliessen ist bei letzter Abwagung so sehr gefihrlich nicht, weil der Jude
— anders als der Christ, der immer vormaliger Heide ist — nicht aus sich
herausgehen muss, um erlost zu werden. Deswegen ist ihm sein Sich-in-
sich-Verschliessen letztlich keine Gefahr. Es ist keine Riickkehr zum tragi-
schen, dumpfen und einsamen Sein des Heiden. Der Christ hingegen muss
stindig, um die Offenbarung der Welt bringen zu kénnen, um Christ zu
sein, aus sich heraustreten, auf sich verzichten.

In dem Rosenzweig das Problem so darstellt, scheint er seine eigene
Konzeption der Offenbarung als eines dialogischen Erlebnisses zu verges-
sen, durch das das Bewusstsein der Verantwortung flir das Wort und vor
dem Wort geweckt wird und sich stets von neuem erneuert. Diese Verant-
wortung des Juden scheint hier durch einen biologischen Determinismus
neutralisiert oder — wenn man so will — einer eigentumlichen Dialektik
geopfert worden zu sein, die die Historizitat der Universalitit entgegen-
setzt. Bei der Entfaltung dieser Dialektik, die zur Rettung der Historizitit

206



der Offenbarung jegliche Vermittlung zwischen dem jidischen, biologisch
garantierten Erwahlungsbewusstsein und der Notwendigkeit einer Sen-
dung bis an die Enden der Erde konsequent vermeidet, scheint Rosen-
zwelg zu vergessen, dass ein Heide von Geburt aus ein Nachkomme
Adams ist, und dass eine Jude von Geburt aus auch nichts anderes ist.
Das Fehlen dieser Vermittlung resultiert hochstwahrscheinlich aus dem
Versuch, jegliche Christologie zu vermeiden.

Indem Rosenzweig versucht, sein personliches «Ja» zum geoffenbar-
ten Namen mit seinem personlichen «Nein» zum Christus des Glaubens in
Einklang zu bringen, sicht er zugleich, dass es kein anderes Subjekt fir die
universale Sendung geben kann als die Kirche, wenn Israel mit seinem
Dasein die Historizitidt garantieren soll. Rosenzweig scheint der Wider-
sprichlichkeit seiner Position gewairtig zu sein. Fuhlt er doch, dass sein
«Ja» zur Offenbarung zugleich ein «Ja» in Richtung Kirche bei gleichzeiti-
gem «Nein» zu Christus enthilt, durch dessen Kraft diese Kirche lebt,
aber er versucht keine intellektuellen Konstruktionen, um diesen Wider-
spruch aufzulésen oder zu meutralisieren, sondern bemerkt nur, dass es
letztendlich Sache Gottes ist, die Wahrheit der messianischen Hoffnung
zu bestitigen, die seiner Meinung nach hier auf Erden geteilt bleiben
muss. Rosenzweig entgeht auf diese Weise der Versuchung einer apriori-
schen Kldarung dessen, was unaufgebbare Verantwortung des Horers des
Wortes bleibt, unabhingig davon, ob er als Jude geboren wurde oder
auch nicht.

ANMERKUNGEN

1. So der Titel des Besuches von Chr.W. Dohm (Uber die biirgerliche Verbesserung
der Juden, 2 Bde, Berlin-Stettin 1781-83), das erheblichen Einfluss auf die Form der
Emanzipation der Juden in Oesterreich und Deutschland hatte.

2. Vgl. S. Hirsch, Die Religionsphilosophie der Juden, Leipzig 1842.

3. F. Rosenzweig, Gesammelte Schriften, Bd.l: Briefe und Tagebiicher, Den Haag
1979, S.94f.

4.a.a.0. S.94.

5. Brief vom 31.10.1913, in: a.a.0. S.133.

6. Brief vom 30.08.1920 an F. Meineke, in: a.a.0. S.680.

7. Brief vom 31.10.1913, in:a.a.0. S.134f.

8. F. Rosenzweig, Gesammelte Schriften, Bd.II: Der Stern der Erlésung, Den Haag

1974, S.388.
9.a.a.0. 5.441.
10. a.a.0. S.452f,vgl. auch S.447.
11. a.a.0. S.364f.
12. vgl. a.a.0. S.440f und S.415.453.
13. vgl. a.a.0. 5.452f.
14. a.a.0. S461f.

207



	Aufgeschlossene Begegnung : Franz Rosenzweigs Konzeption der Beziehung zwischen Judentum und Christentum

