
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 46 (1990)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

D. O. Rufeisen - Dieter Corbach. DANIEL OSWALD RUFEISEN, DER MANN AUS
DER LÖWENGRUBE. Scriba Verlag Köln 1989, Spurensuche jüdischen Wirkens 3.

(59 Seiten, zahlreiche Fotos und Dokumentationen).
Wer kennt den «Fall Rufeisen» nicht, der um 1962 durch die Weltpresse ging, als

der Karmeliterpater, den man in Israel «Bruder Daniel» nennt, vor dem Obersten
Gerichtshof Israels einen Prozess führte um seine Anerkennung als «Jude». Er verlor zwar
diesen auch allgemein und grundlegend bedeutsamen Rechtsstreit, ist jedoch inzwischen
ein «Israeli», der stolz auf seine Staatsbürgerschaft ist, die er durch normale Einbürgerung

erworben hat. D.R. dazu: «Als ich hierherkam, wurde ein getaufter Jude völkisch
nicht als Jude betrachtet. Ich hatte keine andere Wahl, als vor das höchste Gericht zu
gehen... Was ich verlangt habe, war eine Revolution. Aber man macht im höchsten
Gericht keine Revolution. Ich bin aber überzeugt, dass die Sache einmal geregelt wird auf
dem Wege der normalen Evolution».

Richter Cohen in seinem Minderheitsvotum: «... Wenn ich meinen ehrenwerten
Freund, den Richter Silberg, richtig verstanden habe, so ist er der Meinung, dass die
Kontinuität der Geschichte Israels von den schrecklichen Tagen der Vergangenheit bis
zu unseren Tagen uns verhindert, jemals jemanden als Juden zu betrachten, der der
katholischen Kirche beigetreten ist, obwohl diese nicht mehr unser geschworener Feind
ist. Ich kann einer solchen Art historischer Kontinuität nicht beipflichten. Es hegt im
Wesen des historischen Fortschritts, dass Zeit und Begriffe, Denkweisen und kulturelle
Werte sich ändern und dass eine beständige Verbesserung in Lebensweise und Gesetz
erfolgt».

D.R. hatte eine Frage aufgeworfen, die selbst unter Juden bis heute nicht zweifelsfrei

beantwortet ist und vielleicht nie abschliessend beantwortet werden kann: Wer ist
Jude? -

In einem mitgeschnittenen Vortrag vor Schülern in Köln 1983, der den Hauptteil
der Schrift ausmacht, erfahren wir in der ihm eigenen bescheidenen und schlichten Art
die dramatischen Ereignisse seines Lebens:

1922 in Galizien geboren als Sohn jüdischer Eltern, die beide gut Deutsch
sprachen. Er hat sie nach seiner Trennung auf der Flucht vor der deutschen Armee am
11.9.1939 nie mehr gesehen. Abitur, zwei Jahre in einem selbstgegründeten zionistischen
Kibbuz «Akiba» in Wilna. Am 22.6.1941 erneute Flucht vor den Deutschen, die auf
Juden Razzia machten, Festnahme, Arbeit als Schuster für die Gestapo, erneute Flucht
nach Turez/Weissruthenien, diesmal ohne den «gelben Stern». Dort hatte man gerade
die gesamte jüd. Bevölkerung erschossen. Arbeit als Dolmetscher für die weissrutheni-
sche Polizei mit der deutschen Gendarmerie, ausgestattet mit einer SS-Uniform.
Waffenschmuggel in das Ghetto Mir, dessen Juden er grossteils im Aug. 1943 zur Flucht
verhelfen konnte, nachdem er von der «J-Aktion» erfahren hatte. Durch ein Wunder
und die Menschlichkeit des ihm vorstehenden deutschen Polizeimeisters konnte er zu
Nonnen fliehen, die in einem jüd. Haus neben ihrem von deutscher Gendarmerie besetzten

Kloster untergebracht waren.
D.R. dazu: «Hier habt ihr eine Stelle meiner Lebensgeschichte, wo alles zusammenläuft.

Da ist ein Jude, katholische Schwestern, die in die Kirche gehen und beim Verle-

182



sen der Geschichte vom barmherzigen Samariter verstehen, was geschehen soll». Er
begann das Neue Testament zu lesen, aber mit den Augen eines Juden: «Ich habe durch
Christus wieder zu Gott gefunden». Am 25.8.1942 wird er auf eigenen dringenden Wunsch

getauft. Einigemale überlebte er nur als verkleidete Nonne. Er ging zu den
russischen Partisanen, die ihn sofort als Spion zum Tode verurteilten, weil er für die deutsche

Gendarmerie tätig war; ein jüdischer Arzt rettete ihn.
Sofort nach dem Krieg trat D.R. in den Orden der Karmeliter ein, «in der

Hoffnung, dass man mich als Karmeliter nach Israel schickte»: «Das Jüdische blieb in mir
sehr stark, bis heute». Nach dem Studium wurde er 1952 zum Priester geweiht und
arbeitete als Volksprediger in Polen. Seit 1959 lebt er in Israel, wo er in Haifa unter
hauptsächlich polnischen Einwanderern aus christlich-jüdischen Mischehen arbeitet -
im Blick auf eine «hebräisch sprechende Kirche», die er die «neue Kirche» nennt, die
aber eigentlich «die uralte Kirche ist, denn sie ist die Mutter aller Kirchen». Er tut das
ohne Verdienst und ohne die (um nicht zu sagen: gegen die) offizielle Kirche. Seinen
Lebensunterhalt verdient er sich seit 18 Jahren als «Guide», als Reiseführer durch das Heilige

Land
Wir sassen ihm und seiner aus Deutschland stammenden Pastoralassistentin Elishe-

va Hemker im April dieses Jahres in seinem neuen Gemeindezentrum in Haifa gegenüber

(D. Corbach berichtet im 2. Teil über diese Arbeit). Man kann sich angesichts des

kleinen, bescheidenen, geradezu sanftmütig erscheinenden Mannes nicht vorstellen, was
er als «Daniel in der Löwengrube» durchgestanden hat, welche ungeheuere theologische
Problematik und Dramatik in seiner «judenchristlichen» Existenz samt seiner schwierigen

Arbeit in Haifa verborgen ist - zwischen Judentum, Staat Israel und einer Kirche,
die ihn als «Katakombenkirche» aussen vor lässt.

Wenn er spricht, spürt man aber alsbald etwas von seiner Dynamik, seiner tiefen
Glaubenskraft und seinem unbeugsamen Willen, diesen Weg trotz aller Angefochte-
nheit weiterzugehen. Und man glaubt ihm, wenn er uns kritisch rückfragenden
«abendländischen», westeuropäischen Christen sagt: «Ich bin kein Theologe, ich bin Seelsorger»

Hans L. Reichrath

Rosh, Lea/Jäckel, Eberhard, DER TOD IST EIN MEISTER AUS DEUTSCHLAND.
Deportation und Ermordung der Juden. Kollaboration und Verweigerung in Europa,
Hamburg 1990 (Hoffmann und Campe, 320 S., 36 DM).

«Der Tod ist ein Meister aus Deutschland» - dieser Satz aus dem Gedicht «Todesfuge»

von Paul Celan hat dem Buch über die Deportation und Ermordung der
europäischen Juden den Titel gegeben. Der in der Geschichte einzigartige Massenmord»
ging von Deutchland und besonders von Hitler aus. Aber indem er auf alle Länder im
deutschen Herrschafts- und Einflussbereich erstreckt wurde, wäre er ohne Kollaboration

in diesen Ländern nicht möglich gewesen» (11). Genau dies ist das Thema der beiden

Autoren, deren Buch auf der Grundlage eines vierteiligen Fernsehfilms entstand.
Die streitbare Journalistin Lea Rosh hat sich immer wieder für die Auseinandersetzung

mit dem Unbegreiflichen in der jüngsten deutschen Geschichte engagiert, der
renommierte Historiker Eberhard Jäckel gilt als wissenschaftlicher Experte, gehört der
«intentionalistischen» Schule an und hat im «Historikerstreit» klare Positionen gegen
die Relativierung des «Holocaust» bezogen. Gegliedert ist ihr Buch in verschiedene

183



Länderberichte, die jeweils mit einem historischen Überblick (Jäckel), dann einem Reise-

und Erfahrungsbericht (Rosh) und als Hauptteil mit Interviews von Zeitzeugen -
den Opfern - versehen sind. Dabei schwingen auch die persönlichen Töne der beiden
Autoren mit, ihre Betroffenheit, Scham, Wut und Trauer an den Orten des Geschehens.

Es ist das grosse Verdienst dieses Buches persönliche Erfahrungen dem Vergessen
entrissen zu haben, was in der Äusserung eines alten Rigaer Juden exemplarisch deutlich

wird: «Vierzig Jahre lang habe ich gewartet. Gewartet, dass jemand kommt und
meine Geschichte hören will» (39). Die Interviews zeigen, was die (überlebenden) Opfer
durchgemacht haben, die physischen und psychischen Qualen, die Leiden daran damals

- aber auch heute noch. Die Aussagen der einzelnen Personen verdeutlichen dabei was
hinter den anonymen Zahlen der Millionen Verfolgter für konkrete persönliche Schicksale

stecken.

Allerdings erfährt man ausser den vielen Details kaum neue Einsichten. Gerade
hier wäre es die Aufgabe der Interviewer gewesen, statt immer die gleichen Fragen zu
stellen, doch nach den länderspezifischen Aspekten zu fragen. Denn das Vernichtungswerk

verlief keineswegs einheitlich: während Polen rund 90% seiner jüdischen
Vorkriegsbevölkerung verlor, waren es in Dänemark nicht einmal 1 %, während es in einzelnen

Ländern zur Kollaboration der örtlichen Behörden mit den antisemitischen
Massnahmen kam, lässt sich in anderen Ländern ein weit verbreiteter Widerstand dagegen
feststellen und im Gegensatz zum deutschen war «der italienische Faschismus nicht
antisemitisch» (235).

Damit sind Aspekte genannt, die auch in der Forschung und wissenschaftlichen
Analyse noch nicht genügend berücksichtigt worden sind. Dies gilt vor allem für die

von den Autoren angesprochene Kollaboration, die den Massenmord an den Juden zu
einem europäischen Phänomen machte, ohne damit allerdings die Schuld der Anstifter
zu relativieren. Auf diese «Lücke» hingewiesen zu haben, kann als ein indirekter
Verdienst des Buches angesehen werden.

Armin Pfahl-Traughber

Gerhard Czermak, CHRISTEN GEGEN JUDEN. GESCHICHTE EINER VERFOLGUNG,

Nördlingen: Greno 1989, 429 S„ DM 44.-.
Dieses neue, umfangreiche Werk zur christlich-jüdischen Differenz von der Antike

bis in unsere Tage ist ein lesenswertes Buch - hilfreich allerdings weniger für den Fachmann

als für den allgemein interessierten Laien -, dessen Wert in der Zusammenstellung

der Fakten liegt.
Der Vf. ist bemüht, eine populärwissenschaftliche Darstellung von annähernd

zweitausend Jahren christlich-jüdischer Geschichte in Alteuropa vorzulegen, ohne sich
in den wissenschaftlichen Spezialproblemen und der bibliothekenfüllenden Literatur zu
verlieren. Naturgemäss kann bei einem solchen Vorhaben vieles nur gestreift, nur in
Entwicklungslinien aufgezeigt werden. So gelangt Cz. nach einem Parforceritt durch
Antike, Mittelalter, Frühe Neuzeit und 19. Jahrhundert recht schnell zum rassistischen
Antisemitismus der Nationalsozialisten, um dann allerdings sehr viel minutiöser die
vergangenen fast sechzig Jahre zu verfolgen. Auf den ersten 140 Seiten wird der Leser über
den Antijudaismus bei den Kirchenvätern, die Ausschreitungen während der Kreuzzüge,

die Ritualmordlegenden, den Beginn des modernen Antisemitismus in den siebziger
Jahren des vergangenen Jahrhunderts und vieles mehr informiert. Sehr viel umfangreicher

sind dann die folgenden Kapitel über die 'Judenpolitik' der Kirchen unter der na-

184



tionalsozialistischen Gewaltherrschaft und in den letzten vierzig Jahren seit Gründung
der Bundesrepublik Deutschland.

Ein Beispiel für eine gelungene Aufarbeitung des historischen Stoffes ist Cz.s
Darstellung des Antisemitismus in Deutschland im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts.
Hier erwähnt der Vf. alle wichtigen und zum Verständnis der Ereignisse und Strukturen
notwendigen Fakten. Wertvoll ist auch seine Zusammenfassung der Forschungsergebnisse

von Bering.
Demgegenüber bereitet Cz. die historische Einordnung der von ihm aufgeführten

Fakten ein grosses Problem. Da er «geschichtsphilosophische Ausgangspunkte [... ] für
schädlich» (S. 12) hält, somit jegliche metahistorische Einordnung unterlässt, geraten
viele seiner Urteile schief. Dass er sich auf der anderen Seite aber das Ziel gesetzt hat,
sich mit «Schlussfolgerungen und Wertungen» zurückzuhalten (S. 12) - diese nichtsde-
stotrotz immer wieder unternimmt -, unterstreicht nur die Gefahr, die im Verzicht auf
geschichtsphilosophische Überlegungen steckt. Ein gravierendes Beispiel dafür sind die

Aussagen und Urteile, die Cz. im Zusammenhang mit dem sog. «Historikerstreit»
unternimmt. Hierzu meint Cz., der Streit sei eine «Geschichtsverdrängung auf höchster
Ebene» (S. 12) gewesen, die mit «politischen Absichten verbunden» (S. 12/13) sei. So

war und ist aber das Thema des sog. «Historikerstreits» ja in erster Linie ein Streit über
Metahistorisches und geschichtsphilosophische Probleme. Ob es darüber hinaus «der
Gruppe konservativer Historiker [... um] eine unbefangene Identifikation mit der
deutschen Geschichte» (S. 335) geht, ist schon Interpretation einer bestimmten historischen
Forschungsmeinung, somit Darstellung einer - jedoch nicht der einzig möglichen -
Ansicht über Ursache und Stellenwert des Streites. Hier - aber auch in anderen Aussagen -
wäre Cz. besser beraten gewesen, tatsächlich nur Tatsachen sprechen zu lassen.

Leider ist auch das sehr wenig benutzerfreundliche Personen- und Sachverzeichnis
am Ende des Buches zu bemängeln. Da es nicht streng alphabetisch, sondern in einer
Mischung zwischen alphabetischem Verzeichnis und Sachregister angelegt ist, muss der
Leser immer schon genauer über den Punkt Bescheid wissen, den er im Register
nachschlagen will. Hier hätte das in populärwissenschaftlicher Absicht geschriebene Buch
mehr Rücksicht auf den 'unwissenden' Leser nehmen müssen.

Bedauerlicherweise muss auch bemerkt werden, dass das Literaturverzeichnis nicht
immer korrekt bzw. die Zitierweise nicht einheitlich ist. So stimmen z.B. die Angaben zu
Bein (S. 379), Schoeps (S. 382) und Sterling (S. 395) nicht.

Abschliessend lässt sich sagen, dass der Wert des Werkes nicht in einer abgewogenen

Interpretation der geschichtlichen Ereignisse, sondern in der Sammlung und
Zusammenstellung einzelner (freilich insgesamt unvollständiger) Fakten liegt. Wenn sich
auch vertiefte Einsichten und ein abgewogenes Urteil anhand dieses Buches nicht
gewinnen lassen, so ist es doch ein hilfreiches Kompendium zum Nachschlagen.

U. Mazura

Günter Brakelmann / Martin Rosowski (Hrsgg.), ANTISEMITISMUS. Götlingen: Van-
denhoeck & Ruprecht 1989 Kleine Vandenhoeck-Reihe 1547), 203 Seiten.

Dieser Sammelband ist hervorgegangen aus einer Vortragsreihe, die der «Verein
zur Erforschung der Kirchen- und Rcligionsgeschichte des Ruhrgebiets» parallel zu
einer Ausstellung «Kristallnacht im Ruhrgebiet» im Herbst 1988 veranstaltete. Insgesamt
vereinigt das Taschenbuch neun Vorträge, die durch z.T. umfangreiches Anmerkungsund

unveröffentlichtes Belegmaterial ergänzt werden. Den Anfang bildet Dieter Vetters

185



Untersuchung «Hebräische Bibel - antisemitischer Missbrauch» (9-26). Er beschäftigt
sich dort mit den verschiedenen Bibelzitaten, aus denen Christen bis in die Gegenwart
antijüdische Vorurteile ableiten und die moralische Minderwertigkeit der jüdischen
Religion im Vergleich zu ihrer eigenen folgern. Ausführlich wird hier - neben anderen
Bibelstellen - das bekannte Wort «Auge um Auge, Zahn um Zahn» (Ex 21,24 u.ö.) behandelt

und eine dem Text und Kontext angemessenere, keineswegs zur Diffamierung der
Juden geeignete Interpretation herausgearbeitet.

Die folgenden Artikel haben alle Fragestellungen aus der Entwicklung des
Antisemitismus im 19. und 20. Jahrhundert zum Thema. Zunächst stellt Martin Greschat mit
dem Berliner Hofprediger Adolf Stoecker und seiner Christlich-sozialen Arbeiterpartei
eine der Hauptströmungen des Antisemitismus in der Gründerzeit vor (27-51). Stoecker
trat für eine christlich-nationale Gesellschaftsordnung unter Führung des Protestantismus

ein und verband dies mit antisozialistischen, antiliberalistischen und antisemitischen

Ideen. In einem weiteren Artikel (52-75) analysiert Leonore Siegele-Wenschkewitz
das Verhalten des evangelischen Tübinger Neutestamentiers Gerhard Kittel. Nachdem
Kittel sich in den zwanziger Jahren zu einem Gegner des christlichen Antijudaismus
entwickelt hatte, vermochte er in den Jahren nach 1933 in der jüdischen Religion nur noch
eine durch Assimilation und «Rassenmischung» (64) zustande gekommene Verfallsform
zu erkennen, in der sich das Judentum durch die Verwerfung durch Gott befände. Sein
Gericht hätten die Völker an den Juden zu vollstrecken (67). - Dem Thema des
Antisemitismus in der Arbeiterbewegung widmet sich Rosemarie Leuschen-Seppel (77-96). Sie

beschreibt die weitgehend ablehnende Haltung von organisierter Arbeiterschaft und
SPD gegenüber dem Antisemitismus; jedoch weist sie auch auf Inkonsequenzen hin
sowie auf die Überzeugung August Bebels, dass der Antisemitismus «in Deutschland nie
Aussicht hat, irgendeinen massgebenden Einfluss auf das staatliche und soziale Leben
auszuüben» (94).

Das Verhalten der beiden grossen christlichen Konfessionen im Nationalsozialismus

ist Thema der Aufsätze von Günter van Norden (97-111) und Konrad Repgen (112-
146). Van Norden sieht in der Evangelischen Kirche keinen «Störfaktor im Getriebe des
3. Reiches... Ein "Störfaktor" waren hingegen jene Gruppen, Gemeinden und Einzelnen
in der Bekennenden Kirche, die es wagten, Radikale in der Nachfolge Jesu zu sein.»
(106) Im Unterschied zu dieser Einschätzung stellt Repgen die Reaktionen der katholischen

Bischöfe auf das von den Nationalsozialisten begangene Unrecht, aber auch ihren
geringen Handlungsspielraum heraus. Warum die Bischöfe sich jedoch zum Pogrom
vom 9. November 1938 nicht öffentlich äusserten, bleibt nach Repgen eine der nach wie
vor bedrückenden Fragen. In den letzten drei Artikeln werden die Entwicklung und
Funktion des Antisemitismus in der Weimarer Republik (Werner Jochmann, 147-178),
die politischen Hintergründe und Folgen des Novemberpogroms (Hans Mommsen, 179-
192) und schliesslich dessen Durchführung (Rita Thalmann, 193-203) beleuchtet.

Alle neun Artikel zeichnen sich aus durch das Interesse an der Aufklärung über
Herkunft und Entwicklung des Antisemitismus. Dementsprechend steht weniger die
Verurteilung von Personen im Vordergrund als die sachlich-engagierte Information, die
auf das Schicksal der Opfer aufmerksam macht und die Lehren aus der Geschichte zu
ziehen sucht. Denn: «So wichtig es auch immer ist, über Hitler und das nationalsozialistische

Herrschaftssystem nachzudenken, zentraler ist doch... die Frage nach den
Selbstbehauptungskräften des Individuums gegenüber kollektiven Leidenschaften, Ideologien
und säkularen Heilslehren» (Jochmann, 173). Insofern leistet das empfehlenswerte Buch
nicht nur einen Beitrag für das Verständnis der Zeit vor 1945, sondern gewinnt auch
Bedeutung für die Gegenwart.

E. Bons

186



POEZJE NOWOHEBRAJSKIE (Neuhebräische Gedichte), ausgewählt, übertragen, mit
Vorwort und Anmerkungen versehen von Aleksander Ziemnv, Warszawa: PIW 1988, 247
S. 8°. pb. 550.- zl.

1986 in erster Auflage bereits erschienen und schnell ausverkauft, liegt die Sammlung

hebräischer Gedichte in polnischer Übersetzung nunmehr in zweiter, erweiterter
Auflage vor. Eine Sammlung dieses Umfanges hat es in Polnisch bislang noch nicht
gegeben. Hier hat der Übersetzer und Herausgeber eine Pionierleistung vollbracht, auch
wenn eine Übersetzung eben nur eine Übersetzung ist, und das Lesen von Poesie in
Übersetzung von Chajim Nachman Bialik einmal mit dem "Küssen der Braut durch
den Schleier" verglichen worden ist.

Vorgestellt werden insgesamt 44 Dichter und Dichterinnen, die - von den ersten,
d.i. Ephraim Luzatto, Chajim Nachman Bialik und Saul Tschernichowski, abgesehen -
alle Repräsentanten der hebräischen Literatur des 20. Jh. sind. Die Reihe reicht von den

genannten über Jakow Fischman, Jakow Steinberg, Uri Zwi Grynberg, Natan Alter-
man, Lea Goldberg, Chajim Guri, Jehuda Amichai, T. Carmi bis Dalia Rawikowicz,
Cali Gurewicz und Maya Bejerano, um nur einige wenige Namen zu nennen. Kurzbiographien

der Autoren und einige bibliographische Hinweise schliessen den Band ab, der
für jeden des Polnischen Mächtigen eine durchaus interessante Lektüre darstellt.

S. Schreiner

John A. Howard {Hg.), DIETRICH VON BERN (1597). Würzburg: Königshausen und
Neumann 1986. 104 S. 4°. DM 48.-.

Eine literarische Kostbarkeil besonderer Art ist es, die J.A. Howard mit seiner
Ausgabe des Epos «herr ditreich» oder - wie es in der deutschen Literatur(geschichte)
genannt wird - «Jüngerer Sigenot» zugänglich gemacht hat, nämlich ein deutschsprachiges

Epos in jüdisch-deutscher Schrift, welches sich einstens, v.a. im 16. Jhd., einer gewissen

Beliebtheit unter Juden erfreut hat. Eingerahmt von Introduction (S. 7-14) mit
Bemerkungen zur Rezeption(sgeschichte) des Epos einschliesslich seiner sprachlichen
Gestalt und Textual Notes (S. 104) zur vorliegenden Ausgabe, bietet das Buch auf der
jeweils linken Seite den photomechanischen Nachdruck des Textes nach dem einzigen
erhaltenen, 1597 durch Isaak b. Aharon Prosnitz in Krakau besorgten, jetzt in der Bayerischen

Staatsbibliothek in München befindlichen Druck und auf der jeweils rechten Seite
eine Transkription desselben «in quasi-late 16th century / early 17th century German in
effort to render the flavor of the language more accurately» (S. 13). Obwohl der Text
selber keinerlei Hebraismen und nur ganz, ganz wenige Jiddischismen aufweist, also
durchweg ein - wie dem Epilog zu entnehmen ist: nach Diktat niedergeschriebenes -
Deutsch mit hebräischen Buchstaben darstellt, ist das Buch ein gleichermassen wertvolles

Zeugnis früher jüdisch-deutscher Profanliteratur wie wichtiges Dokument hebräischer

Buchdruckerei, das für den am Jiddischen interessierten Philologen, vor allem für
den Germanisten von Bedeutung ist. Beide freilich werden Herausgeber wie Verlag dafür

Dank wissen, dass ihnen dieser seltene, doch wichtige Text, in einer vorzüglichen
Studienausgabe dazu, zugänglich gemacht worden ist.

S. Schreiner

187


	Rezensionen

