Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 46 (1990)

Artikel: Christliche Kirche und Judentum von den Kirchenvatern bis zu den
Reformatoren

Autor: Jansen, Reiner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960831

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christliche Kirche und Judentum
von den Kirchenvatern
bis zu den Reformatoren®

von Reiner Jansen

A) Kirche und Judentum zur Zeit der Alten Kirche

1. Ambrosius und die Synagogenzerstorung in Kallinikon

Ich mochte zunichst einen Vorfall schildern, der sich im Jahr 388 —
also vor 1600 Jahren — ereignete. Damals hatte eine vom Bischof aufgehetz-
te Menge in Kallinikon am Euphrat die Synagoge in Brand gesetzt und zer-
stort. Der Statthalter berichtete dem Kaiser Theodosius davon und bat ihn
um Verhaltensmassregeln. Der Kaiser verwies auf die im ganzen Reich gel-
tenden Gesetze und verlangte, dass die Synagoge auf Kosten des verant-
wortlichen Bischofs wieder aufgebaut werde und die Brandstifter und Die-
be bestraft wiirden. Der maildndische Bischof Ambrosius (339-397) — selber
ein ehemaliger hoher Staatsbeamter — intervenierte in einem leidenschaftli-
chen Brief. Er forderte Straffreiheit fir den Bischof und alle anderen, die in
diese Affare verwickelt waren. In dem Brief heisst es u.a.; «Das, o Kaiser,
wiunsche ich, dass du an mir eher ahndest, und, wenn du das fiir ein Verbre-
chen ansiehst, du mich dafiir verantwortlich machst. Warum gegen Abwe-
sende ein Gerichtsverfahren anstrengen? Hier hast du einen gegenwartigen
und einen gestindigen Angeklagten. Ich erklédre, dass ich die Synagoge in
Brand gesteckt habe, dass jedenfalls ich es ithnen zu tun befohlen habe, um
den Ort zu beseitigen, an dem Christus geleugnet wird. Wenn mir entgegen-
gehalten wird, warum ich nicht hier (in Mailand) die Synagoge in Brand ge-
steckt habe. Sie ist schon dank einem gottlichen Urteilsspruch (durch Blitz-
schlag) verbrannt und damit ist mein Werk tuberflissig geworden». Er
nennt dabei die Synagoge einen «Ort des Unglaubens, diese Heimstatt der
Gottlosigkeit, diesen Schlupfwinkel des Wahnsinns, der von Gott selbst
verdammt worden ist». Schliesslich fragt er: «Was hat der Fromme gemein
mit dem Ungldubigen? Mit dem Unglaubigen miissen auch die Bezeugun-
gen des Unglaubens ausgerottet werden»!.

Der Autor ist Pfarrer in Frenkendorf-Fiillinsdorf (Basel-Land) und Vorstandsmitglied
der Christlich-jiidischen Arbeitsgemeinschaft in der Schweiz.

134



Der Kaiser zogerte zunéchst, seine Anordnung zurtickzunehmen.
Daraufthin nahm Ambrosius die Gelegenheit wahr, den Kaiser wih-
rend einer Messe in der Kathedrale von Mailand personlich anzuspre-
chen. Er kam vom Altar herunter und erklirte, er werde die Messe
nicht fortsetzen bis der Kaiser gehorche. Der Kaiser beugte sich dieser
Drohung und die Zerstorer der Synagoge gingen straffrei aus. Ambro-
sius erklarte in diesem Zusammenhang «Das Recht der christlichen
Frommigkeit steht tiber jedem staatlichen Recht»?.

Diese Synagogenzerstorung war im ibrigen kein Einzelfall. Immer
wieder kam es vor, dass fanatisierte Monche den christlichen Pobel an-
stifteten, Synagogen und Friedhofe zu pliindern, zu besetzen oder an-
zuziinden. Insbesondere am Ende des vierten und im filinften Jahrhun-
dert sind uns zahlreiche solcher Aktionen bekannt?®. Zwar erliessen die
Kaiser immer neue Gesetze zum Schutz der Synagogen. Diese konnten
aber hdufig wegen der Opposition der Bischofe von den weltlichen Be-
hérden nicht durchgesetzt werden.

Auch wenn der heilige Ambrosius mit seiner Haltung nicht allein
steht und gleichsam dem «Zeitgeist» des ausgehenden vierten Jahrhun-
derts verhaftet war, miissen wir doch fragen: Wie kam er dazu? Er war
schliesslich kein Obskurant, sondern einer der wichtigsten Bischofe des
Abendlandes, ein bedeutender Seelsorger und Schriftausleger, einer der
vier abendlandischen Kirchenlehrer. Schon vor der Synagogenzer-
storung in Kallinikon hatte er sich dusserst leidenschaftlich gegen die
Wiederaufstellung des Standbildes der Viktoria, des Symbols der romi-
schen Weltherrschaft in der romischen Kurie gewehrt. Schon dieser
Streit zeigte, «dass Ambrosius, so sehr er die Einmischung des Kaisers
in die inneren Angelegenheiten der Kirche ablehnte, nicht gewillt war,
den Staat in eine religiose Neutralitdt zu entlassen. Der christlich ge-
wordene Staat ist zur Verehrung des wahren Gottes verpflichtet und
nicht befugt, den Irrtum zu unterstiitzen. Die Vorstellung eines sidkula-
risierten Staates und eines Kaisers, der zwar personlich Christ ist, in
seinem Amt jedoch allen religiosen Gruppen gleich wohlwollend ge-
geniibersteht, ist fiir thn undenkbar»*. Die Haltung des Ambrosius
entspricht also einerseits seiner Idee von der inneren Unabhdngigkeit
der Kirche gegeniiber dem Staat und seiner Uberzeugung, «dass der
Irrtum nicht dasselbe Lebensrecht hat wie die Wahrheit»>.

Andererseits steht er schon deutlich in der Tradition des altkirchli-
chen Antijudaismus, obwohl er persénlich wahrscheinlich nicht einmal
ein besonders fanatischer Judenhasser war.

L35



2. Die Trennung von Kirche und Synagoge

Nach dem Zeugnis des Epheserbriefes (2,11ff) war die Kirche in ih-
rem Selbstverstindnis ein Ort der Verséhnung von Juden und Heiden un-
tereinander und mit Gott. Aber schon in neutestamentlicher Zeit begin-
nen die Judenchristen und die Heidenchristen sich auseinanderzuleben.
Durch die aktive Mission waren die Heidenchristen bald einmal in der
Mehrheit. Fur sie wurde es zunehmend schwerer, die jiidischen Vorausset-
zungen und den jidischen Hintergrund der christlichen Botschaft {iber-
haupt nachzuvollziehen. Die Judenchristen in Israel blieben zwar noch
lange im Verband der Synagogen und bemiihten sich, im Glauben an den
Messias Jesus die iiberlieferten Gebote der Thora treu zu erfiillen. Offen-
sichtlich kam es aber auch zu Spannungen mit anderen jiidischen Bewe-
gungen — vor allem den Pharisidern —, wie wir es z.B. aus dem Matthius-
evangelium entnehmen konnen. Es kam zu Abgrenzungsmassnahmen auf
beiden Seiten. Mit der Zerstérung des Tempels durch die Romer im Jahre
70 (nach dem judischen Krieg) war das Band zwischen Kirche und Sy-
nagoge endgliltig zerschnitten.

Die Judenchristen wurden innerhalb der Gesamtbewegung des Chri-
stentums bald selber zur Sekte. Sie blieben gleichsam hinter der gewal-
tigen missionarischen und theologischen Entwicklung zuriick und waren
in mancher Beziehung konservativer als die heidenchristlichen Gemein-
den. Schon gegen Ende des 1. Jahrhunderts galten sie deshalb als hére-
tisch.

3. Juden und Christen als Minderheit im Romischen Reich

Aus der Sicht der Mehrheit der Bevolkerung des Romischen Reiches
blieben die Christen allerdings noch lingere Zeit eine judische Sekte. Sie
gingen als kleine Gemeinschaften ihre eigenen Wege und sonderten sich
ab — dhnlich wie die Juden. So gab es nicht nur den Juden sondern auch
den Christen gegeniiber gesellschaftliche Verdiachtigungen und Unterstel-
lungen, Verleumdungen und Beschimpfungen. Sie gipfelten in den Vor-
wiirfen der Gottlosigkeit, des Ritualmordes und der Unsittlichkeit. Chri-
sten und Juden wurden in eine dhnliche Siindenbockrolle gedrangt. Im-
mer wieder wurden Christen, die den Kaiserkult verweigerten, Opfer
schwerer Verfolgungen bis zum Toleranzedikt Konstantins im Jahre 313.
Es gab in dieser Zeit durchaus eine missionarische Konkurrenz zwischen
Juden und Christen. In der Diaspora — also ausserhalb Israels — gab es
viele Menschen, die nicht aus dem jiidischen Volk stammten, sich aber
zum Judentum hingezogen fiithlten. Insbesondere der Glaube an den einen

136



unsichtbaren Gott und die Ethik der Nichstenliebe, aber auch manche
Brauche wirkten anziehend auf diese Heiden. Viele wollten sich aber nicht
unter das Joch des Gesetzes beugen. Unter diesen zahlreichen «Gottesflir-
chtigen» in den jidischen Gemeinden in der Diaspora fand die christliche
Mission grossen Anklang. Juden und Christen beriefen sich schliesslich
auf den Gott Abrahams, beide beanspruchten fiir sich «die einzigen
treuen Ausleger seiner Willensdusserung zu sein»®. Beide bezogen sich auf
das gleiche heilige Buch, legten es aber verschieden aus. Trotz der gegen-
seitigen Abgrenzung von Juden und Christen und trotz der missionari-
schen Konkurrenz gab es auch Zeichen gegenseitiger Solidaritidt. Nicht
selten wurden christliche Martyrer auf jidischen Friedhofen beerdigt.
In den Verfolgungen boten manchmal auch Juden ihre Synagogen als
Asyl an’.

4. Die Rolle der Theologie.: Antijudaismus

Eine verhangnisvolle Rolle spielte schon in den ersten Jahrhunderten
der Kirchengeschichte die christliche Theologie. Sie hat die ortlich be-
grenzte, sporadische Judenfeindschaft, die es im romischen Reich gab, sy-
stematisiert. Durch die Theologie wurde die Judenfeindschaft zur Ideolo-
gie der Kirche. Sie wurzelt nicht nur in konkreten geschichtlichen Ausei-
nandersetzungen, sondern ist auch dort wirksam und splirbar, wo ¢s lbe-
rhaupt keine Juden gibt8.

Welches sind die wichtigsten Elemente dieses kirchlichen Antijudai-
smus?

Im Zentrum der christlichen Verkiindigung steht der Satz: der dem
Volk Israel verheissene Messias ist in Jesus von Nazareth gekommen.

In der frihchristlichen und altkirchlichen Theologie wird die Bedeu-
tung dieses Glaubenssatzes nach verschiedenen Seiten hin expliziert.

a) Sehr bald wird daraus: die Juden haben thren eigenen Messias abge-
lehnt. Die einfache Tatsache, dass Jesus und seine ersten Nachfolger
vor und nach Ostern alles Juden waren, geriet sehr bald in Vergesse-
nheit. Schon gegen Ende des 2. Jahrhunderts betont Melito, der Bi-
schof von Sardes, dass die Juden bei der Kreuzigung Jesu Gott getotet
haben'?. Diese verhingnisvolle These vom Gottesmord der Juden ist
im 4. Jahrhundert bereits ein theologischer Gemeinplatz geworden'!.
Da sie auch schon die Propheten getdtet haben, werden die Juden in
christlichen Traktaten langsam zum mordlustigen und verbrecheri-
schen Volk schlechthin. Thr Abfall, ihr Gétzendienst und ihr ungezi-
geltes Leben beginnt bereits in Aegypten? 2.

b) Da die Juden ihren eigenen Messias abgelehnt haben, versteht sich die
Kirche als das wahre Israel. Alle Verheissungen des Alten Testamentes

137



werden auf Christus und die Kirche bezogen: in ihm sind sie erfillt.
Das wahre erwihlte Gottesvolk sind die Christen. Alle Kritik, Mah-
nungen und Drohungen des Alten Testaments werden ausschliesslich
auf das verworfene Volk der Juden bezogen. Schon der sogenannte
Barnabasbrief im 2. Jhdt. behauptet, wegen des Ungehorsams der
Israeliten sei der Bund Gottes mit dem Volk Israel nie wirklich zur
Geltung gekommen. Und Tertullian, der Anfang des dritten Jahrhun-
derts in Nordafrika lebte, verwendet die Geschichte von den beiden
ungleichen Zwillingssohnen Esau und Jakob (1. Mose 25), um das Ve-
rhiltnis zwischen Christentum und Judentum zu bestimmen. Gott hat
zwel Volker aus Rebekkas Leib hervorgehen lassen. Nach einem Ora-
kel (1. Mose 25,23) muss dabei das dltere Volk dem jlingeren dienen.
Also, folgert Tertullian, muss das judische Volk dem christlichen un-
terworfen werden!?. — Nahezu alle Familienrivalititen aus der Bibel
werden von den Kirchenvitern auf das Verhiltnis Judentum — Chri-
stentum bezogen: Ismael und Isaak, Esau und Jakob, Manasse und
Ephraim (Joseph Sohne), aber auch Abrahams Frauen Sara und Ha-
gar, und Jakobs Frauen Rahel und Lea. So schreibt z.B. Cyprian:
«Auch Jakob hatte zwei Frauen, die altere schwachidugige Lea, das
Bild fiir die Synagoge; die jungere, schone Rachel, das Bild fiir die Kir-
che; auch sie blieb lange kinderlos und brachte dann den Joseph her-
vor, der selber ein Bild fiir Christus ist»13. Kombiniert man dieses Bild
von der schwachiugigen Lea mit dem Schleier, der nach Paulus (2.
Kor 3, 12 ff) tiber den Augen der Juden liegt, dann ergibt sich das mit-
telalterliche Stereotyp von der Blindheit der Synagoge.

¢) Auf diese Weise wurde die gemeinsame Bibel, das hebrdische Alte Te-

d)

stament zum Alleinbesitz der Kirche. Durch anerkannte alte Ausle-
gungstechniken — Allegorie und Typologie — wird das Alte Testament
zur Heiligen Schrift der Christen. Man versucht es der Synagoge zu
entwinden. Die Kirche proklamiert sich selber zur «Alleinerbin des Al-
ten Bundes»'%.

Nicht nur die Heilige Schrift, sondern auch die Geschichte wird zur
Berufungs-Instanz fiir die Schuld der Juden und ihre Verwerfung. «Es
ist ein Gemeinplatz der antijiidischen Polemik, dass die Zerstorung Je-
rusalems und des Tempels eine Folge der jidischen Ablehnung des
Messias war»!>. So betont Chrysostomos, dass die Juden dreimal ver-
sucht haben, den Tempel wieder aufzubauen (unter Kaiser Hadrian,
Konstantin und Julian). Alle drei Versuche scheiterten — ein Beweis fur
das gegen Gott gerichtete Streben der Juden'®. Bis zum Tod des Mes-
sias gab es fir die Juden noch bei Gott die Moglichkeit der Verge-
bung. Jetzt ist ihre Zeit endgultig abgelaufen. Es bleibt ithnen nichs an-
deres, als sich zu threm Messias Jesus zu bekehren oder als Juden wei-

138



terzuexistieren, um die Wahrheit des Christentums wider Willen zu
bezeugen. So schreibt Augustin in «De civitate Dei»: «Die Juden aber,
die ihn toteten und nicht an ihn glauben wollten, dass er sterben und
auferstehen musste, wurden von den Rémern noch schlimmer heimge-
sucht und mit Stumpf und Stiel aus dem Heimatlande, wo sie bereits
unter Fremdherrschaft lebten, ausgerottet und uber alle Linder zer-
streut — fehlen sie doch nirgendwo — und miissen uns durch ihre Schrif-
ten das Zeugnis liefern, dass wir die Weissagungen von Christus nicht
erdichtet haben... Wir begreifen, dass sie um eben dieses Zeugnisses
willen, dass sie uns wider Willen dadurch abgeben miissen, dass sie
diese Schriften besitzen und bewahren, tiber alle Volker zerstreut sind,
soweit sich die Kirche Christi auch ausbreitet»!7.

€) Theologisch gesehen hat also das Judentum seit der Kreuzigung Jesu
und der Zerstorung des Tempels jegliche Existenzberechtigung und
Wiirde verloren. Es darf allenfalls noch in der von Augustin beschrie-
benen Weise als negativer Zeuge der gottlichen Barmherzigkeit in Ch-
ristus dienen. Darum ist auch der gesamte jiidische Kult, die Synago-
gengottesdienste und das Bemiihen um die Erfillung der Thora, sinn-
los geworden. Der Sinn der biblischen Gebote ist in Christus erfiillt
und wird von den mit Blindheit geschlagenen Juden vollig missverstan-
den. So ist etwa das judische Pessach nur «ein Hinweis auf das wahre
Pessachlamm Christus... Jetzt, da die wahre Bedeutung von Pessach in
der Kirche eingesetzt ist, haben die Juden kein Recht mehr Pessach zu
feiern»18.
Alle anderen kultischen Symbole wie der Tempel, Jerusalem oder die
Beschneidung haben lidngst im Christentum ihre geistige Erfiillung ge-
funden. «Indem Gott den Kult zerstort, beendet er das legitime Juden-
tum und machte die Juden zum wandernden Volk ohne rechtmaissige
Moglichkeiten fir den Dienst Gottes. Universaler, geistiger Gotte-
sdienst kann nur in der Kirche verwirklicht werden»!®. So gehorten
Glauben und Praxis der Juden in den Bereich der Endlichkeit, Ausser-
lichkeit und Fleischlichkeit wihrend das Christentum Ewigkeit, Inner-
lichkeit und wahre Spiritualitit repréisentiert: nur in der Kirche ist das
Heil gegenwartig.

5. Johannes Chrysostomos und die Juden von Antiochien

Wir haben versucht, die Grundelemente des kirchlichen Antijudai-
smus kurz zu skizzieren. Sie finden sich in zahllosen Traktaten «Adversos
Judaeos» (Gegen die Juden) in Predigten, Streitschriften und dogmati-
schen Abhandlungen der Theologen und Kirchenviter vom 2.-5. Jahrhun-
dert. Ein Kompendium aller denkbaren Vorwiirfe und Verunglimpfun-

139



gen»20 der Juden begegnet uns in den acht antijidischen Predigten des
Johannes Chrysostomos. Diese Predigten wurden zwischen 386 und 388
von einem der bedeutendsten Prediger der Alten Kirche in Antiochien
gehalten. Sie tibertrieben an Schirfe und Geschmacklosigkeit alles was bi-
sher von christlichen Theologen gegen die Juden gesagt oder geschrieben
wurde. Die Juden werden hier bereits vollig didmonisiert. Chrysostomos
scheut kein rhetorisches Mittel, um die Juden anzugreifen: «Ich weiss,
dass viele Leute die Juden hoch schiatzen und ihr Leben gegenwartig fiir
chrwiirdig halten. Deswegen cile ich, diese schreckliche Vorstellung an der
Wurzel auszurotten... Ein Ort, wo eine Hure zur Ansicht steht, 1st ein Hu-
renhaus. Was schlimmer ist, die Synagoge ist nicht nur ein Hurenhaus
und ein Theater, sondern auch eine Diebeshohle und ein Hort wilder Tie-
re... Die Juden haben keinerlei Vorstellungen von (geistigen) Dingen, son-
dern leben flir die niedere Natur... Nur ein Ding verstehen sie: sich gierig
vollzufressen und trunken zu werden»?!,

Chrysostomos predigte in Antiochien am Orontes, einer wichtigen
Grossstadt am Rande des romischen Reiches mit einer bedeutenden judi-
schen Gemeinde. Dort gab es viele Christen, die sich von den judischen
Festen und Briauchen angezogen flhlten. Sie gingen am Sabbat oder an
des Festtagen zur Synagoge, fasteten und feierten mit den Juden, stellten
ihnen Fragen, liessen sich von jidischen Arzten heilen und erwiesen den
Juden auch sonst einen tiefen Respekt. Genau diese Kontakte der «judai-
sierenden» Christen bekdmpft Johannes Chrysostomos in seinen Predig-
ten bis aufs Blut. Ihm geht es nicht darum, die Juden zu Christen zu be-
kehren, sondern die Christen von allen judischen Kontakten fernzuhalten.
So fragt er etwa: «Habt ihr denn keine Scheu, nachdem ihr euch mit die-
sen Menschen verbunden habt, die Christi Blut vergossen haben, am heili-
gen Tisch, am kostbaren Blut teilzuhaben?»?2. Fiir thn gab es keinerlei
Vermittlung zwischen christlichem und jiidischem Glauben. Er formulier-
te den Grundsatz, der fast fur die gesamte Geschichte der Kirche gelten
sollte: «Wenn unsere Religion Wahrheit ist, und das ist sie in Wahrheit,
dann ist die der Juden voll Lug und Trug»??. Offenbar hatte Chrysosto-
mos mit seinen Predigten nicht immer den gewiinschten Erfolg bei seinen
unmittelbaren Zuhorern. Sie weigerten sich haufig, judaisierende Christen
bei den Priestern zu denunzieren?*. Langfristig ist aber die Saat der Ve-
runglimpfung, der Verachtung und des Hasses aufgegangen. Bereits im
fiinften Jahrhundert gab es zahlreiche Ausbriiche christlicher Gewalt ge-
gen die Juden in Antiochien. Die grossen Synagogen der Stadt wurden
zerstort. Nach einem letzten Versuch zur Massenbekehrung im 6. Jah-
rhundert und einem Massaker wurden die Juden aus der Stadt ver-
trieben?3.

140



6. Wirkungen des Antijudaismus in der Reichskirche

Wiihrend zweieinhalb Jahrhunderten wurden die Christen im Romi-
schen Reich zeitweise geduldet und dann wieder brutal verfolgt. Durch
Kaiser Konstantin wurde das Christentum in den Jahren 313/324 zu ei-
nem anerkannten, privilegierten Kult. 380 erklirten die Kaiser Theodo-
sius d. Gr. und Gratian die katholische Kirche zur alleinberechtigten
Staatskirche. Heidentum und Héresie wurden zu Staatsverbrechen. Be-
sonders im Orient kam es zum Tempelsturm, angefithrt von Bischofen,
Monchen und christlichem Pobel. Nicht selten kam es zu blutigen Ausei-
nandersetzungen mit den heidnischen Schichten der Bevoélkerung. Genau
in diese Zeit fallen auch die Judenpredigten des Johannes Chrysostomos
und die Synagogenzerstorungen in Kallinikon und anderswo. Bis zum Be-
ginn des vierten Jahrhunderts waren die Christen politisch machtlos. So
lange blieb auch der Antijudaismus der Kirche eine blosse Theorie, die
das Ziel hatte, sich scharf vom Judentum abzugrenzen und schwankenden
Christen den Kontakt zu den verdriangten jidischen Wurzeln des Chri-
stentums zu verunmoglichen. Mit dem Beginn der «Reichskirche» begann
nun die «Hass- und Verachtung predigende Lehre»2¢ sich auch praktisch
auszuwirken: Einerseits in Gewalttatigkeiten gegen Juden und Synagogen
und andererseits in der Gesetzgebung des Reiches und der Kirche.

Das Judentum blieb zwar weiterhin als Religion erlaubt. Aber schon im
Jahre 315 erliess Konstantin ein Gesetz, nachdem der Ubertritt vom Chri-
stentum zum Judentum mit dem Tod bestraft werden sollte. Im Laufe der
Zeit verschlechterte sich die rechtliche und gesellschaftliche Lage der Ju-
den im Reich sukzessive?’. Der Erwerb christlicher Sklaven wurde thnen
verboten und damit die wirtschaftliche Grundlage fiir die Landwirtschaft
praktisch aufgehoben. Christlich-jiidische Mischehen wurden ebenso
streng untersagt wie jede jiidische Missionstitigkeit. Kirchliche Konzile
und staatliche Gesetzgebung verfolgten das Ziel «die Juden zu isolieren,
an der Verbreitung threr Religion zu hindern und in einem Zustand der
Demiitigung und der Unterwerfung zu halten»?®. Zwar erliessen die Kai-
ser immer neue Gesetze zum Schutze der Juden gegen die Gewalttatigkel-
ten der Christen, die mit Beginn des fiinften Jahrhunderts deutlich zunah-
men. Aber wegen fehlender Konsequenz oder dem Widerstand fihrender
Kirchenminner wurden die Schuldigen selten bestraft. Mit der Zeit wurde
auch die erzwungene Verwandlung einer Synagoge in eine Kirche legali-
siert. Neue Synagogen zu bauen wurde verboten. Schliesslich liess bereits
im Jahre 418 der Bischof von Minorca alle Juden auf der Insel zwangstau-

29

fen2?.

141



B) Kirche und Judentum im Mittelalter

1) Kreuzziige und Massenmorde

Im Jahre 1095 forderte Papst Urban II auf dem Konzil zu Clermont
die Firsten und Ritter Europas auf, einen Kreuzzug zu fuhren gegen die
Moslems, die im Heiligen Land die Christen bedrangten. Allen Teilneh-
mern sollten dabei die kirchlichen Busstrafen erlassen werden. Dieser Au-
fruf fand einen ungeheuren Widerhall. Zu Tausenden zogen Arme und
Reiche, militarisch Vorbereitete und Kampfungeiibte los, um Jerusalem
und das heilige Land zu befreien. Die Motive fur die Teilnahme waren
sehr unterschiedlicher Art: sie gingen von blosser Abenteuerlust, Hoff-
nung auf materiellen Gewinn bis zum Wunsche, flir Gottes Sache in der
Welt zu kimpfen. Verschiedene Heere setzten sich in Bewegung — teils
geordneter und besser ausgerustet, teils ziemlich ungeordnet. Freilich der
Weg war weit. Darum beschloss man sich schon unterwegs an den Fein-
den Gottes zu riachen. So kam es in Rouen um die Jahrhundertwende
1095/96 zur ersten Judenverfolgung. Die Begriindung lautete: «Wir wollen
die Feinde Gottes im Osten bekampfen, woflir wir grosse Entfernungen
uberwinden miussen. Das ist eine verfehlte Miihe, da wir schon hier vor
unseren Augen die Juden haben, die doch die argsten Feinde Gottes
sind»39. Ein Zug unter Fiihrung des Grafen Emicho von Leimingen zieht
den Rhein entlang. In kurzer Zeit werden mehr als 5’000 Juden in Speyer,
Worms, Mainz, Trier, Koln, Neuss und Xanten umgebracht. Die rheini-
schen Juden haben vorher in aller Eile noch Schutzbriefe des Kaisers
Heinrich IV erworben. Aber das niitzt alles nichts. Die Kreuzfahrer sto-
bern sie in thren Verstecken oder im bischoflichen Palast, wo sie Zuflucht
gefunden haben, auf. Sie werden getauft oder umgebracht. Viele Juden
nahmen sich selbst das Leben zur «Heiligung seines Namens», um der
«Entehrung des Namens», der christlichen Taufe, zu entgehen.

Bliithende Judengemeinden sind in kurzer Zeit vollstindig vernichtet. Nur
wenige lassen sich taufen. Als die Kreuzritter 1099 Jerusalem erstiirmten,
richten sie unter Moslems und Juden, die die Stadt verteidigen, ein unbe-
schreibliches Blutbad an.

Um 1007 liess der fanatische schiitische Kalif Al-Hakim die Grabes-
kirche in Jerusalem und viele andere Kirchen im Heiligen Land zerstoren.
Die von ihm angezettelte Verfolgung richtete sich nicht nur gegen die
Christen, sondern auch gegen die Juden. Trotzdem hiess es im
Abendland, die Juden von Orléans hiatten den Kalifen angestiftet. So kam
es in Frankreich zu Judenverfolgungen. — Als der Konig von Aragon
durch einen Moslem ermordet wurde, kam es zum sogenannten Spanienk-

142



reuzzug im Jahre 1063. Auch diesmal kam es wieder zu Ausschreitungen
gegen die Juden im siidlichen Frankreich. Beide Male schritten die Péapste
gegen die Pogrome ein, zum Teil standen auch oOrtliche Geistliche den
Verfolgten bei. Aber die Ausschreitungen konnten sie nicht verhindern.
Papst Alexander der II. wies darauf hin, dass es Unrecht sei, die Juden zu
ermorden. Sie seien schliesslich bereit, den Christen zu dienen. Und vor
allem seien sie dazu vorherbestimmt, dass Gott sie am Jiingsten Tag doch
noch bekehren wiirde.

Auch in den spiteren Kreuzziigen kam es fast regelmassig zu Juden-
verfolgungen, auch wenn Bernard von Clairvaux sich in der Mitte des 12.
Jahrhunderts gegen die Massaker engagierte. Es sind ganz verschiedene
Motive, die in den Kreuzziigen zur Verschirfung der Situationen beitru-
gen. Gewaltige Feindbilder wurden aufgebaut, ausgehend von der Schei-
dung der Welt in Christen und Feinde der Christen. «Die kriegerische
Heilig-Grab-Propaganda stellte den Gedanken an den Tod Christi in den
Mittelpunkt und lenkte damit die Aggression nicht zufallig auf die Juden
als die "Gottesmorder”»3!. Dazu kam ein starker christlicher Expansion-
sdrang: die ganze bekannte Welt sollte neu aufgeteilt werden zugunsten ei-
nes grosseren Anteils der Christen. In der Propaganda flur die Kreuzziige-
wurde nicht nur der Nachlass der von der Kirche auferlegten zeitlichen
Bussen, sondern auch die Vergebung der ewigen Sindenstrafen im Jen-
seits versprochen. Zeitgenossische Berichte lassen auch durchblicken, dass
man die Kreuzziige auch als «Ausweg an Uberbevolkerung und Nah-
rungsknappheit, Verteilungskimpfen, Riubereien und unergiebigen Sol-
dienst» betrachtete32.

Im friihen Mittelalter und im Reich der Karolinger lebten die Juden
mit den Christen zusammen, meistens friedlich. Nur die theologisch moti-
vierte Polemik verschiedener Bischofe storte diese Eintracht. Im 9. Jah-
rhundert zeichnet sich allerdings ein Wandel in der Karfreitagsliturgie ab.
«Von nun an steht in den Messbiichern: pro Judacis non flectant (fir die
Juden geht man beim Gebet nicht in die Knie). Dadurch wird unterstri-
chen, dass der Jude einer besonderen Kategorie angehort, dass er etwas
anderes und mehr ist als ein gewohnlicher Ungldubiger33. Seit der Jahr-
tausendwende und vor allem mit dem Beginn des Zeitalters der Kreuzziige
verschlechtert sich die Lage der Juden massiv. Die Hintergriinde dieser
Entwicklung und ihre Auswirkungen kénnen wir nur ganz grob und skiz-
zenhaft andeuten. '

2) Die rechtliche, wirtschaftliche und gesellschaftliche Stellung der Juden

Schon unter dem Einfluss der Theologie der Kirchenviter hatte das
Romische Recht nach der Konstantinischen Wende den Juden Beschran-

143



kungen auferlegt. Diese Tendenz verstarkte sich im Mittelalter: Kaiser
und Papste verstanden sich als Schutzherren der Juden, die fiir den Schutz
threr «Kammerknechte» verantwortlich waren. Da sie den Herrn gekreu-
zigt haben, sollen sie in ewiger Knechtschaft leben — aber doch wenigstens
leben. «Die Grundhaltung der Kirche war, dass der Jude niemals eine Po-
sition an Ehre oder Macht in der christlichen Gesellschaft einnehmen soll-
te, die ihm je gegeniiber einem Christen Autoritit verlieh, wie bescheiden
auch immer»3+.

Das vierte Laterankonzil unter Papst Innozenz d. Il verlangte 1215,
dass die Juden in Zukunft einen gelben oder roten Judenhut sowie einen
gelben Fleck auf threm Mantel tragen sollten, damit man sie als solche so-
fort erkennt. Diese Regeln konnten von der Kirche erst nach dem Konzil
von Basel (1434) tiberall durchgesetzt werden. Bei der Organisation der
Handwerker in den Ziinften, die sich als christlich verstanden, wurden die
Juden von den meisten Handwerkern ausgeschlossen. Seit dem
Spatmittelalter konnten sie auch keinen Grundbesitz mehr erwerben. Da
thnen das Zinsnehmen in einem gewissen Masse erlaubt wurde und das
Wirtschaftsleben ohne Geldverkehr nicht mehr moglich war, wurden sie
in die Rolle des Geldleihers und Wucherers gedriangt. Gettos — gesonderte
Wohnbezirke — wurden eingerichtet: zuerst 1516 in Venedig. Die Juden
wurden also zunehmend isoliert. Sie wurden zu Objekten der Wirtschaft-
spolitik der Fursten. So erkliarte 1343 Kaiser Ludwig der Bayer den Ju-
den: «Ihr gehort uns mit Leib und Vermogen, und wir kénnen dies ge-
brauchen und damit machen, was wir wollen und wie es uns gefillt»33.
Immer hdufiger mussten sic ihre Schutzbriefe und ihr Recht zum Leben
durch Geld erkaufen. Allmahlich wurden die Juden bei jedem Schritt und
jedem «Akt des alltaglichen Lebens der Zahlung einer Steuer unterwor-
fen: Sie miissen zahlen fiir das Gehen und fiir das Kommen, fiir das Ver-
kaufen und das Kaufen, fiir das Recht des gemeinschaftlichen Gebets, fir
die Verehelichung, fiir das neugeborene Kind und auch fiir den Toten,
den man auf den Friedhof tragen muss. Ohne Geld ist die judische Ge-
meinschaft unausweichlich zum Verschwinden verurteilt»3°.

Lange Zeit war die Erwartung, dass sich ganz Israel vor dem Eintritt
des Endgerichtes bekehren wiirde, «eine der wichtigsten Motivationen fiir
die Duldung der Juden in der Zeit»*’. Duns Scotus, einer der grossen
Scholastiker des Spédtmittelalters, schreibt allerdings schon im 13. Jah-
rhundert: «Und wenn du sagst, dass jene, die dem Antichrist anhidngen,
sich bekehren werden, wenn sie seinen Sturz gesehen haben, dann antwor-
te ich, dass man nicht wegen weniger und so spit sich Bekehrender so vie-
le Juden in so vielen Gebieten der Welt und in so langen Zeiten dulden
sollen, die in ithrem Gesetz beharren, weil aus thnen endlich eine Frucht
fiir die Kirche kommen und diese bescheiden sein wird. Daher wirde es

144



geniigen, wenn man einigen wenigen, die man auf eine Insel verbannt, ge-
statten wiirde, ihr Gesetz zu beobachten». So kommt es neben den «un-
kontrollierten Judenverfolgungen und Vertreibungen infolge der Aufhet-
zung des Pobels... im Spétmittelalter immer hdufiger zu kontrollierten
Austreibungen, die von der Obrigkeit selbst verfiigt werden3®. 1291 wur-
den die Juden aus England vertricben, 1384 aus Frankreich, im 15. Jah-
rhundert (und spiter) aus vielen deutschen Stidten und Territorien, 1492
aus Spanien und 1497 aus Portugal.

3) Der Streit um den Talmud, Religionsgespriche und Zwangspredigten

Es gab im Mittelalter immer wieder Juden, die zum Christentum
tibertraten, oft unter dem Druck der Verhiltnisse. Umgekehrt gab es auch
einzelne Christen (sogar Bischofe), die zum Judentum konvertierten. Judi-
sche Konvertiten spielten oft eine verhidngnisvolle Rolle in den Auseinan-
dersetzungen um die Wahrheit der Religion. So hatte etwa ein jldischer
Konvertit (Nikolaus Donin aus La Rochelle) behauptet, im Talmud seien
etliche Lasterungen gegen den christlichen Glauben enthalten, z.B.: Jesus
sei von seiner Mutter im Ehebruch mit einem gewissen Pandera gezeugt
und miisse ewige Hollenqualen erdulden, weil er die Worte der Schriftge-
lehrten verspottet habe. Darauf setzte ein heftiger Streit um den Talmud
ein. Der Papst wandte sich an viele Konige und Bischofe und verlangte
die Konfiszierung samtlicher Talmudexemplare an einem bestimmten
Sabbat. Nach langeren Diskussionen zwischen Gelehrten beider Religio-
nen wurden 1242 in Paris ganze Wagenladungen mit jlidischen Biichern
verbrannt. Auch spiter flammte der Streit um den Talmud in verschiede-
nen Landern immer wieder auf. Andere Christen wie etwa der gelehrte
Kenner der arabischen und hebriischen Literatur Roman Marti wollten
den Talmud zum apogetischen Beweis der Wahrheit des christlichen
Glaubens benutzen. Um Religionsgesprache mit den Juden besser fithren
zu konnen, kam im 13. Jahrhundert unter den Dominikanern ein grosses
Interesse an der hebridischen Sprache auf, fiir die sich Theologen friither
schon lange nicht mehr interessiert hatten. Es wurden Hebréisch-Schulen
eroffnet. Bei den Humanisten, etwa Pico della Mirandola und Johannes
Reuchlin (Ende 15., Anfang 16. Jahrhunderts) spiclten dic Hebraisch-
kenntnisse noch einmal eine grosse Rolle. Die Humanisten hatten ein
grosses Interesse an den Uberlieferungen der Kabbala, der jiidischen My-
stik. Zum Teil entstanden sogar ausnahmsweise Freundschaften zwischen
juidischen Gelehrten und christlichen Humanisten.

Ende des 11. Jahrhunderts hatte es noch ein friedliches Religionsgespra-
ch zwischen einem Juden und dem Prior der Westminster Abtei (Gislebertus
Crispinus) gegeben. Aus der Enttiuschung der Theologen iiber die Un-

145



wirksamkeit ihrer immer wieder vorgebrachten Argumente entstand das
Klischee von den verstockten Juden. Freilich auch den Juden, die unter
dem Druck der Verhiltnisse konvertierten, traute man oft nicht recht.
Man behauptete, sie seien ja letztlich doch nicht fahig, sich zu bekehren.
Die Kirche versuchte es mit den verschiedensten Mitteln. Anfang des 7.
Jahrhunderts hatten die westgotischen Konige von Spanien die Juden zur
Taufe gezwungen. Doch was sollte man nun mit diesen zwangsgetauften
«Neuchristen» machen? Man musste sie stindig uberwachen, damit sie ni-
cht heimlich den alten Glauben praktizierten. Verschiedene Pédpste und
Theologen wie Thomas von Aquino waren entschieden gegen die Zwang-
staufen. Andere, etwa Duns Scotus, befiirworteten sie. Ein anderer Versu-
ch, die Juden doch noch zu bekehren, waren die beiden Religionsgespra-
che in Spanien (Barcelona 1263 und Tortosa 1413/14), die als Schauve-
ranstaltungen durchgefithrt wurden. Besonders das letztere verlief nicht
wirkungslos: etwa 3’000 Juden liessen sich taufen.

Das Basler Konzil fordert 1434 nachdriicklich, dass die Juden an allen Or-
ten unter Androhung von Strafen christliche Predigten anhéren mussten.
Diese Zwangspredigten hatten vor allem in Spanien schon eine jahrhunder-
telange Vorgeschichte. Sie wurden z.T. bis in die Neuzeit institutionalisiert:
im Kirchenstaat wurden sie (zusammen mit dem Gettozwang) erst 1848
aufgehoben?®®. Papst Julius der III kam im 16. Jahrhundert sogar auf die
«glorreiche» Idee, die noch nicht fiir den christlichen Glauben gewonnenen
Juden selber fur ithre Missionierung eine Steuer zahlen zu lassen. Wahr-
scheinlich haben diese Missionierungsversuche letztlich weniger erreicht als
der gesellschaftliche Druck, die Diskriminierung und die allzuoft gestellte
Alternative: Taufe oder Tod. Naturlich gab es bei den Juden starke Be-
muhungen, widerstandsfihig gegeniiber all den christlichen Missionierungs-
und Druckversuchen zu bleiben. Nicht nur, dass man sich bei den Zwang-
spredigten die Ohren zustopfte. Gelehrte Rabbiner schrieben manche Wer-
ke, in denen sie sich mit der christlichen Auslegung des Alten Testamentes,
mit der Trinitatslehre und der Christologie auseinandersetzten. Manches
musste dabei verschlusselt ausgedriickt werden, damit es nicht der Zensur
oder der Verbrennung anheimfiel. Im allgemeinen galten die Christen we-
gen der Trinitdtslehre als Polytheisten und wegen der Verehrung der Got-
theit Christi als Gotzenanbeter. Der berithmte Philosoph Moses Maimoni-
des (1135-1204) kommt allerdings zu einer ziemlich positiven Wiirdigung
der Bedeutung Jesu und des Christentums. Er war zwar nicht der in der
Thora verheissene Messias. Aber selbst die Irrtiimer der Christen dienen
dazu, den Weg fiir den Konig Messias freizumachen und die ganze Welt
auf die Verechrung des einen unsichtbaren Gottes vorzubereiten. So haben
Jesus und die Christen (und dann spiter auch der Islam) die Volker auf
den Monotheismus und die messianische Hoffnung vorbereitet.

146



4) Verhdngnisvolle Legenden und ihre Folgen

Im Spéatmittelalter trugen verhdngnisvolle Legenden immer mehr zur
Verteufelung des Bildes von den Juden bei. Schon im 12. Jahrhundert be-
gegnet die Ritualmordlegende: in der Zeit vor dem Passahfest ermorden
Juden angeblich einen christlichen Knaben, um sein Blut fiir gottesdienst-
liche Zwecke zu gebrauchen. Bereits Papst Innozenz der IV, der sonst
nicht gerade ein Freund der Juden war, wies 1247 dieses Schauermirchen
zuriick und betonte, dass den Juden ja der Genuss von jeglichem Blut
strengstens verboten sei. Auch eine von Kaiser Friedrich dem II. angeord-
nete Untersuchung nach einer Judenverfolgung endete mit dem volligen
Freispruch der angeklagten Juden. Trotzdem gab es immer neue Ritual-
mordlegenden: Werner von Bacharach (1287), Hugo von Lincolm (1255),
Simon von Trient (1475), dessen Verehrung als «Maértyrer» erst 1965 auf-
gehoben wurde. Im 15. Jahrhundert und in der Neuzeit breitete sich der
Vorwurf des Ritualmordes — oft verbunden mit dem der Hostienschin-
dung — weiter aus, auch nach Osteuropa. Nachdem im 19./20. Jahrhun-
dert der moderne Antisemitismus die alten Greuelmirchen aufgegriffen
hatte, spielten sie noch in Gerichtsprozessen unseres Jahrhunderts eine
Rolle*°.

Bei der ebenfalls immer wieder auftauchenden Legende von der Ho-
stienschandung (Hostienfrevel) wurde behauptet, dass sich Juden eine ge-
weihte Hostie verschafft haben, die sie dann mit einem Messer zerschnit-
ten, um den Leib Christi zu martern. Dabei soll dann Blut aus der Hostie
hervorgequollen sein. Solche Geschichten kamen auf, als der Glaube an
die Priasenz Christi in des Eucharistie nicht mehr ganz selbstverstiandlich
war. Als in den Jahren 1348/49 die Schwarze Pest grosse Teile der Beval-
kerung hinraffte, hiess es tiberall, die Juden hétten die Brunnen vergiftet.
Die Judenverfolgungen, die dann folgten, waren noch wesentlich schlim-
mer als die in den ersten Kreuzziigen. Zahlreiche Gemeinden wurden aus-
geloscht. Neuere Forschungen haben deutlich gemacht, dass es sich dabel
keineswegs um spontane Aktionen des Volkszornes handelte, sondern um
Handlungen, die von langer Hand vorbereitet waren*!. Man konnte auf
diese Weise sich der eigenen Schulden bequem erledigen und sich erst
noch bereichern. Zum Teil war schon vorher schriftlich abgemacht, wer
welche Besitztiimer der Juden nach ihrer Ermordung iibernehmen wiirde.
Darum niitzten die Warnungen von Arzten und umsichtigen Leuten auch
uberhaupt nichts. In ganz Europa kam es zu schrecklichen Pogromen,
auch in der Schweiz. Die Juden in der Waadt, in Zofingen und Bern wur-
den gefangengenommen, unter der Folter zu unwahren Gestidndnissen ge-
zwungen und dann verbrannt oder vertrieben. In Basel wollte der Rat die
Juden zuerst schiitzen. Sie wurden dann auf einer Rheininsel in einem ei-

147



gens dafiir errichteten Holzhaus zusammengetrieben und verbrannt.

Die Judenverfolgungen im 14. Jahrhundert, die oft manchmal schon
inszeniert wurden, bevor die Pest an einen Ort kam, leiteten eine Wende
ein: am Ende des Mittelalters waren die judischen Gemeinden in Europa
weitgehend ruiniert. Durch die sozialen Umbriiche des 14. Jahrhunderts
und durch die langsame Ddamonisierung des Judenbildes war der Jude nun
zum idealen Siindenbock fiur fast alles geworden. Europas Geist wurde
paranoid. Die Verfolger glaubten, sie wiirden von ihren Opfern verfolgt.
So entstanden Judenangst und Hexenwahn fast gleichzeitig. Phantastische
Bilder der Angst entstanden: der Jude mit Bocksfuss, Schwanz und Hor-
nern oder die Judensau auf zahlreichen Karikaturen. Auch die mittelal-
terlichen Passionsspiele verstirkten das mythische Bild des teuflischen
Juden.

5) Die Tragddie des spanischen Judentums

Nach der islamischen Eroberungswelle hatten Moslems, Christen
und Juden jahrhundertelang recht friedlich miteinander gelebt. Man
spricht geradezu von einem «goldenen Zeitalter» der drei Religionen in
Spanien. Diese Zeit ist durch eine in der Geschichte des Christentums bis-
her wohl kaum erreichte Toleranz gekennzeichnet: Da gab es jiidische Pa-
ten bei christlichen Taufen und christliche Ehrengiste bei Beschneidun-
gen.

Sogar gemeinsame Prozessionen und Andachten sind tiberliefert. Es
gab geradezu herzliche Beziehungen zwischen Juden und Christen, bis
dann die christlichen Firsten Spanien auf den Weg zum einen Glauben
brachten und die «Reconquista» (Wiedereroberung) begann. Vor allem
im 14. Jahrhundert zeichnete sich ein massiver Wandel ab: Hassausbriiche
gegen Juden und Massaker wurden gang und gibe. Die Kirche spielte
auch hier bei der Isolierung und «Entmachtung» der Juden eine fithrende
Rolle. Hetzprediger erreichten, dass jiidische Wohnbezirke von fanatisier-
ten Massen angegriffen wurden. Viele Juden zogen es vor, Selbstmord zu
begehen zur «Heiligung des Namens», anstatt sich taufen zu lassen. Trotz
verzweifelter Proteste der Juden wurden in ganz Spanien die Synagogen in
Kirchen verwandelt, sofern sie nicht angeziindet worden waren.

Im Jahre 1412 kam es auf Verfliigung des Papstes Benedikt des XIII.
zur Disputation von Tortosa. Nach zweijdhriger Diskussion zwischen
dem aus dem Judentum ubergetretenen Josue de Lorca und 14 Rabbinern
marschierten rund 3’000 Juden zu den Taufbecken von Tortosa. 1421 hat-
te Papst Martin V. noch einmal in Erinnerung gerufen, dass eine Zwangs-

148



taufe keine christliche Taufe sei. Nun gab es zwei Arten von Juden in Spa-
nien: die «Offentlichen Juden», die niemals abgefallen waren, und die
«heimlichen Juden», die Marranen. Diese waren zwar zum Christentum
ibergetreten, praktizierten aber — mehr oder weniger konsequent — im
Verborgenen die judischen Briuche. Zahlreiche Marranen suchten die
Ruhe der Kloster und wurden Moénche, andere wurden aggressive Athei-
sten. Als getaufte Juden konnten sich die Marranen dem im 15. Jahrhun-
dert immer stiarker werdenden Zugriff der Inquisition und ihrer Gehirn-
wasche nicht entziehen. Da die Kirche einen Abscheu vor dem Blutver-
giessen hatte, wurden viele unbussfertigen Hiretiker — verbrannt. Trotz
allem brauchte es viele Generationen, um in Spanien jede Spur des Juden-
tums auszumerzen.

Als dann 1492 die spanischen Konige Ferdinand und Isabella thren
feierlichen Einzug nach Granada hielten, war die Reconquista abgeschlos-
sen. Sie unterzeichneten das Edikt zur Austreibung der Juden aus Spa-
nien. Die Schicksalsstunde Spaniens schlug. Nach Schitzungen nahmen
150’000 Juden das Exil auf sich, wahrend rund 50’000 sich in letzter Stun-
de taufen liessen. Portugal, das einen grossen Teil dieser Juden aufgenom-
men hatte, nahm zunichst eine schwankende Haltung gegentiber den
Fliichtlingen ein. Ostern 1497 wurde eine Zwangstaufe verfiigt: die Kinder
wurden ihren Eltern entrissen und zu den Taufbecken gefiihrt... «In der
Geschichte des Christentums gibt es in der Tat ganz bestimmt kein ande-
res Beispiel fur eine so vollstindige Verhdhnung des Taufsakraments»*2.

Spanien wurde zum Bollwerk des katholischen Glaubens. Die Inqui-
sition entwickelte vielfiltige Techniken des Ausspionierens und der Infor-
mationsbeschaffung. Nach der durch die Reformation hervorgerufenen
Spaltung betrachtete man die Protestanten «als eine Art von Juden, die
sich eine neue Maske umgebunden hatten»*3. Durch die Inquisition wur-
de «die Bibel fiir die Spanier zu einem Gegenstand des Schreckens und der
Abscheu»**. Spanier und Portugiesen galten bei vielen anderen Volkern
hinfort als Abkommlinge von Juden (Luther: «Die meisten sind Marra-
nen, bekehrte Juden»). In Spanien selbst galten jetzt alle aus dem Juden-
tum stammenden Neuchristen als potentielle Haretiker. «In Blick auf die-
se Kategorie von Menschen wurde eine Gesetzgebung durchgefiihrt, die
von rassischer Diskriminierung geprigt war; denn die Massnahmen der
limpieza de sangre (der Reinheit des Blutes) waren nichts anderes. Dies ist
das erste Beispiel in der Geschichte fiir einen organisierten Rassismus»*2.
Es gab z.B. einen Erzbischof von Toledo, der seinen ungeziigelten Hass
gegen die «Conversos» auch in eine «biblische» begriindete rassistische
Ideologie umzusetzen verstand. So finden wir in Spanien im 16. Jahrun-
dert Vorldufer einer Ideologie der «arischen Christen».

149



«Der einzige Mensch, der zu seinen Lebzeiten auf das Tabu der Lim-
pieza Uberhaupt keine Riicksicht nahm, war Ignatius von Loyola. Seine
hohe Geburt wie seine Begabung als Missionar machte den Stifter des Je-
suitenordens gegen eine Ansteckung durch den Rassismus gefeit»#©.

Er bestimmte sogar zwei Conversos zu seinem Sekretir und seinem
Nachfolger. Erst mehr als 30 Jahre nach seinem Tod nahm die Gesell-
schaft Jesu — wie es andere Orden lingst getan hatten — «die Statuten des
reinen Blutes an und wies alle Neuchristen aus ihrer Mitte aus»*7.

So wurde der «Mythos des reinen Blutes» in Spanien immer méchti-
ger. In Wirklichkeit gab es wohl keinen Spanier, der nicht irgendwelche
beschnittenen Vorfahren hatte.

In Portugal fanden die Marranen zunichst mildere Lebensbedingun-
gen als in Spanien, wurden schliesslich aber auch von der Inquisition ver-
folgt. Letzte Reste des Marranentums mit ihren speziellen — geheim voll-
zogenen — judaistischen Brdauchen konnten sich in unwegsamen Gegenden
Spaniens bis in unsere Tage erhalten.

C) Kirche und Judentum in der Reformationszeit

1) Die gesellschaftliche Lage der Juden zu Beginn des 16. Jahrhunderts

Zu Beginn der Reformationszeit waren die Juden aus fast allen deut-
schen Stddten (ausser Frankfurt/M und Worms) ausgetrieben. Zwischen
1492 und 1519 wurden die Juden auch aus den folgenden deutschen Lin-
dern vertrieben: Mecklenburg, Brandenburg, Wiirttemberg, Kirnten, der
Steiermark und Salzburg#8. Auch in den meisten Kantonen der Schweiz
waren die Juden schon im 15. Jahrhundert ausgewiesen worden: Basel
hatte schon wahrend des Konzils (1431ff) keine jidischen Einwohner
mehr, Bern 1427, Freiburg 1428, Ziirich 1436, Schaffhausen 1472, Thur-
gau 1494, Genf 1490. Die Juden waren dort, wo sie liberhaupt geduldet
wurden, aufs Land abgedriangt worden. Durch die territoriale Zersplitte-
rung Deutschlands hatten sie wenigstens gewisse Ausweichmaoglichkeiten,
wenn sie aus einer Stadt oder einem Land vertrieben wurden. Es kam
zwar nicht mehr zu Massenmorden oder Pogromen. Aber eine wirkliche
Rechtssicherheit gab es fiir die Juden auch nicht. Sie mussten sich die zeit-
lich begrenzten Aufenthaltsbewilligungen immer wieder durch neue
Steuern und Abgaben erkaufen. Die meisten lebten vom Waren-, Vieh-
und Getreidehandel, von Troédel mit Gebrauchtwaren, vom Geldwechsel
und von der Pfandleihe und gehorten «einem Kleinbiirgertum am Rande
des Existenzminimums an»*®. Da die Bauern und Handwerker durch den

150



Steuerdruck der Fiirsten oft hoch verschuldet waren und bei den Juden
leihen mussten (zu relativ hohen Zinsen), war der Judenhass sowohl reli-
gios wie wirtschaftlich begriindet. Da man an die «grossen Hansen» (die
Fugger und Welser sowie an die Fiirsten» «nicht herankam, reagierte man
seine Wut an den Juden als Siindenbdcke ab»3°.

2) Der Streit um den Talmud und die Haltung des jungen Luther

Der in Koéln zum Christentum tibergetretenen Johannes Pfefferkorn

hatte in verschiedenen Schriften 1507-1509 gefordert, den Juden alle ihre
«gotteslasterlichen» Bilicher abzunehmen, insbesondere den Talmud. Kai-
ser Maximilian d.I. erliess 1509 eine Erméchtigung fiir Pfefferkorn, solche
Biicher zu konfiszieren. Daraufhin beantragte der Mainzer Erzbischof
verschiedene Universitiaten und Experten ein Gutachten lber die umstrit-
tene Frage abzugeben. Der Humanist Johannes Reuchlin, der die erste
brauchbare hebrdische Sprachlehre in Deutschland herausgegeben hatte
und selber ein gelehrter Kenner der rabbinischen Literatur war, trat frei-
mitig fir die Erhaltung der hebriischen Literatur ein. So entstand ein
heftiger, polemischer Federkrieg. Andere Humanisten verspotteten in den
sogen. «Dunkelmannerbriefen» die Kolner Dominikaner und die von ih-
nen betriebene Inquisition. Reuchlin wurde zwar 1520 durch eine pépstli-
che Stellungnahme verurteilt. Trotzdem errang er den moralischen Sieg
uber seine Gegner, die den Talmud wegen seiner angeblichen Lasterungen
des christlichen Glaubens vernichten wollten.
Martin Luther nahm verschiedentlich Stellung zur Reuchlin-Fehde:*! in
der Romerbrief-Vorlesung wendet er sich gegen die K6lner Dominikaner.
Er bezeichnet ihr Tun als «bléden Eifer» und ihre Schriften als «alberne
Machwerke». «Mit Gewalt und Schmédhungen wollen sie die Juden bekeh-
ren»2. Die theologische Haltung des jungen Luther ist klar: die Juden
sind gottlos, weil sie das Erlosungswerk Christi ablehnen. Schuld daran
tragen aber nicht nur sie allein, sondern auch die Christen. So schreibt er
etwa 1520: «Darum ist die Raserei gewisser Christen (wenn man sie Chri-
sten nennen soll) verdammenswert, die da meinen sich darin Gott willfa-
hig zu erweisen, dass sie die Juden mit grosstem Hass verfolgen... Diese
gottlosen Namenschristen bereiten durch diese ihre Tyrannei dem christli-
chen Namen und Volk einen schweren Verlust. Auch sie sind schuld und
teilhaftig an der judischen Ungldubigkeit. Durch ein solches Beispiel von
Grausamkeit treiben sie diese gleichsam vom Christentum weg, obwohl
sie diese doch mit aller Milde, Geduld, Bitte und Fiirsorge anlocken miss-
ten... Wenn Hass auf Juden, Ketzer und Tirken die Christen ausmacht,
dann sind wir Rasenden wahrhaft die Christlichsten unter allen»?3.

151



Der junge Luther geht im Rahmen seiner Bibeltheologie und Recht-
fertigungslehre davon aus, dass die Juden als Juden die grossten Feinde
Christi sind. Freilich kritisiert er gleichzeitig den traditionellen Hass und
die Verachtung der Christen. Die mittelalterlichen Legenden (Hostien-
schindung, Ritualmord und Brunnenvergiftung) hat er darum auch nicht
kolportiert. In einem Brief an einen getauften Juden, der in Wittenberg
Hebréisch-Unterricht erteilte, schreibt Luther 1523: «...da jetzt aufgeht
und leuchtet das goldene Licht des Evangeliums, besteht Hoffnung, dass
viele Juden sich ernsthaft und glaubig bekehren und so von Herzen zu
Christus hingerissen werden, wie du hingerissen worden bist»>#.

Diese Hoffnung auf Bekehrung war auch das eigentliche Motiv fiir
Luthers Schrift von 1523: «Dass Jesus Chrsitus ein geborener Jude sei».
Der Reformator mochte die Juden aus der heiligen Schrift freundlich un-
terweisen. Fur ihn ist klar, dass bereits die hebriaische Bibel — das Alte Te-
stament — auf Christus hinweist. Er méchte die Juden dabei zu ihrem eige-
nen Glauben, zum Glauben der Viter, zurtiickfiithren. Dabei setzt er sich
auch mit Argumenten auseinander, die die Juden gegen die kirchliche
Christologie einzuwenden pflegen. Er mochte dabei padagogisch mit ih-
nen umgehen, ihnen zuerst Milch zu trinken geben, bevor sie den Wein
kosten. Sie sind ja Blutsfreunde, Vettern und Bruder Jesu. Darum sollen
sie zuerst den Menschen Jesus kennenlernen. Mit der Zeit werden sie dann
auch erkennen, dass er der wahrhaftige Gott 1st. Auch in der Lehre von
der Jungfrauengeburt mochte er den Juden entgegenkommen, soweit es
ihm von seinem Bibelverstindnis her moglich ist.

Gleichzeitig findet er wichtig, dass das menschliche Los, die sozialen
Bedingungen der Juden verbessert werden. Man soll keine Liigen mehr
iiber sie verbreiten, keine Gewalt gegen sie anwenden, sie nicht wie Hunde
halten. Das heisst z.B. konkret: die Berufsverbote, die Kleidervorschriften
und das Verbot der Eheschliesung zwischen Juden und Christen sollen
aufgehoben werden. '

Auch in den folgenden Jahren bemiihte sich Luther, verhaltnismassig
freundlich tiber die Juden zu reden. Der eigentliche theologische Gegen-
satz bleibt dabei freilich uniiberbriickbar. Er konzentriert sich im
Glauben, dass in Jesus Christus der Messias schon gekommen ist, in der
christologischen Auslegung des Alten Testaments und in der Uberzeu-
gung, dass der Mensch durch seine eigene Lebensfihrung —auch durch die
Erflllung der Gebote der Thora — niemals vor Gott gerecht werden kann,
sondern allein durch Gottes Gnade, die im Glauben an Christus ergriffen
wird. Auch personliche Begegnungen zwischen Luther und judischen Ge-
lehrten konnten diesen Graben nicht liberbriicken.

152



3) Dokumente des Umbruchs

In den Jahren nach 1530 betont Luther immer starker, dass die Chri-
sten das wahre Israel sind. Er greift damit die alte kirchliche Theorie von
der Enterbung des jlidischen Volkes auf, die nattrlich immer mehr zur
Distanzierung von den Juden fiihren muss. So hat er auch nur noch gerin-
ge Hoffnung auf eine Bekehrung der Juden.

In den Jahren zwischen 1530 und 1540 zeichnet sich immer deutlicher
ein Umbruch in Luthers Einstellung zu den Juden ab. Ein entscheidendes
Dokument dieses Umbruchs ist der Brief an Rosel von Josheim 1537.
Dieser Elsdsser Jude war durch sein personliches Engagement immer
mehr zum Anwalt der Juden in Deutschland geworden. Er hatte 1515 die
Ausweisung der Juden aus dem Elsass und 1516 sogar aus ganz Deutsch-
land verhindern konnen. 1530 erreichte er die Bestidtigung der «Rechte
und Privilegien» der Juden des ganzen Reiches durch Kaiser Karl d. V.
1536 hatte Kurfirst Johann Friedrich der Grossmiitige die Juden aus sei-
nem Territorium ausweisen lassen. Rosel von Josheim bat darum Luther
beim Kurfursten Flirsprache fiir die bedrangten Juden einzulegen. Luther
lehnte diese Fursprache in einem lidngeren Brief ab. Er betont, dass den
Juden nicht geholfen werden konnte, «ihr nehmt denn Euren Vetter und
Herren, den lieben gekreuzigten Jesum mit uns Heiden an»®3. M.a.W.:
Hilfe konnen die Juden nur dann erwarten, wenn sie sich bekehren. Lu-
ther war sehr verirgert dartiber, dass die Juden, statt sich zu bekehren, ih-
rerseits eine gewisse Anzichungskraft auf gewisse Christen austibten. Es
war damals bekannt geworden, dass in Mihren eine neue Sekte entstan-
den war: die Sabbater. Sie waren vom iberlieferten Christentum abgefal-
len, feierten nun den Sabbat, liessen sich beschneiden und glaubten, der
Messias sei noch nicht erschienen.

Dem Reformator war nun klar geworden, dass seine Hoffnnung auf
Bekehrung der Juden — mit ganz wenigen Ausnahmen — vergeblich war.
Nun war er auch nicht mehr bereit, sich fiir die Verbesserung des mensch-
lichen Schicksals und der sozialen Bedingungen der Juden einzusetzen.
Sein Ton wurde zunchmend schirfer. So schrieb er als Antwort auf eine
Anfrage aus Nordbohmen 1538 einen umfangreichen Sendbrief « Wider
die Sabbater an einen guten Freundy. Darin legt er dar, dass die Juden sich
ungeheuer versiindigt haben miissen, sonst wiren sie seit 1500 Jahren (seit
der Zerstorung des Tempels) nicht in dauerndem Elend. Ihre Ursiinde be-
steht darin, dass sie den Gnadenbund in Christus und damit ihren eigenen
Messias nicht anerkannt haben. Mit dem Kommen des Messias ist die
Autoritdt der Thora aufgehoben. Giiltig sind nun nur noch die zehn Ge-
bote. Und auch die sind von zeitgeschichtlichen Zusidtzen wie z.B. dem
Sabbatgebot zu reinigen.

153



Fir Luther war es unvorstellbar, eine Gruppe, die in wesentlichen
Fragen anders dachte und glaubte, wirklich zu akzeptieren. Eine echte re-
ligiose Toleranz taucht im 16. Jahrhundert hochstens ausnahmsweise in
Randgruppen auf. Dazu kommt, dass Luther offentsichtlich der Uberzeu-
gung war, dass Sekten wie die Sabbater durch eine judische Mission her-
vorgerufen waren. Er glaubte, dass sein reformatorisches Werk dadurch
bedroht wiirde. Zudem kam in diesen Jahren ein konservativer Grundzug
des Reformators immer starker zur Geltung. Der Monch, der in den Jah-
ren 1517-22 mit revolutiondrem Pathos an die Offentlichkeit getreten war
und eine grosse Umwilzung in Kirche und z.T. auch in der Gesellschaft
eingeleitet hatte, wurde nun viel zuriickhaltender. Seine Haltung dndert
sich, wenn er sich auch in seiner Lehre im grossen und ganzen (mit gewis-
sen Akzentverschiebungen) treu blieb. Urspringlich hatte Luther die Re-
formation der gesamten (westlichen) Kirche gefordert. Aber nun war eine
tiefgreifende Kirchenspaltung entstanden. Es galt nun, die im Aufbau be-
griffenen evangelischen Landeskirchen zu bewahren und zu konsolidieren.
Inzwischen hatte es viele Auseinandersetzungen gegeben: die mit den
Bauern, die im Bauernkrieg fur eine Befreiung von thren schweren sozia-
len Lasten kimpften, mit dem radikalen Fliigel der Reformation (den so-
genannten «Schwirmern») und mit Zwingli und den oberdeutschen Re-
formatoren, die in der Abendmahlslehre und in anderen Fragen eine ei-
genstandige Position bezogen hatten. Thnen gegentiber verstand sich Lu-
ther immer mehr als Verteidiger der Uberlieferung, wenn er sie auch in ei-
nigen Punkten anders auslegte als die Altglaubigen. So wurden in den re-
formatorischen Bekenntnissen die Ubereinstimmung mit den altkirchli-
chen Dogmen (Dreieinigkeit Gottes, gottliche und menschliche Natur Ch-
risti) immer starker betont. Im Lebensbereich Luthers waren die Juden
praktisch die einzigen, die die altkirchlichen Grundlagen der Uberliefe-
rung ablehnten. Sie galten fir Luther zusammen mit den Heiden und den
Tiurken (=Moslems) als Vertreter der naturlichen Vernunft. Und die
«Hure Vernunft» hatte in Glaubensfragen tiberhaupt nichts zu suchen.
Kurz: Luhter fiihlte sich immer stirker als Wachter tuber den rechten
Glauben. Zugleich wurde der Kampf gegen die andersglaubigen Christen
und gegen die Juden immer entschiedener, heftiger und polemischer.

4) Die antijiidischen Schriften des spdten Luther

1543 erschien Luthers bertichtigte Schrift: « Von den Juden und ihren
Liigen». Im Jahr vorher war eine jidische Gegenschrift gegen Luthers

Sendbrief «Wider die Sabbater» erschienen. Offenbar fuhlte sich Luther
154



sehr provoziert, dass sich nun Juden literarisch gegen seinen Wahrheitsan-

spruch zur Wehr setzten. Ausserdem musste er sich eingestehen, dass sein

Versuch, die Juden zu bekehren, gescheitert war. Er will nicht mehr mit

den Juden reden, sondern die Mitchristen vor den Juden und ihren Lugen

warnen. Er benutzt dabei vier spatmittelalterliche Quellen: Nikolaus von

Lyra (1270-1349) «Gegen die Treulosigkeit der Juden»; Paul von Burgos

(1351-1435), Konvertit und Erzbischof von Burgos; Salvatus Porchetus

(um 1300) «Sieg iiber die ungliubigen Hebrder» (gedruckt 1520) und Anto-

nius Margaritha, judischer Konvertit und Professor des Hebrdischen in

Wien, Zeitgenosse Luthers «Der ganze jiidische Glaube» (1520).

Luther will jetzt nicht mehr um die rechte Bibelauslegung streiten,
was er dann aber doch tut. Gleichzeitig nimmt er die mittelalterliche Ju-
denfeindschaft wieder auf, einschliesslich der Legenden vom Ritualmord
und Brunnenvergiftung®S. Er hilt sich dabei stark an die genannten Quel-
len. Wihrend es im ersten Teil der umfangreichen Schrift um die Frage
geht, wer das wahre Volk Gottes ist, setzt sich Luther im zweiten Teil mit
judischen Argumenten gegen die Messianitdt Jesu auseinander. In einem
dritten Teil wird jidische Polemik gegen Jesus, Maria und die Christen
dargestellt. Schon diese drei Teile sind durchsetzt von bitterbdsen gehassi-
gen Worten gegen die Juden. So fragt Luther, bevor er zu den praktischen
Ratschlagen kommt: «Was sollen wir Christen nun tun mit diesem ver-
worfenen, verdammten Volk der Juden? Zu leiden ist uns nicht, nachdem
sie bei uns sind und wir solch Liigen, Lastern und Fluchen von ihnen wis-
sen, damit wir uns nicht teilhaftig machen aller ihrer Liigen, Fliiche und
Lasterung. So konnen wir das unausloschliche Feuer des gottlichen
Zorns... nicht 16schen, noch die Juden bekehren. Wir mussen mit Gebet
und Gottesdienst eine scharfe Barmherzigkeit iben, ob wir doch etliche
aus der Flamme und Glut erretten koénnten»®’. In Namen dieser «schar-
fen Barmherzigkeit» gibt Luther dann 7 Ratschldge an die Obrigkeit:

1) Man soll ihre Synagogen und Schulen mit Feuer anstecken und was
nicht verbrennen will, mit Erde iiberhdufen, damit auf ewig kein Stein
mehr davon zu sehen sei.

2) Man soll ihre Hauser zerstéren und sie in einem Stall wie Zigeuner zu-
sammentreiben, damit sie einsihen, dass sie Gefangene im Elend sind
und nicht Herren im Lande.

3) Man soll ihnen ihre Gebetbiicher und den Talmud wegnehmen, in de-
nen Abgotterel, Fluch und Listerung gelehrt wird.

4) Man soll ihren Rabbinern bei Todesstrafe verbieten weiterhin zu
lehren.

5) Man soll ihnen das Geleit und das Recht, die Reichstrassen zu befah-
ren, aufkiindigen.

6) Man soll ihnen den Wucher verbieten und ihnen Geld, Schmuck und

155



Wertsachen wegnehmen, um damit bekehrte Juden zu unterstiitzen.

7) Man soll den jungen, starken Juden Werkzeuge in die Hand geben, da-
mit siec im Schweisse ihres Angesichts ithren Unterhalt verdienen. Wenn
das aber nicht niitzt, soll man sie wie in Frankreich, Spanien oder Boh-
men ausweisen.

So ist Luther wieder beim mittelalterlichen Hass und bei den z.T.
schon lange praktizierten Gewalt- und Zwangsmassnahmen gegen die Ju-
den angelangt. Sein ganzer Traktat ist durchtrankt von gehissigen Bemer-
kungen voller Verachtung. Wir zitieren nur zwel Stellen: «Darum wisse,
du lieber Christ, und zweifle, dass du niachst dem Teufel keinen bitteren,
giftigeren, heftigeren Feind habest als einen rechten Juden, der mit Ernst
Jude sein will. Wer nun Lust hat, solche giftigen Schlangen und junge
Teufel, das ist die drgsten Feinde Christi, unsers Herrn, und unser aller zu
herbergen, zu fiittern und zu ehren und sich zu schinden, rauben, plin-
dern, schiinden, zu speien, zu fluchen und alles Ubels zu leiden begehrt,
der lasse sich diesen Juden treulich befohlen sein. Ists nicht genug, so lasse
er ihm auch ins Maul tun oder krieche ithm in den Hintern und bete das-
selbe Heiligtum an, rithme sich danach, er sei barmherzig gewesen, habe
den Teufel und seine jungen Teufel gestarkt, zu lastern unsern lieben
Herrn und das teure Blut, damit wir Christen erkauft sind»*8. Und an an-
derer Stelle: «Darum wo du einen rechten Juden siehst, magst du mit gu-
tem Gewissen ein Kreuz... schlagen und... sprechen: Da geht ein leibhafti-
ger Teufel»3®.

Im gleichen Jahr 1543 schrieb Luther noch zwei weitere Schriften ge-
gen die Juden: «Vom Schem Hamphoras und vom Geschlecht Christi» und
«Von den letzten Worten Davids». Die Schmahungen und Verwlinschun-
gen, die Luther hier ausspricht, fanden auch im Lager seiner Anhidnger
kein gutes Echo mehr. Melanchthon und Osiander (in Niirnberg), beides
Schiler und Freunde Luthers, missbilligten den Ton. Osiander hatte oh-
nehin eine andere Einstellung zu den Juden. Im Gegensatz zu Luther
schatzte er die Kabbala mit ihren Zahlenspekulationen, aber auch die
Exegese der Rabbiner. Er schrieb aus aktuellem Anlass 1529 ein Biichlein
gegen die Ritualmordlegende und half auch personlich vielen bedriangten
Juden. Die Ziircher Pfarrer unter der Leitung Bullingers schrieben: «Auch
wenn der Schem Hamphoras von einem Schweinehirten und nicht von ei-
nem beriihmten Seelenhirten geschrieben worden wére, wire dies nur sch-
wer zu entschuldigen»©©.

Der alte Luther kidmpfte nach seinem Selbstverstindnis an allen
Fronten gegen die Angriffe des Teufels. Es waren vor allem drei Gestal-
ten, in denen er den Teufel wirken sah: der Papst als der Antichrist, die
Tirken und die unbekehrbaren Juden. In dieser Hinsicht wurzelt seine
Weltanschauung und sein Weltgefiihl noch ganz im Mittelalter.

156



Es ist bezeichnend, dass Luther in seiner letzten Predigt (am 15. Fe-
bruar 1546) in Eisleben noch eine « Vermahnung wider die Juden» vorlas.
In ihr heisst es: Wenn sich die Juden nicht taufen lassen wollen, sind sie
«unsere offentlichen Feinde, horen nicht auf unsern Herrn Christus zu la-
stern, heissen die Jungfrau Maria eine Hure, Christum ein Hurenkind».
Luther schliesst mit den Worten: «Wollen sich auch die Juden zu uns be-
kehren und von ihrer Lasterung und was sie sonst getan haben, aufhoren,
so wollen wir es thnen gerne vergeben. Wo aber nicht, so sollen wir sie
auch bei1 uns nicht dulden noch leiden»®!. Drei Tage spiter starb Luther.
Sein Vermachtnis im Blick auf die Juden lautete also: Taufe und Integra-
tion in die christliche Gesellschaft oder Isolation und Ausweisung.

5) Ein Blick auf die anderen Reformatoren

Nicht alle lutherischen Theologen sind dem Reformator in seiner
Haltung gegeniiber den Juden gefolgt. Am weitesten wich Andreas Osian-
der in seiner Grundhaltung von Luther ab. Bei den anderen Schiilern Lu-
thers (Melanchthon; Urbanus Rhegius, Johannes Bugenhagen und Justus
Jonas) war es mehr der gehissige Ton des alten Luther — nicht aber die
theologische Grundhaltung, die keine Zustimmung fand®?.

Die Schweizer reformierten Theologen gingen von einer positiveren
Bedeutung des alttestamentlichen Gesetzes fiir die Glaubigen aus. Sie be-
tonten in ihrer Theologie stirker den Bundesgedanken, kamen aber eben-
falls zu einer Ablehnung der Juden. Wie in der Tradition wurde die Zer-
streuung der Juden von Zwingli als Strafe fiir die Kreuzigung Jesu aufge-
fasst®?. Zwingli und Calvin hatten mit Juden direkt kaum Kontakt, da ih-
nen der langere Aufenthalt in der Schweiz fast {iberall untersagt war. Bel-
de lehnten die rabbinische Bibelauslegung vollstindig ab.

Calvin hat in Genf gelegentlich mit Juden disputiert. Er redete im all-
gemeinen in einem verdchtlichen Ton von den Juden: «Sie stehen fiir thn
ausserhalb der sittlichen und religiosen Gemeinschaft, sind «profane Hun-
de», ein verfluchtes Lumpenpack... ein Volk voller Habgier und Hoch-
mut, das alle Reichtiimer der Welt aufsammelt und verprasst®*.

Von den oberdeutschen Reformatoren, die eine vermittelnde Haltung
zwischen Luther und den reformierten Schweizern einnahmen, sind vor
allem die beiden Strassburger Wolfgang Capito und Martin Butzer zu
nennen. Capito trat grundsitzlich fur mehr Toleranz den Juden gegeni-
ber ein. Er berief sich dafiir auch auf Rémer 9-11 und forderte Ehrfurcht
vor und Erbarmen fiir die Juden. Butzer hingegen verlangte eine wesentli-
che Verscharfung der Massnahmen gegen die Juden in Hessen, die aber
von Landgraf Philipp so nicht iibernommen wurden.

157



Man muss sich dabei vergegenwartigen, dass auch das Reformations-
zeitalter von einer echten religiosen und weltanschaulichen Toleranz noch
weit enfernt war. So ist z.B. bei Luther auch ein deutlicher Wandel in sei-
ner Einstellung zu den christlichen Taufern unilibersehbar. Hatte er noch
1527 die Todesstrafe fiir die Taufer abgelehnt, so unterschrieb er bereits
1531 ein Gutachten Melanchthons, «in dem die Todesstrafe fiir das Ver-
brechen der Wiedertaufe gefordert wird»®®. Der einzige, der m.W. in der
Reformationszeit flir eine grundsitzliche Toleranz eintrat, war der in Ba-
sel wirkende Sebastian Castellio, der in seiner Schrift: «De haeriticis»
(1544) die Todesstrafe gegen die Ketzer ablehnte. Er triumte von einem
friedlichen Zusammenleben der drei monotheistischen Religionen Juden-
tum, Christentum und Islam.

6) Die Wirkungen Luthers

Die Juden in Deutschland hatten zunichst gehofft, die Reformation
werde ithre Lage verbessern. Sie erwarteten, dass das standige Hin und
Her zwischen Duldung und Vertreibung endlich aufgehoben wiirde. Be-
sonders Luthers Schrift « Dass Jesus Christus ein geborener Jude war» wur-
de von vielen Juden begeistert aufgenommen. Marranen verbreiteten das
Biichlein in Holland und von dort nach Spanien und Paldstina. Manche
verbanden mit dem Auftreten Luthers Hoffnungen auf den Anbruch des
messianischen Zeitalters. Auch Luthers Hinwendung zur hebriischen Bi-
bel spielte eine positive Rolle®°.

Dass diese Hoffnungen grindlich enttduscht wurden, haben wir be-
reits gesehen. Josel von Roshim beklagte die schlimmen Folgen, die das
«rohe unmenschliche Buch» Luthers gezeitigt hatte. «Die Leute aus dem
Volk redeten ganz offen dariiber, dass die Schiadigungen eines Juden an
Leib oder Gut ohne weiteres vergeben werden wiirde, da der Doktor Mar-
tin Luther diese Ansicht in seinen Blichern ausgesprochen und sie von der
Kanzel herab zu vertreten empfohlen habe»®?. Kein Wunder, dass die
deutschen Juden im Schmalkaldischen Krieg fiir den Sieg Kaiser Karl d.
V. beteten, der — soweit es in seiner Macht stand — die «Rechte der Juden
garantierte und sie gegen religiose Verleumdungen und Willkiirmassnah-
men seitens der Territorialfirsten in Schutz nahm»°8.

Wenn auch die lutherischen Landesherren kaum auf die Ratschldage
des Reformators eingingen, so war doch die Atmosphare in der Welt der
Gelehrten und im Volk vergiftet. Luthers antijidische Schriften stellten
eine Art geistige Brunnenvergiftung dar. Die Reformation hat im ganzen
das Schicksal der Juden in keiner Weise verbessert. Freilich wurde in der

158



beginnenden Gegenreformation ihr Los noch drger: «denn nunmehr wur-
den die Juden nicht nur fiir die "judaisierenden Tendenzen” der Reforma-
toren, sondern fiir die Reformation iiberhaupt verantwortlich gema-
cht»®?. Am Ende mussten die Juden erleben, «dass sich Reformatoren
und Katholiken, trotz aller zwischen ihnen schwelenden innerkirchlichen
Auseinandersetzungen in gemeinsamer Frontstellung gegen sie und ihr Ju-
dentum wieder vereint hatten. Die Juden blieben die ”Geiseln der Christe-
nheit” (Léon Poliakov), die sie auch vor der Reformation gewesen wa-
ren»’9,

Das Zeitalter von Humanismus und Reformation hat in vieler Be-
ziehung das Erbe und die Tradition des Mittelalters kritisch tberpriift und
Wege zu Neuem gebahnt. Es hat freilich den schon in der Alten Kirche be-
ginnenden und sich im Mittelalter vertiefenden Judenhass nicht iiberwun-
den, sondern ihn «mit neuer Kraft der Neuzeit weitervermittelt»”!.

Es wurde immer wieder gesagt, der Rassenantisemitismus des 19. und
20. Jahrhunderts ser etwas vollig anderes als der traditionelle kirchlich-
theologische Judenhass (Antijudaismus). Natiirlich sind beide von ihrem
Ansatz her zu unterscheiden. Von der Tendenz und den Wirkungen her ist
der Antisemitismus nur eine Fortsetzung des kirchlichen Antijudaismus
mit anderen Mitteln. Die Langzeitwirkungen der spdten antijidischen
Schriften Luthers waren wahrscheinlich noch verheerender als die Kurz-
zeitwirkungen. «Von den Juden und ihren Liigen» hatte zu Lebzeiten Lu-
thers nur zwei Auflagen. Sie wurden dann erst wieder in den wissenschaft-
lichen Gesamtausgaben des 19. und 20. Jahrhunderts gedruckt. In der na-
tionalsozialistischen Aera gab es dann zahlreiche Volkausgaben mit wei-
ter Verbreitung’?2.

Im April 1946 wurde Julius Streicher, der Herausgeber des national-
sozialistischen Hetzblattes « Der Stiirmer» vom Internationalen Militarge-
richtshof in Niirnberg wegen propagandistischer Vorbereitung des Mas-
senmordes an den Juden verhort. Zu seiner Verteidigungsrede berief er
sich auf Luther: «Dr. Martin Luther sdsse heute sicher an meiner Stelle
auf der Anklagebank, wenn dieses Buch ("Von den Juden und ihren Lu-
gen”) von der Anklagevertretung in Betracht gezogen werden wiirde»’>.

Man kann nicht sagen, dies sei nur eine absurde Ausrede. Schon seit
1887 hatte sich die Literatur deutscher Antisemiten immer wieder auf Lu-
ther berufen. Und sogar dann, als das Unheil nationalsozialistischer Ju-
denvernichtung kaum noch aufzuhalten war, gaben sich lutherische Theo-
logen dazu her, sie zu legitimieren. Als im Herbst 1941 der sogenannte
«Judenstern» eingefiihrt wurde, nahmen sieben lutherische Landeskirchen
dazu Stellung und verkiindeten: «Als Glieder der deutschen Volksgemein-
schaft stehen die unterzeichneten deutschen Evangelischen Landeskirchen
und Kirchenleiter in der Front dieses historischen Abwehrkampfes, der

159



u.a. die Reichspolizeiverordnung iiber die Kennzeichnung der Juden als
der geborenen Welt- und Reichsfeinde notwendig gemacht hat, wie schon
Dr. Martin Luther nach bitteren Erfahrungen die Forderungen erhob,
schirfste Massnahmen gegen die Juden zu ergreifen und sie aus deutschen
Landen auszuweisen. Von der Kreuzigung Christi bis zum heutigen Tag
haben die Juden das Christentum bekampft oder zur Erreichung ihrer ei-
genniitzigen Ziele missbraucht oder verfalscht. Durch die christliche Tau-
fe wird an der rassischen Eigenart eines Juden, seiner Volkszugehorigkeit
oder seinem biologischen Sein nichts geandert...»74.

Zusammenfassung

Unser Gang durch die Geschichte der christlich-jiidischen Beziehun-
gen von der Alten Kirche bis zur Reformationszeit ist beendet. Vieles
konnte nur angedeutet werden. Eines aber ist deutlich geworden: entschei-
dende Wurzeln neuzeitlicher Judenfeindschaft werden bereits in der Theo-
logie der Alten Kirche sichtbar. Der Antijudaismus in seinen verschiede-
nen Ausprigungen begleitet fast die ganze Geschichte der christlichen
Kirche vom Altertum bis zur Reformation und dartiber hinaus bis in un-
sere Gegenwart. Was Léon Poliakov, der grosse Historiker des Antisemi-
tismus, im Blick auf das Mittelalter schreibt, gilt fiir fast alle Epochen der
Kirchengeschichte: «Jedesmal wenn in Europa des Mittelaters eine grosse
Glaubensbewegung in Erscheinung tritt, wenn Christen im Namen der
gottlichen Liebe zur Begegnung mit dem Umbekannten aufbrechen, bri-
cht eigentlich tiberall das Feuer des Hasses gegen die Juden aus. Ihr
Schicksal verschlimmert sich dabei gerade in dem Masse, wie die Men-
schen den frommen Schwung ithres Herzens in Taten zu befriedigen trach-
ey,

Der hollandische Theologe K.H. Miskotte hat die Rolle der Kirche
in dieser Frage ganz kurz zusammengefasst: «Die Kirche hat verkiindet,
an die Stelle des Gottesvolkes sei sie getreten; sie hat die Volker erzogen
in einer fast grenzenlosen Verachtung der Juden und sie nicht selten zum
Pogrom aufgestachelt»?0.

Die Aufgabe der Theologie besteht heute nicht nur darin, die (christ-
lichen) Wurzeln des Judenhasses blosszulegen, sondern auch den christli-
chen Glauben so zu formulieren, dass die Wirde und der bleibende Auf-
trag des Judentums dabei zum Ausdruck kommt.

160



14.
15:
16.
17.

18.
14,
20.
21
22,

23,
24.
25
26.
27,
28.
29,
30

ANMERKUNGEN

. Ambrosius, Epist 40 PL 16, 1104{f.

zitiert nach: Kirche und Synagoge, Handbuch zur Geschichte von Christen und Juden,
hsg. von K.H. Rengstorf und S. Kortzfleisch, Bd. I, 1968 S. 91f.

Zum Vorfall vgl.: Rosemary Ruether, Ndchstenliebe und Brudermord. Die theologi-
schen Wurzeln des Antisemitismus, 1978, S. 1781: Handbuch der Kirchengeschichte
(hsg. von H. Jedin), Bd. I1, 1973, S. 90; K.S. Frank, « Adversus Judaecos» in der Alten
Kirche, in: Die Juden als Minderheit in der Geschichte, hsg. von B. Martin und E.
Schulin, 1981, S. 38.

. zit. nach K.S. Frank, aaQ. S. 39

. vgl. Ruether, aaO. S. 1771

. E. Dassmann, Ambrosius von Mailand, in: TRE 11, 368

. ebd.

. Léon Poliakov, Geschichte des Antisemitismus, Bd. 1, 1977, S. 17.

.vgl. aa0. S 19.

. vgl. N.R.M. de Lange, Artikel: Antisemitismus 1V, in TRE Bd 111, S. 128.
.vgl. Kirche und Synagoge 1, S. 72f, Frank, aaO. S. 35f.

.de Lange, aaO. S. 130.

. vgl. Ruether, S. 119fT.

. Text bei Kirche und Synagoge I, S. 87 f. Die rabbinische Tradition bezicht dann spa-

ter im Talmud Esau und Edom auf die Christen.

. Cyprian test. 20, zitiert nach Ruether, S. 128.

Auch Kain und Abel dienten als Prototypen fiir die Rivalitit zwischen Christen und
Juden. «Kain symbolisiert die Juden, wihrend Abel, vom ilteren Bruder getotet und
durch den geheimnisvollen Seth ersetzt, den ermordeten und auferstandenen Chri-
stus symbolisiert» (Ruether, aaO. S. 127).

Frank aaO. S. 34.

de Lange, aaO. S. 131.

Chrysost. c.Jud. V, 10-11, vgl. Ruether, S. 137.

De civ. Dei, 18,46, zit. nach Augustinus, Von Gottesstaat Bd. 11, ibertragen Von W.
Thimme 1955, S. 501.

Ruether, S. 149.

aa0. S. 148.

de Lange, aa0O. S. 135.

Chrysost. c. lud. 1, 6 f. zit. nach Ruether, S. 165.

Adv. Jud. Or. 2.3 zit. nach R. Brindle, Christen und Juden in Antiochien in den Jah-
ren 386/87. Judaica 1987/3, S. 148, dort auch wichtige Details.

Adv. Jud. Or. 1,6, vgl.: Briandle S. 146.

aaQ. S. 151.

vgl. Ruether S. 166 und 179.

de Lange aaO. S. 132.

vgl. Kirche und Synagoge I, S. 100ff und 145fT.

de Lange aaO. S. 132.

vgl. de Lange S. 133, Ruether, S. 179.

Guibert von Nogent, Histoire de sa vie (1053-1124), 1907, S. 118 zit. nach D. Mer-
tens, Christen und Juden zur Zeit des ersten Kreuzzuges, in: Die Juden als Minder-
heit, 1981, S. 48.

. Mertens aaO. S. 55.

161



32,
33

34.
35.
36.
37-
38.
39.
40.

4]1.
42.
43.
44.

45.
46.

47

49.
50.

51.
34
53.

54.
a3
56.
87-
58.
59.
60.

61.
62.
63.
64.

65.
66.

67.
68.

aa0. S. 57.

Léon Poliakov: Geschichte des Antisemitismus, Bd. I, Von der Antike bis zu den
Kreuzziigen, dt. 1977, S. 29.

R. Ruether, aaO. S. 193,

Poliakov, Geschichte des Antisemitismus, Bd. 11, dt. 1978, S. 19.

aa0. §. 57.

W.P. Eckert, Artikel: Antisemitismus V ( Mittelalter), TRE Bd. 111, S. 140.

W.P. Eckert, in: Kirche und Synagoge I, S. 214.

vgl. Kirche und Synagoge II, S. 359f.

vgl. Kirche und Synagoge I, S. 265ff, E. Hurwitz, Bocksfuss, Schwanz und Hdérner.
Vergangenes und Gegenwdrtiges iiber Antisemiten und ihre Opfer, 1986.

vgl. F. Graus, Judenpogrome im 14. Jahrhundert. Der Schwarze Tod, in: Die Juden
als Minderheit in der Geschichte, S. 68fT.

L. Poliakov: Geschichte des Antisemitismus Bd. IV. Die Marranen im Schatten der
Inquisition, dt. 1981, S. 61.

aa0. S. 74.

8. 75,

S. 81,

S. 835

. ebd.
48.

vgl. K. Deppermann, Judenhass und Judenfreundschaft im frithen Protestantismus, in:
Die Juden als Minderheit, S. 110ff.

aa0. S. 113.

aa0. S. 114, vgl. auch H.A. Oberman, Wurzeln des Antisemitismus. Christenangst
und Judenplage im Zeitalter von Humanismus und Reformation, 1981, S. 99ff.

z.B. Brief an Spalatin (Febr. 1514) WA BR. I, 23f.

Rémerbrief-Vorlesung 1515-16, WA 56, 436.

WA 5, 427f. zit. nach: W. Bienert, Martin Luther und die Juden, Quellenbuch 1982,
S. 44f.

WA Br. 3, 102, vgl. Bienert. S. 73.

WA Br. 8, 89 vgl. Bienert S. 112.

WA 53, 482, 522, 530.

WA 53, 522.

Zitat nach Poliakov, Geschichte des Antisemitismus I, S. 120f.

WA 353, 479.

zit. nach Poliakov, Geschichte des Antisemitismus 11, S. 141 (Anm. 16) Wahrhaftiges
Bekenntnis der Diener der Kirche in Ziirich.

WA 51, 195f. vgl. Bienert S. 176f.

vgl. ausfithrlicher: W. Maurer, in «Kirche und Synagoge I», S. 429t

vgl. G. Miller, Art: Antisemitismus VI 16. und 16. Hdt., in TRE III, S. 149.

W. Maurer, aaO. S. 444. vgl. auch J. Courvoisier, Calvin und die Juden, in: Christen
und Juden. Thr Gegeniiber vom Apostelkonzil bis heute, von W.D. Marsch und K.
Thieme, 1961, S. 141ff. Nach Oberman (aaO. S. 189) wird freilich in den spiten
franzosischen Predigten Calvins «ein wachsendes Gespir fiir die verborgene Schick-
salsgemeinschaft zwischen Christen und Juden in der Heimatlosigkeit von Verfol-
gung und Diaspora» deutlich.

Deppermann aaO. S. 126.

vgl. S. Schreiner, Jiidische Reaktionen auf die Reformation — einige Anmerkungen: Ju-
daica 1983, S. 150-165; vgl. auch Deppermann, aaO. S. 119f.

gbd. 8. 159,

ebd. S. 160.

162



69

74.
75.
76.

.aa0. S. 161.
70.
71.
72.
73.

ebd.
Oberman, aaO. S. 14.
vgl. Poliakov, aaO. S. 142, Anm. 20.

Der Prozess gegen die Hauptkriegsverbrecher vor dem Internationalen Militdrgerichts-

hof, 1947, Bd. 12, S. 346, zit. nach: Deppermann, aaO. S. 110.

zit. nach E.L. Ehrlich, Luther und die Juden, Judaica 1983, S. 147f.
L. Poliakov, Geschichte des Antisemitismus I, S. 42.

K.H. Miskotte, Wenn die Gétter schweigen, 1963, S. 318.

163



	Christliche Kirche und Judentum von den Kirchenvätern bis zu den Reformatoren

