
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 46 (1990)

Artikel: Christliche Kirche und Judentum von den Kirchenvätern bis zu den
Reformatoren

Autor: Jansen, Reiner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960831

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christliche Kirche und Judentum
von den Kirchenvätern

bis zu den Reformatoren*

von Reiner Jansen

A) Kirche und Judentum zur Zeit der Alten Kirche

1. Ambrosius und die Synagogenzerstörung in Kallinikon

Ich möchte zunächst einen Vorfall schildern, der sich im Jahr 388 -
also vor 1600 Jahren - ereignete. Damals hatte eine vom Bischof aufgehetzte

Menge in Kallinikon am Euphrat die Synagoge in Brand gesetzt und
zerstört. Der Statthalter berichtete dem Kaiser Theodosius davon und bat ihn
um Verhaltensmassregeln. Der Kaiser verwies auf die im ganzen Reich
geltenden Gesetze und verlangte, dass die Synagoge auf Kosten des
verantwortlichen Bischofs wieder aufgebaut werde und die Brandstifter und Diebe

bestraft würden. Der mailändische Bischof Ambrosius (339-397) - selber
ein ehemaliger hoher Staatsbeamter - intervenierte in einem leidenschaftlichen

Brief. Er forderte Straffreiheit für den Bischof und alle anderen, die in
diese Affäre verwickelt waren. In dem Brief heisst es u.a.: «Das, o Kaiser,
wünsche ich, dass du an mir eher ahndest, und, wenn du das für ein Verbrechen

ansiehst, du mich dafür verantwortlich machst. Warum gegen Abwesende

ein Gerichtsverfahren anstrengen? Hier hast du einen gegenwärtigen
und einen geständigen Angeklagten. Ich erkläre, dass ich die Synagoge in
Brand gesteckt habe, dass jedenfalls ich es ihnen zu tun befohlen habe, um
den Ort zu beseitigen, an dem Christus geleugnet wird. Wenn mir entgegengehalten

wird, warum ich nicht hier (in Mailand) die Synagoge in Brand
gesteckt habe. Sie ist schon dank einem göttlichen Urteilsspruch (durch
Blitzschlag) verbrannt und damit ist mein Werk überflüssig geworden». Er
nennt dabei die Synagoge einen «Ort des Unglaubens, diese Heimstatt der
Gottlosigkeit, diesen Schlupfwinkel des Wahnsinns, der von Gott selbst
verdammt worden ist». Schliesslich fragt er: «Was hat der Fromme gemein
mit dem Ungläubigen? Mit dem Ungläubigen müssen auch die Bezeugungen

des Unglaubens ausgerottet werden»1.

Der Autor ist Pfarrer in Frenkendorf-Füllinsdorf (Basel-Land) und Vorstandsmitglied
der Christlich-jüdischen Arbeitsgemeinschaft in der Schweiz.

134



Der Kaiser zögerte zunächst, seine Anordnung zurückzunehmen.
Daraufhin nahm Ambrosius die Gelegenheit wahr, den Kaiser während

einer Messe in der Kathedrale von Mailand persönlich anzusprechen.

Er kam vom Altar herunter und erklärte, er werde die Messe
nicht fortsetzen bis der Kaiser gehorche. Der Kaiser beugte sich dieser

Drohung und die Zerstörer der Synagoge gingen straffrei aus. Ambrosius

erklärte in diesem Zusammenhang «Das Recht der christlichen
Frömmigkeit steht über jedem staatlichen Recht»2.

Diese Synagogenzerstörung war im übrigen kein Einzelfall. Immer
wieder kam es vor, dass fanatisierte Mönche den christlichen Pöbel
anstifteten, Synagogen und Friedhöfe zu plündern, zu besetzen oder
anzuzünden. Insbesondere am Ende des vierten und im fünften Jahrhundert

sind uns zahlreiche solcher Aktionen bekannt3. Zwar erliessen die
Kaiser immer neue Gesetze zum Schutz der Synagogen. Diese konnten
aber häufig wegen der Opposition der Bischöfe von den weltlichen
Behörden nicht durchgesetzt werden.

Auch wenn der heilige Ambrosius mit seiner Flaltung nicht allein
steht und gleichsam dem «Zeitgeist» des ausgehenden vierten Jahrhunderts

verhaftet war, müssen wir doch fragen: Wie kam er dazu? Er war
schliesslich kein Obskurant, sondern einer der wichtigsten Bischöfe des

Abendlandes, ein bedeutender Seelsorger und Schriftausleger, einer der
vier abendländischen Kirchenlehrer. Schon vor der Synagogenzerstörung

in Kallinikon hatte er sich äusserst leidenschaftlich gegen die

Wiederaufstellung des Standbildes der Viktoria, des Symbols der
römischen Weltherrschaft in der römischen Kurie gewehrt. Schon dieser
Streit zeigte, «dass Ambrosius, so sehr er die Einmischung des Kaisers
in die inneren Angelegenheiten der Kirche ablehnte, nicht gewillt war,
den Staat in eine religiöse Neutralität zu entlassen. Der christlich
gewordene Staat ist zur Verehrung des wahren Gottes verpflichtet und
nicht befugt, den Irrtum zu unterstützen. Die Vorstellung eines
säkularisierten Staates und eines Kaisers, der zwar persönlich Christ ist, in
seinem Amt jedoch allen religiösen Gruppen gleich wohlwollend
gegenübersteht, ist für ihn undenkbar»4. Die Flaltung des Ambrosius
entspricht also einerseits seiner Idee von der inneren Unabhängigkeit
der Kirche gegenüber dem Staat und seiner Überzeugung, «dass der
Irrtum nicht dasselbe Lebensrecht hat wie die Wahrheit»5.

Andererseits steht er schon deutlich in der Tradition des altkirchlichen

Antijudaismus, obwohl er persönlich wahrscheinlich nicht einmal
ein besonders fanatischer Judenhasser war.

135



2. Die Trennung von Kirche und Synagoge

Nach dem Zeugnis des Epheserbriefes (2,1 Iff) war die Kirche in
ihrem Selbstverständnis ein Ort der Versöhnung von Juden und Heiden
untereinander und mit Gott. Aber schon in neutestamentlicher Zeit beginnen

die Judenchristen und die Heidenchristen sich auseinanderzuleben.
Durch die aktive Mission waren die Heidenchristen bald einmal in der
Mehrheit. Für sie wurde es zunehmend schwerer, die jüdischen Voraussetzungen

und den jüdischen Hintergrund der christlichen Botschaft
überhaupt nachzuvollziehen. Die Judenchristen in Israel blieben zwar noch
lange im Verband der Synagogen und bemühten sich, im Glauben an den
Messias Jesus die überlieferten Gebote der Thora treu zu erfüllen.
Offensichtlich kam es aber auch zu Spannungen mit anderen jüdischen
Bewegungen - vor allem den Pharisäern -, wie wir es z.B. aus dem
Matthäusevangelium entnehmen können. Es kam zu Abgrenzungsmassnahmen auf
beiden Seiten. Mit der Zerstörung des Tempels durch die Römer im Jahre
70 (nach dem jüdischen Krieg) war das Band zwischen Kirche und
Synagoge endgültig zerschnitten.

Die Judenchristen wurden innerhalb der Gesamtbewegung des
Christentums bald selber zur Sekte. Sie blieben gleichsam hinter der gewaltigen

missionarischen und theologischen Entwicklung zurück und waren
in mancher Beziehung konservativer als die heidenchristlichen Gemeinden.

Schon gegen Ende des 1. Jahrhunderts galten sie deshalb als
häretisch.

3. Juden und Christen als Minderheit im Römischen Reich

Aus der Sicht der Mehrheit der Bevölkerung des Römischen Reiches
blieben die Christen allerdings noch längere Zeit eine jüdische Sekte. Sie

gingen als kleine Gemeinschaften ihre eigenen Wege und sonderten sich
ab - ähnlich wie die Juden. So gab es nicht nur den Juden sondern auch
den Christen gegenüber gesellschaftliche Verdächtigungen und Unterstellungen,

Verleumdungen und Beschimpfungen. Sie gipfelten in den
Vorwürfen der Gottlosigkeit, des Ritualmordes und der Unsittlichkeit. Christen

und Juden wurden in eine ähnliche Sündenbockrolle gedrängt.
Immer wieder wurden Christen, die den Kaiserkult verweigerten, Opfer
schwerer Verfolgungen bis zum Toleranzedikt Konstantins im Jahre 313.
Es gab in dieser Zeit durchaus eine missionarische Konkurrenz zwischen
Juden und Christen. In der Diaspora - also ausserhalb Israels - gab es

viele Menschen, die nicht aus dem jüdischen Volk stammten, sich aber
zum Judentum hingezogen fühlten. Insbesondere der Glaube an den einen

136



unsichtbaren Gott und die Ethik der Nächstenliebe, aber auch manche
Bräuche wirkten anziehend auf diese Heiden. Viele wollten sich aber nicht
unter das Joch des Gesetzes beugen. Unter diesen zahlreichen «Gottesfiir-
chtigen» in den jüdischen Gemeinden in der Diaspora fand die christliche
Mission grossen Anklang. Juden und Christen beriefen sich schliesslich
auf den Gott Abrahams, beide beanspruchten für sich «die einzigen
treuen Ausleger seiner Willensäusserung zu sein»6. Beide bezogen sich auf
das gleiche heilige Buch, legten es aber verschieden aus. Trotz der
gegenseitigen Abgrenzung von Juden und Christen und trotz der missionarischen

Konkurrenz gab es auch Zeichen gegenseitiger Solidarität. Nicht
selten wurden christliche Märtyrer auf jüdischen Friedhöfen beerdigt.
In den Verfolgungen boten manchmal auch Juden ihre Synagogen als

Asyl an7.

4. Die Rolle der Theologie: Antijudaismus

Eine verhängnisvolle Rolle spielte schon in den ersten Jahrhunderten
der Kirchengeschichte die christliche Theologie. Sie hat die örtlich
begrenzte, sporadische Judenfeindschaft, die es im römischen Reich gab,
systematisiert. Durch die Theologie wurde die Judenfeindschaft zur Ideologie

der Kirche. Sie wurzelt nicht nur in konkreten geschichtlichen
Auseinandersetzungen, sondern ist auch dort wirksam und spürbar, wo es

überhaupt keine Juden gibt8.
Welches sind die wichtigsten Elemente dieses kirchlichen Antijudaismus?

Im Zentrum der christlichen Verkündigung steht der Satz: der dem
Volk Israel verheissene Messias ist in Jesus von Nazareth gekommen.

In der frühchristlichen und altkirchlichen Theologie wird die Bedeutung

dieses Glaubenssatzes nach verschiedenen Seiten hin expliziert.
a) Sehr bald wird daraus: die Juden haben ihren eigenen Messias

abgelehnt. Die einfache Tatsache, dass Jesus und seine ersten Nachfolger
vor und nach Ostern alles Juden waren, geriet sehr bald in Vergessenheit.

Schon gegen Ende des 2. Jahrhunderts betont Melito, der
Bischof von Sardes, dass die Juden bei der Kreuzigung Jesu Gott getötet
haben10. Diese verhängnisvolle These vom Gottesmord der Juden ist
im 4. Jahrhundert bereits ein theologischer Gemeinplatz geworden11.
Da sie auch schon die Propheten getötet haben, werden die Juden in
christlichen Traktaten langsam zum mordlustigen und verbrecherischen

Volk schlechthin. Ihr Abfall, ihr Götzendienst und ihr ungezügeltes

Leben beginnt bereits in Aegypten12.
b) Da die Juden ihren eigenen Messias abgelehnt haben, versteht sich die

Kirche als das wahre Israel. Alle Verheissungen des Alten Testamentes

137



werden auf Christus und die Kirche bezogen: in ihm sind sie erfüllt.
Das wahre erwählte Gottesvolk sind die Christen. Alle Kritik,
Mahnungen und Drohungen des Alten Testaments werden ausschliesslich
auf das verworfene Volk der Juden bezogen. Schon der sogenannte
Barnabasbrief im 2. Jhdt. behauptet, wegen des Ungehorsams der
Israeliten sei der Bund Gottes mit dem Volk Israel nie wirklich zur
Geltung gekommen. Und Tertullian, der Anfang des dritten Jahrhunderts

in Nordafrika lebte, verwendet die Geschichte von den beiden
ungleichen Zwillingssöhnen Esau und Jakob (1. Mose 25), um das
Verhältnis zwischen Christentum und Judentum zu bestimmen. Gott hat
zwei Völker aus Rebekkas Leib hervorgehen lassen. Nach einem Orakel

(1. Mose 25,23) muss dabei das ältere Volk dem jüngeren dienen.
Also, folgert Tertullian, muss das jüdische Volk dem christlichen
unterworfen werden12. - Nahezu alle Familienrivalitäten aus der Bibel
werden von den Kirchenvätern auf das Verhältnis Judentum -
Christentum bezogen: Ismael und Isaak, Esau und Jakob, Manasse und
Ephraim (Joseph Söhne), aber auch Abrahams Frauen Sara und
Hagar, und Jakobs Frauen Rahel und Lea. So schreibt z.B. Cyprian:
«Auch Jakob hatte zwei Frauen, die ältere schwachäugige Lea, das
Bild für die Synagoge; die jüngere, schöne Rachel, das Bild für die Kirche;

auch sie blieb lange kinderlos und brachte dann den Joseph
hervor, der selber ein Bild für Christus ist»13. Kombiniert man dieses Bild
von der schwachäugigen Lea mit dem Schleier, der nach Paulus (2.
Kor 3, 12 ff) über den Augen der Juden liegt, dann ergibt sich das
mittelalterliche Stereotyp von der Blindheit der Synagoge.

c) Auf diese Weise wurde die gemeinsame Bibel, das hebräische Alte Te¬

stament zum Alleinbesitz der Kirche. Durch anerkannte alte
Auslegungstechniken - Allegorie und Typologie - wird das Alte Testament
zur Heiligen Schrift der Christen. Man versucht es der Synagoge zu
entwinden. Die Kirche proklamiert sich selber zur «Alleinerbin des Alten

Bundes»14.

d) Nicht nur die Heilige Schrift, sondern auch die Geschichte wird zur
Berufungs-Instanz für die Schuld der Juden und ihre Verwerfung. «Es
ist ein Gemeinplatz der antijüdischen Polemik, dass die Zerstörung
Jerusalems und des Tempels eine Folge der jüdischen Ablehnung des

Messias war»15. So betont Chrysostomos, dass die Juden dreimal
versucht haben, den Tempel wieder aufzubauen (unter Kaiser Hadrian,
Konstantin und Julian). Alle drei Versuche scheiterten - ein Beweis für
das gegen Gott gerichtete Streben der Juden16. Bis zum Tod des Messias

gab es für die Juden noch bei Gott die Möglichkeit der Vergebung.

Jetzt ist ihre Zeit endgültig abgelaufen. Es bleibt ihnen nichs
anderes, als sich zu ihrem Messias Jesus zu bekehren oder als Juden wei-

138



terzuexistieren, um die Wahrheit des Christentums wider Willen zu
bezeugen. So schreibt Augustin in «De civitate Dei»: «Die Juden aber,
die ihn töteten und nicht an ihn glauben wollten, dass er sterben und
auferstehen musste, wurden von den Römern noch schlimmer heimgesucht

und mit Stumpf und Stiel aus dem Heimatlande, wo sie bereits
unter Fremdherrschaft lebten, ausgerottet und über alle Länder
zerstreut - fehlen sie doch nirgendwo - und müssen uns durch ihre Schriften

das Zeugnis liefern, dass wir die Weissagungen von Christus nicht
erdichtet haben... Wir begreifen, dass sie um eben dieses Zeugnisses
willen, dass sie uns wider Willen dadurch abgeben müssen, dass sie

diese Schriften besitzen und bewahren, über alle Völker zerstreut sind,
soweit sich die Kirche Christi auch ausbreitet»17,

e) Theologisch gesehen hat also das Judentum seit der Kreuzigung Jesu

und der Zerstörung des Tempels jegliche Existenzberechtigung und
Würde verloren. Es darf allenfalls noch in der von Augustin beschriebenen

Weise als negativer Zeuge der göttlichen Barmherzigkeit in
Christus dienen. Darum ist auch der gesamte jüdische Kult, die
Synagogengottesdienste und das Bemühen um die Erfüllung der Thora, sinnlos

geworden. Der Sinn der biblischen Gebote ist in Christus erfüllt
und wird von den mit Blindheit geschlagenen Juden völlig missverstanden.

So ist etwa das jüdische Pessach nur «ein Hinweis auf das wahre
Pessachlamm Christus... Jetzt, da die wahre Bedeutung von Pessach in
der Kirche eingesetzt ist, haben die Juden kein Recht mehr Pessach zu
feiern»18.
Alle anderen kultischen Symbole wie der Tempel, Jerusalem oder die
Beschneidung haben längst im Christentum ihre geistige Erfüllung
gefunden. «Indem Gott den Kult zerstört, beendet er das legitime Judentum

und machte die Juden zum wandernden Volk ohne rechtmässige
Möglichkeiten für den Dienst Gottes. Universaler, geistiger
Gottesdienst kann nur in der Kirche verwirklicht werden»19. So gehörten
Glauben und Praxis der Juden in den Bereich der Endlichkeit, Äusser-
lichkeit und Fleischlichkeit während das Christentum Ewigkeit,
Innerlichkeit und wahre Spiritualität repräsentiert: nur in der Kirche ist das
Heil gegenwärtig.

5. Johannes Chrysostomos und die Juden von Antiochien

Wir haben versucht, die Grundelemente des kirchlichen Antijudai-
smus kurz zu skizzieren. Sie finden sich in zahllosen Traktaten «Adversos
Judaeos» (Gegen die Juden) in Predigten, Streitschriften und dogmatischen

Abhandlungen der Theologen und Kirchenväter vom 2.-5. Jahrhundert.

Ein Kompendium aller denkbaren Vorwürfe und Verunglimpfun-

139



gen»20 der Juden begegnet uns in den acht antijüdischen Predigten des

Johannes Chrysostomos. Diese Predigten wurden zwischen 386 und 388

von einem der bedeutendsten Prediger der Alten Kirche in Antiochien
gehalten. Sie übertrieben an Schärfe und Geschmacklosigkeit alles was
bisher von christlichen Theologen gegen die Juden gesagt oder geschrieben
wurde. Die Juden werden hier bereits völlig dämonisiert. Chrysostomos
scheut kein rhetorisches Mittel, um die Juden anzugreifen: «Ich weiss,
dass viele Leute die Juden hoch schätzen und ihr Leben gegenwärtig für
ehrwürdig halten. Deswegen eile ich, diese schreckliche Vorstellung an der
Wurzel auszurotten... Ein Ort, wo eine Hure zur Ansicht steht, ist ein
Hurenhaus. Was schlimmer ist, die Synagoge ist nicht nur ein Hurenhaus
und ein Theater, sondern auch eine Diebeshöhle und ein Hort wilder Tiere...

Die Juden haben keinerlei Vorstellungen von (geistigen) Dingen,
sondern leben für die niedere Natur... Nur ein Ding verstehen sie: sich gierig
vollzufressen und trunken zu werden»21.

Chrysostomos predigte in Antiochien am Orontes, einer wichtigen
Grossstadt am Rande des römischen Reiches mit einer bedeutenden
jüdischen Gemeinde. Dort gab es viele Christen, die sich von den jüdischen
Festen und Bräuchen angezogen fühlten. Sie gingen am Sabbat oder an
des Festtagen zur Synagoge, fasteten und feierten mit den Juden, stellten
ihnen Fragen, liessen sich von jüdischen Ärzten heilen und erwiesen den
Juden auch sonst einen tiefen Respekt. Genau diese Kontakte der «judai-
sierenden» Christen bekämpft Johannes Chrysostomos in seinen Predigten

bis aufs Blut. Ihm geht es nicht darum, die Juden zu Christen zu
bekehren, sondern die Christen von allen jüdischen Kontakten fernzuhalten.
So fragt er etwa: «Habt ihr denn keine Scheu, nachdem ihr euch mit diesen

Menschen verbunden habt, die Christi Blut vergossen haben, am heiligen

Tisch, am kostbaren Blut teilzuhaben?»22. Für ihn gab es keinerlei
Vermittlung zwischen christlichem und jüdischem Glauben. Er formulierte

den Grundsatz, der fast für die gesamte Geschichte der Kirche gelten
sollte: «Wenn unsere Religion Wahrheit ist, und das ist sie in Wahrheit,
dann ist die der Juden voll Lug und Trug»23. Offenbar hatte Chrysostomos

mit seinen Predigten nicht immer den gewünschten Erfolg bei seinen
unmittelbaren Zuhörern. Sie weigerten sich häufig, judaisierende Christen
bei den Priestern zu denunzieren24. Langfristig ist aber die Saat der
Verunglimpfung, der Verachtung und des Hasses aufgegangen. Bereits im
fünften Jahrhundert gab es zahlreiche Ausbrüche christlicher Gewalt
gegen die Juden in Antiochien. Die grossen Synagogen der Stadt wurden
zerstört. Nach einem letzten Versuch zur Massenbekehrung im 6.

Jahrhundert und einem Massaker wurden die Juden aus der Stadt
vertrieben25.

140



6. Wirkungen des Antijudaismus in der Reichskirche

Während zweieinhalb Jahrhunderten wurden die Christen im Römischen

Reich zeitweise geduldet und dann wieder brutal verfolgt. Durch
Kaiser Konstantin wurde das Christentum in den Jahren 313/324 zu
einem anerkannten, privilegierten Kult. 380 erklärten die Kaiser Theodo-
sius d. Gr. und Gratian die katholische Kirche zur alleinberechtigten
Staatskirche. Heidentum und Häresie wurden zu Staatsverbrechen.
Besonders im Orient kam es zum Tempelsturm, angeführt von Bischöfen,
Mönchen und christlichem Pöbel. Nicht selten kam es zu blutigen
Auseinandersetzungen mit den heidnischen Schichten der Bevölkerung. Genau
in diese Zeit fallen auch die Judenpredigten des Johannes Chrysostomos
und die Synagogenzerstörungen in Kallinikon und anderswo. Bis zum
Beginn des vierten Jahrhunderts waren die Christen politisch machtlos. So

lange blieb auch der Antijudaismus der Kirche eine blosse Theorie, die
das Ziel hatte, sich scharf vom Judentum abzugrenzen und schwankenden
Christen den Kontakt zu den verdrängten jüdischen Wurzeln des

Christentums zu verunmöglichen. Mit dem Beginn der «Reichskirche» begann
nun die «Hass- und Verachtung predigende Lehre»26 sich auch praktisch
auszuwirken: Einerseits in Gewalttätigkeiten gegen Juden und Synagogen
und andererseits in der Gesetzgebung des Reiches und der Kirche.

Das Judentum blieb zwar weiterhin als Religion erlaubt. Aber schon im
Jahre 315 erliess Konstantin ein Gesetz, nachdem der Übertritt vom
Christentum zum Judentum mit dem Tod bestraft werden sollte. Im Laufe der
Zeit verschlechterte sich die rechtliche und gesellschaftliche Lage der
Juden im Reich sukzessive27. Der Erwerb christlicher Sklaven wurde ihnen
verboten und damit die wirtschaftliche Grundlage für die Landwirtschaft
praktisch aufgehoben. Christlich-jüdische Mischehen wurden ebenso

streng untersagt wie jede jüdische Missionstätigkeit. Kirchliche Konzile
und staatliche Gesetzgebung verfolgten das Ziel «die Juden zu isolieren,
an der Verbreitung ihrer Religion zu hindern und in einem Zustand der

Demütigung und der Unterwerfung zu halten»28. Zwar erliessen die Kaiser

immer neue Gesetze zum Schutze der Juden gegen die Gewalttätigkeiten
der Christen, die mit Beginn des fünften Jahrhunderts deutlich zunahmen.

Aber wegen fehlender Konsequenz oder dem Widerstand führender
Kirchenmänner wurden die Schuldigen selten bestraft. Mit der Zeit wurde
auch die erzwungene Verwandlung einer Synagoge in eine Kirche legalisiert.

Neue Synagogen zu bauen wurde verboten. Schliesslich liess bereits
im Jahre 418 der Bischof von Minorca alle Juden auf der Insel zwangstau-
fen29.

141



B) Kirche und Judentum im Mittelalter

1 Kreuzzüge und Massenmorde

Im Jahre 1095 forderte Papst Urban II auf dem Konzil zu Clermont
die Fürsten und Ritter Europas auf, einen Kreuzzug zu führen gegen die
Moslems, die im Heiligen Land die Christen bedrängten. Allen Teilnehmern

sollten dabei die kirchlichen Busstrafen erlassen werden. Dieser
Aufruf fand einen ungeheuren Widerhall. Zu Tausenden zogen Arme und
Reiche, militärisch Vorbereitete und Kampfungeübte los, um Jerusalem
und das heilige Land zu befreien. Die Motive für die Teilnahme waren
sehr unterschiedlicher Art: sie gingen von blosser Abenteuerlust, Hoffnung

auf materiellen Gewinn bis zum Wunsche, für Gottes Sache in der
Welt zu kämpfen. Verschiedene Heere setzten sich in Bewegung - teils
geordneter und besser ausgerüstet, teils ziemlich ungeordnet. Freilich der
Weg war weit. Darum beschloss man sich schon unterwegs an den Feinden

Gottes zu rächen. So kam es in Rouen um die Jahrhundertwende
1095/96 zur ersten Judenverfolgung. Die Begründung lautete: «Wir wollen
die Feinde Gottes im Osten bekämpfen, wofür wir grosse Entfernungen
überwinden müssen. Das ist eine verfehlte Mühe, da wir schon hier vor
unseren Augen die Juden haben, die doch die ärgsten Feinde Gottes
sind»30. Ein Zug unter Führung des Grafen Emicho von Leimingen zieht
den Rhein entlang. In kurzer Zeit werden mehr als 5'000 Juden in Speyer,
Worms, Mainz, Trier, Köln, Neuss und Xanten umgebracht. Die rheinischen

Juden haben vorher in aller Eile noch Schutzbriefe des Kaisers
Heinrich IV erworben. Aber das nützt alles nichts. Die Kreuzfahrer
stöbern sie in ihren Verstecken oder im bischöflichen Palast, wo sie Zuflucht
gefunden haben, auf. Sie werden getauft oder umgebracht. Viele Juden
nahmen sich selbst das Leben zur «Heiligung seines Namens», um der
«Entehrung des Namens», der christlichen Taufe, zu entgehen.

Blühende Judengemeinden sind in kurzer Zeit vollständig vernichtet. Nur
wenige lassen sich taufen. Als die Kreuzritter 1099 Jerusalem erstürmten,
richten sie unter Moslems und Juden, die die Stadt verteidigen, ein
unbeschreibliches Blutbad an.

Um 1007 liess der fanatische schiitische Kalif Al-Hakim die Grabeskirche

in Jerusalem und viele andere Kirchen im Heiligen Land zerstören.
Die von ihm angezettelte Verfolgung richtete sich nicht nur gegen die
Christen, sondern auch gegen die Juden. Trotzdem hiess es im
Abendland, die Juden von Orléans hätten den Kalifen angestiftet. So kam
es in Frankreich zu Judenverfolgungen. - Als der König von Aragon
durch einen Moslem ermordet wurde, kam es zum sogenannten Spanienk-

142



reuzzug im Jahre 1063. Auch diesmal kam es wieder zu Ausschreitungen
gegen die Juden im südlichen Frankreich. Beide Male schritten die Päpste

gegen die Pogrome ein, zum Teil standen auch örtliche Geistliche den

Verfolgten bei. Aber die Ausschreitungen konnten sie nicht verhindern.
Papst Alexander der II. wies darauf hin, dass es Unrecht sei, die Juden zu
ermorden. Sie seien schliesslich bereit, den Christen zu dienen. Und vor
allem seien sie dazu vorherbestimmt, dass Gott sie am Jüngsten Tag doch
noch bekehren würde.

Auch in den späteren Kreuzzügen kam es fast regelmässig zu
Judenverfolgungen, auch wenn Bernard von Clairvaux sich in der Mitte des 12.

Jahrhunderts gegen die Massaker engagierte. Es sind ganz verschiedene

Motive, die in den Kreuzzügen zur Verschärfung der Situationen beitrugen.

Gewaltige Feindbilder wurden aufgebaut, ausgehend von der Scheidung

der Welt in Christen und Feinde der Christen. «Die kriegerische
Heilig-Grab-Propaganda stellte den Gedanken an den Tod Christi in den

Mittelpunkt und lenkte damit die Aggression nicht zufällig auf die Juden
als die "Gottesmörder"»31. Dazu kam ein starker christlicher Expansionsdrang:

die ganze bekannte Welt sollte neu aufgeteilt werden zugunsten
eines grösseren Anteils der Christen. In der Propaganda für die Kreuzzüge-
wurde nicht nur der Nachlass der von der Kirche auferlegten zeitlichen
Bussen, sondern auch die Vergebung der ewigen Sündenstrafen im
Jenseits versprochen. Zeitgenössische Berichte lassen auch durchblicken, dass

man die Kreuzzüge auch als «Ausweg an Überbevölkerung und
Nahrungsknappheit, Verteilungskämpfen, Räubereien und unergiebigen
Soldienst» betrachtete32.

Im frühen Mittelalter und im Reich der Karolinger lebten die Juden
mit den Christen zusammen, meistens friedlich. Nur die theologisch
motivierte Polemik verschiedener Bischöfe störte diese Eintracht. Im 9.
Jahrhundert zeichnet sich allerdings ein Wandel in der Karfreitagsliturgie ab.

«Von nun an steht in den Messbüchern: pro Judaeis non flectant (für die
Juden geht man beim Gebet nicht in die Knie). Dadurch wird unterstrichen,

dass der Jude einer besonderen Kategorie angehört, dass er etwas
anderes und mehr ist als ein gewöhnlicher Ungläubiger33. Seit der
Jahrtausendwende und vor allem mit dem Beginn des Zeitalters der Kreuzzüge
verschlechtert sich die Lage der Juden massiv. Die Hintergründe dieser

Entwicklung und ihre Auswirkungen können wir nur ganz grob und
skizzenhaft andeuten.

2) Die rechtliche, wirtschaftliche und gesellschaftliche Stellung der Juden

Schon unter dem Einfluss der Theologie der Kirchenväter hatte das

Römische Recht nach der Konstantinischen Wende den Juden Beschrän-

143



kungen auferlegt. Diese Tendenz verstärkte sich im Mittelalter: Kaiser
und Päpste verstanden sich als Schutzherren der Juden, die für den Schutz
ihrer «Kammerknechte» verantwortlich waren. Da sie den Herrn gekreuzigt

haben, sollen sie in ewiger Knechtschaft leben - aber doch wenigstens
leben. «Die Grundhaltung der Kirche war, dass der Jude niemals eine
Position an Ehre oder Macht in der christlichen Gesellschaft einnehmen sollte,

die ihm je gegenüber einem Christen Autorität verlieh, wie bescheiden
auch immer»34.

Das vierte Laterankonzil unter Papst Innozenz d. III verlangte 1215,
dass die Juden in Zukunft einen gelben oder roten Judenhut sowie einen
gelben Fleck auf ihrem Mantel tragen sollten, damit man sie als solche
sofort erkennt. Diese Regeln konnten von der Kirche erst nach dem Konzil
von Basel (1434) überall durchgesetzt werden. Bei der Organisation der
Handwerker in den Zünften, die sich als christlich verstanden, wurden die
Juden von den meisten Handwerkern ausgeschlossen. Seit dem
Spätmittelalter konnten sie auch keinen Grundbesitz mehr erwerben. Da
ihnen das Zinsnehmen in einem gewissen Masse erlaubt wurde und das
Wirtschaftsleben ohne Geldverkehr nicht mehr möglich war, wurden sie

in die Rolle des Geldleihers und Wucherers gedrängt. Gettos - gesonderte
Wohnbezirke - wurden eingerichtet: zuerst 1516 in Venedig. Die Juden
wurden also zunehmend isoliert. Sie wurden zu Objekten der Wirtschaftspolitik

der Fürsten. So erklärte 1343 Kaiser Ludwig der Bayer den
Juden: «Ihr gehört uns mit Leib und Vermögen, und wir können dies
gebrauchen und damit machen, was wir wollen und wie es uns gefällt»35.
Immer häufiger mussten sie ihre Schutzbriefe und ihr Recht zum Leben
durch Geld erkaufen. Allmählich wurden die Juden bei jedem Schritt und
jedem «Akt des alltäglichen Lebens der Zahlung einer Steuer unterworfen:

Sie müssen zahlen für das Gehen und für das Kommen, für das
Verkaufen und das Kaufen, für das Recht des gemeinschaftlichen Gebets, für
die Verehelichung, für das neugeborene Kind und auch für den Toten,
den man auf den Friedhof tragen muss. Ohne Geld ist die jüdische
Gemeinschaft unausweichlich zum Verschwinden verurteilt»36.

Lange Zeit war die Erwartung, dass sich ganz Israel vor dem Eintritt
des Endgerichtes bekehren würde, «eine der wichtigsten Motivationen für
die Duldung der Juden in der Zeit»37. Duns Scotus, einer der grossen
Scholastiker des Spätmittelalters, schreibt allerdings schon im 13.

Jahrhundert: «Und wenn du sagst, dass jene, die dem Antichrist anhängen,
sich bekehren werden, wenn sie seinen Sturz gesehen haben, dann antworte

ich, dass man nicht wegen weniger und so spät sich Bekehrender so viele

Juden in so vielen Gebieten der Welt und in so langen Zeiten dulden
sollen, die in ihrem Gesetz beharren, weil aus ihnen endlich eine Frucht
für die Kirche kommen und diese bescheiden sein wird. Daher würde es

144



genügen, wenn man einigen wenigen, die man auf eine Insel verbannt,
gestatten würde, ihr Gesetz zu beobachten». So kommt es neben den
«unkontrollierten Judenverfolgungen und Vertreibungen infolge der Aufhetzung

des Pöbels... im Spätmittelalter immer häufiger zu kontrollierten
Austreibungen, die von der Obrigkeit selbst verfügt werden38. 1291 wurden

die Juden aus England vertrieben, 1384 aus Frankreich, im 15.

Jahrhundert (und später) aus vielen deutschen Städten und Territorien, 1492

aus Spanien und 1497 aus Portugal.

3) Der Streit um den Talmud, Religionsgespräche und Zwangspredigten

Es gab im Mittelalter immer wieder Juden, die zum Christentum
übertraten, oft unter dem Druck der Verhältnisse. Umgekehrt gab es auch
einzelne Christen (sogar Bischöfe), die zum Judentum konvertierten. Jüdische

Konvertiten spielten oft eine verhängnisvolle Rolle in den
Auseinandersetzungen um die Wahrheit der Religion. So hatte etwa ein jüdischer
Konvertit (Nikolaus Donin aus La Rochelle) behauptet, im Talmud seien

etliche Lästerungen gegen den christlichen Glauben enthalten, z.B.: Jesus

sei von seiner Mutter im Ehebruch mit einem gewissen Pandera gezeugt
und müsse ewige Höllenqualen erdulden, weil er die Worte der Schriftgelehrten

verspottet habe. Darauf setzte ein heftiger Streit um den Talmud
ein. Der Papst wandte sich an viele Könige und Bischöfe und verlangte
die Konfiszierung sämtlicher Talmudexemplare an einem bestimmten
Sabbat. Nach längeren Diskussionen zwischen Gelehrten beider Religionen

wurden 1242 in Paris ganze Wagenladungen mit jüdischen Büchern
verbrannt. Auch später flammte der Streit um den Talmud in verschiedenen

Ländern immer wieder auf. Andere Christen wie etwa der gelehrte
Kenner der arabischen und hebräischen Literatur Roman Marti wollten
den Talmud zum apogetischen Beweis der Wahrheit des christlichen
Glaubens benutzen. Um Religionsgespräche mit den Juden besser führen
zu können, kam im 13. Jahrhundert unter den Dominikanern ein grosses
Interesse an der hebräischen Sprache auf, für die sich Theologen früher
schon lange nicht mehr interessiert hatten. Es wurden Hebräisch-Schulen
eröffnet. Bei den Humanisten, etwa Pico della Mirandola und Johannes
Reuchlin (Ende 15., Anfang 16. Jahrhunderts) spielten die Hebräischkenntnisse

noch einmal eine grosse Rolle. Die Humanisten hatten ein

grosses Interesse an den Überlieferungen der Kabbala, der jüdischen
Mystik. Zum Teil entstanden sogar ausnahmsweise Freundschaften zwischen

jüdischen Gelehrten und christlichen Humanisten.
Ende des 11. Jahrhunderts hatte es noch ein friedliches Religionsgespräch

zwischen einem Juden und dem Prior der Westminster Abtei (Gislebertus
Crispinus) gegeben. Aus der Enttäuschung der Theologen über die Un-

145



Wirksamkeit ihrer immer wieder vorgebrachten Argumente entstand das
Klischee von den verstockten Juden. Freilich auch den Juden, die unter
dem Druck der Verhältnisse konvertierten, traute man oft nicht recht.
Man behauptete, sie seien ja letztlich doch nicht fähig, sich zu bekehren.
Die Kirche versuchte es mit den verschiedensten Mitteln. Anfang des 7.

Jahrhunderts hatten die westgotischen Könige von Spanien die Juden zur
Taufe gezwungen. Doch was sollte man nun mit diesen zwangsgetauften
«Neuchristen» machen? Man musste sie ständig überwachen, damit sie
nicht heimlich den alten Glauben praktizierten. Verschiedene Päpste und
Theologen wie Thomas von Aquino waren entschieden gegen die
Zwangstaufen. Andere, etwa Duns Scotus, befürworteten sie. Ein anderer Versuch,

die Juden doch noch zu bekehren, waren die beiden Religionsgespräche
in Spanien (Barcelona 1263 und Tortosa 1413/14), die als

Schauveranstaltungen durchgeführt wurden. Besonders das letztere verlief nicht
wirkungslos: etwa 3'000 Juden Hessen sich taufen.

Das Basler Konzil fordert 1434 nachdrücklich, dass die Juden an allen Orten

unter Androhung von Strafen christliche Predigten anhören mussten.
Diese Zwangspredigten hatten vor allem in Spanien schon eine jahrhundertelange

Vorgeschichte. Sie wurden z.T. bis in die Neuzeit institutionalisiert:
im Kirchenstaat wurden sie (zusammen mit dem Gettozwang) erst 1848

aufgehoben39. Papst Julius der III kam im 16. Jahrhundert sogar auf die
«glorreiche» Idee, die noch nicht für den christlichen Glauben gewonnenen
Juden selber für ihre Missionierung eine Steuer zahlen zu lassen.
Wahrscheinlich haben diese Missionierungsversuche letztlich weniger erreicht als

der gesellschaftliche Druck, die Diskriminierung und die allzuoft gestellte
Alternative: Taufe oder Tod. Natürlich gab es bei den Juden starke
Bemühungen, widerstandsfähig gegenüber all den christlichen Missionierungsund

Druckversuchen zu bleiben. Nicht nur, dass man sich bei den
Zwangspredigten die Ohren zustopfte. Gelehrte Rabbiner schrieben manche Werke,

in denen sie sich mit der christlichen Auslegung des Alten Testamentes,
mit der Trinitätslehre und der Christologie auseinandersetzten. Manches
musste dabei verschlüsselt ausgedrückt werden, damit es nicht der Zensur
oder der Verbrennung anheimfiel. Im allgemeinen galten die Christen
wegen der Trinitätslehre als Polytheisten und wegen der Verehrung der Gottheit

Christi als Götzenanbeter. Der berühmte Philosoph Moses Maimoni-
des (1135-1204) kommt allerdings zu einer ziemlich positiven Würdigung
der Bedeutung Jesu und des Christentums. Er war zwar nicht der in der
Thora verheissene Messias. Aber selbst die Irrtümer der Christen dienen
dazu, den Weg für den König Messias freizumachen und die ganze Welt
auf die Verehrung des einen unsichtbaren Gottes vorzubereiten. So haben
Jesus und die Christen (und dann später auch der Islam) die Völker auf
den Monotheismus und die messianische Hoffnung vorbereitet.

146



4) Verhängnisvolle Legenden und ihre Folgen

Im Spätmittelalter trugen verhängnisvolle Legenden immer mehr zur
Verteufelung des Bildes von den Juden bei. Schon im 12. Jahrhundert
begegnet die Ritualmordlegende: in der Zeit vor dem Passahfest ermorden
Juden angeblich einen christlichen Knaben, um sein Blut für gottesdienstliche

Zwecke zu gebrauchen. Bereits Papst Innozenz der IV, der sonst
nicht gerade ein Freund der Juden war, wies 1247 dieses Schauermärchen
zurück und betonte, dass den Juden ja der Genuss von jeglichem Blut
strengstens verboten sei. Auch eine von Kaiser Friedrich dem II. angeordnete

Untersuchung nach einer Judenverfolgung endete mit dem völligen
Freispruch der angeklagten Juden. Trotzdem gab es immer neue
Ritualmordlegenden: Werner von Bacharach (1287), Hugo von Lincolm (1255),
Simon von Trient (1475), dessen Verehrung als «Märtyrer» erst 1965

aufgehoben wurde. Im 15. Jahrhundert und in der Neuzeit breitete sich der
Vorwurf des Ritualmordes - oft verbunden mit dem der Hostienschändung

- weiter aus, auch nach Osteuropa. Nachdem im 19./20. Jahrhundert

der moderne Antisemitismus die alten Greuelmärchen aufgegriffen
hatte, spielten sie noch in Gerichtsprozessen unseres Jahrhunderts eine
Rolle40.

Bei der ebenfalls immer wieder auftauchenden Legende von der
Hostienschändung (Hostienfrevel) wurde behauptet, dass sich Juden eine
geweihte Hostie verschafft haben, die sie dann mit einem Messer zerschnitten,

um den Leib Christi zu martern. Dabei soll dann Blut aus der Hostie
hervorgequollen sein. Solche Geschichten kamen auf, als der Glaube an
die Präsenz Christi in des Eucharistie nicht mehr ganz selbstverständlich
war. Als in den Jahren 1348/49 die Schwarze Pest grosse Teile der
Bevölkerung hinraffte, hiess es überall, die Juden hätten die Brunnen vergiftet.
Die Judenverfolgungen, die dann folgten, waren noch wesentlich schlimmer

als die in den ersten Kreuzzügen. Zahlreiche Gemeinden wurden
ausgelöscht. Neuere Forschungen haben deutlich gemacht, dass es sich dabei
keineswegs um spontane Aktionen des Volkszornes handelte, sondern um
Handlungen, die von langer Hand vorbereitet waren41. Man konnte auf
diese Weise sich der eigenen Schulden bequem erledigen und sich erst
noch bereichern. Zum Teil war schon vorher schriftlich abgemacht, wer
welche Besitztümer der Juden nach ihrer Ermordung übernehmen würde.
Darum nützten die Warnungen von Ärzten und umsichtigen Leuten auch

überhaupt nichts. In ganz Europa kam es zu schrecklichen Pogromen,
auch in der Schweiz. Die Juden in der Waadt, in Zofingen und Bern wurden

gefangengenommen, unter der Folter zu unwahren Geständnissen

gezwungen und dann verbrannt oder vertrieben. In Basel wollte der Rat die
Juden zuerst schützen. Sie wurden dann auf einer Rheininsel in einem ei-

147



gens dafür errichteten Holzhaus zusammengetrieben und verbrannt.
Die Judenverfolgungen im 14. Jahrhundert, die oft manchmal schon

inszeniert wurden, bevor die Pest an einen Ort kam, leiteten eine Wende
ein: am Ende des Mittelalters waren die jüdischen Gemeinden in Europa
weitgehend ruiniert. Durch die sozialen Umbrüche des 14. Jahrhunderts
und durch die langsame Dämonisierung des Judenbiides war der Jude nun
zum idealen Sündenbock für fast alles geworden. Europas Geist wurde
paranoid. Die Verfolger glaubten, sie würden von ihren Opfern verfolgt.
So entstanden Judenangst und Hexenwahn fast gleichzeitig. Phantastische
Bilder der Angst entstanden: der Jude mit Bocksfuss, Schwanz und Hörnern

oder die Judensau auf zahlreichen Karikaturen. Auch die
mittelalterlichen Passionsspiele verstärkten das mythische Bild des teuflischen
Juden.

5) Die Tragödie des spanischen Judentums

Nach der islamischen Eroberungswelle hatten Moslems, Christen
und Juden jahrhundertelang recht friedlich miteinander gelebt. Man
spricht geradezu von einem «goldenen Zeitalter» der drei Religionen in
Spanien. Diese Zeit ist durch eine in der Geschichte des Christentums bisher

wohl kaum erreichte Toleranz gekennzeichnet: Da gab es jüdische Paten

bei christlichen Taufen und christliche Ehrengäste bei Beschneidungen.

Sogar gemeinsame Prozessionen und Andachten sind überliefert. Es

gab geradezu herzliche Beziehungen zwischen Juden und Christen, bis
dann die christlichen Fürsten Spanien auf den Weg zum einen Glauben
brachten und die «Reconquista» (Wiedereroberung) begann. Vor allem
im 14. Jahrhundert zeichnete sich ein massiver Wandel ab: Hassausbrüche

gegen Juden und Massaker wurden gang und gäbe. Die Kirche spielte
auch hier bei der Isolierung und «Entmachtung» der Juden eine führende
Rolle. Hetzprediger erreichten, dass jüdische Wohnbezirke von fanatisier-
ten Massen angegriffen wurden. Viele Juden zogen es vor, Selbstmord zu
begehen zur «Heiligung des Namens», anstatt sich taufen zu lassen. Trotz
verzweifelter Proteste der Juden wurden in ganz Spanien die Synagogen in
Kirchen verwandelt, sofern sie nicht angezündet worden waren.

Im Jahre 1412 kam es auf Verfügung des Papstes Benedikt des XIII.
zur Disputation von Tortosa. Nach zweijähriger Diskussion zwischen
dem aus dem Judentum übergetretenen Josue de Lorca und 14 Rabbinern
marschierten rund 3'000 Juden zu den Taufbecken von Tortosa. 1421 hatte

Papst Martin V. noch einmal in Erinnerung gerufen, dass eine Zwangs-

148



taufe keine christliche Taufe sei. Nun gab es zwei Arten von Juden in
Spanien: die «öffentlichen Juden», die niemals abgefallen waren, und die
«heimlichen Juden», die Marranen. Diese waren zwar zum Christentum
übergetreten, praktizierten aber - mehr oder weniger konsequent - im
Verborgenen die jüdischen Bräuche. Zahlreiche Marranen suchten die
Ruhe der Klöster und wurden Mönche, andere wurden aggressive Atheisten.

Als getaufte Juden konnten sich die Marranen dem im 15. Jahrhundert

immer stärker werdenden Zugriff der Inquisition und ihrer Gehirnwäsche

nicht entziehen. Da die Kirche einen Abscheu vor dem Blutver-
giessen hatte, wurden viele unbussfertigen Häretiker - verbrannt. Trotz
allem brauchte es viele Generationen, um in Spanien jede Spur des Judentums

auszumerzen.

Als dann 1492 die spanischen Könige Ferdinand und Isabella ihren
feierlichen Einzug nach Granada hielten, war die Reconquista abgeschlossen.

Sie unterzeichneten das Edikt zur Austreibung der Juden aus
Spanien. Die Schicksalsstunde Spaniens schlug. Nach Schätzungen nahmen
150'000 Juden das Exil auf sich, während rund 50'000 sich in letzter Stunde

taufen Hessen. Portugal, das einen grossen Teil dieser Juden aufgenommen

hatte, nahm zunächst eine schwankende Haltung gegenüber den

Flüchtlingen ein. Ostern 1497 wurde eine Zwangstaufe verfügt: die Kinder
wurden ihren Eltern entrissen und zu den Taufbecken geführt... «In der
Geschichte des Christentums gibt es in der Tat ganz bestimmt kein anderes

Beispiel für eine so vollständige Verhöhnung des Taufsakraments»42.

Spanien wurde zum Bollwerk des katholischen Glaubens. Die Inquisition

entwickelte vielfältige Techniken des Ausspionierens und der
Informationsbeschaffung. Nach der durch die Reformation hervorgerufenen
Spaltung betrachtete man die Protestanten «als eine Art von Juden, die
sich eine neue Maske umgebunden hatten»43. Durch die Inquisition wurde

«die Bibel für die Spanier zu einem Gegenstand des Schreckens und der
Abscheu»44. Spanier und Portugiesen galten bei vielen anderen Völkern
hinfort als Abkömmlinge von Juden (Luther: «Die meisten sind Marranen,

bekehrte Juden»). In Spanien selbst galten jetzt alle aus dem Judentum

stammenden Neuchristen als potentielle Häretiker. «In Blick auf diese

Kategorie von Menschen wurde eine Gesetzgebung durchgeführt, die
von rassischer Diskriminierung geprägt war; denn die Massnahmen der
limpieza de sangre (der Reinheit des Blutes) waren nichts anderes. Dies ist
das erste Beispiel in der Geschichte für einen organisierten Rassismus»45.
Es gab z.B. einen Erzbischof von Toledo, der seinen ungezügelten Hass

gegen die «Conversos» auch in eine «biblische» begründete rassistische

Ideologie umzusetzen verstand. So finden wir in Spanien im 16. Jahrun-
dert Vorläufer einer Ideologie der «arischen Christen».

149



«Der einzige Mensch, der zu seinen Lebzeiten auf das Tabu der Lim-
pieza überhaupt keine Rücksicht nahm, war Ignatius von Loyola. Seine
hohe Geburt wie seine Begabung als Missionar machte den Stifter des
Jesuitenordens gegen eine Ansteckung durch den Rassismus gefeit»46.

Er bestimmte sogar zwei Conversos zu seinem Sekretär und seinem
Nachfolger. Erst mehr als 30 Jahre nach seinem Tod nahm die Gesellschaft

Jesu - wie es andere Orden längst getan hatten - «die Statuten des
reinen Blutes an und wies alle Neuchristen aus ihrer Mitte aus»47.

So wurde der «Mythos des reinen Blutes» in Spanien immer mächtiger.

In Wirklichkeit gab es wohl keinen Spanier, der nicht irgendwelche
beschnittenen Vorfahren hatte.

In Portugal fanden die Marranen zunächst mildere Lebensbedingungen
als in Spanien, wurden schliesslich aber auch von der Inquisition

verfolgt. Letzte Reste des Marranentums mit ihren speziellen - geheim
vollzogenen - judaistischen Bräuchen konnten sich in unwegsamen Gegenden
Spaniens bis in unsere Tage erhalten.

C) Kirche und Judentum in der Reformationszeit

1 Die gesellschaftliche Lage der Juden zu Beginn des 16. Jahrhunderts

Zu Beginn der Reformationszeit waren die Juden aus fast allen
deutschen Städten (ausser Frankfurt/M und Worms) ausgetrieben. Zwischen
1492 und 1519 wurden die Juden auch aus den folgenden deutschen Ländern

vertrieben: Mecklenburg, Brandenburg, Württemberg, Kärnten, der
Steiermark und Salzburg48. Auch in den meisten Kantonen der Schweiz
waren die Juden schon im 15. Jahrhundert ausgewiesen worden: Basel
hatte schon während des Konzils (143Iff) keine jüdischen Einwohner
mehr, Bern 1427, Freiburg 1428, Zürich 1436, Schaffhausen 1472, Thur-
gau 1494, Genf 1490. Die Juden waren dort, wo sie überhaupt geduldet
wurden, aufs Land abgedrängt worden. Durch die territoriale Zersplitterung

Deutschlands hatten sie wenigstens gewisse Ausweichmöglichkeiten,
wenn sie aus einer Stadt oder einem Land vertrieben wurden. Es kam
zwar nicht mehr zu Massenmorden oder Pogromen. Aber eine wirkliche
Rechtssicherheit gab es für die Juden auch nicht. Sie mussten sich die zeitlich

begrenzten Aufenthaltsbewilligungen immer wieder durch neue
Steuern und Abgaben erkaufen. Die meisten lebten vom Waren-, Vieh-
und Getreidehandel, von Trödel mit Gebrauchtwaren, vom Geldwechsel
und von der Pfandleihe und gehörten «einem Kleinbürgertum am Rande
des Existenzminimums an»49. Da die Bauern und Handwerker durch den

150



Steuerdruck der Fürsten oft hoch verschuldet waren und bei den Juden
leihen mussten (zu relativ hohen Zinsen), war der Judenhass sowohl
religiös wie wirtschaftlich begründet. Da man an die «grossen Hansen» (die
Fugger und Welser sowie an die Fürsten» «nicht herankam, reagierte man
seine Wut an den Juden als Sündenböcke ab»50.

2 Der Streit um den Talmud und die Haltung des jungen Luther

Der in Köln zum Christentum übergetretenen Johannes Pfefferkorn
hatte in verschiedenen Schriften 1507-1509 gefordert, den Juden alle ihre
«gotteslästerlichen» Bücher abzunehmen, insbesondere den Talmud. Kaiser

Maximilian d.i. erliess 1509 eine Ermächtigung für Pfefferkorn, solche
Bücher zu konfiszieren. Daraufhin beantragte der Mainzer Erzbischof
verschiedene Universitäten und Experten ein Gutachten über die umstrittene

Frage abzugeben. Der Humanist Johannes Reuchlin, der die erste
brauchbare hebräische Sprachlehre in Deutschland herausgegeben hatte
und selber ein gelehrter Kenner der rabbinischen Literatur war, trat
freimütig für die Erhaltung der hebräischen Literatur ein. So entstand ein
heftiger, polemischer Federkrieg. Andere Humanisten verspotteten in den

sogen. «Dunkelmännerbriefen» die Kölner Dominikaner und die von
ihnen betriebene Inquisition. Reuchlin wurde zwar 1520 durch eine päpstliche

Stellungnahme verurteilt. Trotzdem errang er den moralischen Sieg
über seine Gegner, die den Talmud wegen seiner angeblichen Lästerungen
des christlichen Glaubens vernichten wollten.
Martin Luther nahm verschiedentlich Stellung zur Reuchlin-Fehde:51 in
der Römerbrief-Vorlesung wendet er sich gegen die Kölner Dominikaner.
Er bezeichnet ihr Tun als «blöden Eifer» und ihre Schriften als «alberne
Machwerke». «Mit Gewalt und Schmähungen wollen sie die Juden
bekehren»52. Die theologische Haltung des jungen Luther ist klar: die Juden
sind gottlos, weil sie das Erlösungswerk Christi ablehnen. Schuld daran
tragen aber nicht nur sie allein, sondern auch die Christen. So schreibt er
etwa 1520: «Darum ist die Raserei gewisser Christen (wenn man sie Christen

nennen soll) verdammenswert, die da meinen sich darin Gott willfähig

zu erweisen, dass sie die Juden mit grösstem Hass verfolgen... Diese

gottlosen Namenschristen bereiten durch diese ihre Tyrannei dem christlichen

Namen und Volk einen schweren Verlust. Auch sie sind schuld und
teilhaftig an der jüdischen Ungläubigkeit. Durch ein solches Beispiel von
Grausamkeit treiben sie diese gleichsam vom Christentum weg, obwohl
sie diese doch mit aller Milde, Geduld, Bitte und Fürsorge anlocken müss-
ten... Wenn Hass auf Juden, Ketzer und Türken die Christen ausmacht,
dann sind wir Rasenden wahrhaft die Christlichsten unter allen»53.

151



Der junge Luther geht im Rahmen seiner Bibeltheologie und
Rechtfertigungslehre davon aus, dass die Juden als Juden die grössten Feinde
Christi sind. Freilich kritisiert er gleichzeitig den traditionellen Hass und
die Verachtung der Christen. Die mittelalterlichen Legenden
(Hostienschändung, Ritualmord und Brunnenvergiftung) hat er darum auch nicht
kolportiert. In einem Brief an einen getauften Juden, der in Wittenberg
Hebräisch-Unterricht erteilte, schreibt Luther 1523: «...da jetzt aufgeht
und leuchtet das goldene Licht des Evangeliums, besteht Hoffnung, dass

viele Juden sich ernsthaft und gläubig bekehren und so von Herzen zu
Christus hingerissen werden, wie du hingerissen worden bist»54.

Diese Hoffnung auf Bekehrung war auch das eigentliche Motiv für
Luthers Schrift von 1523: «Dass Jesus Chr.situs ein geborener Jude sei».

Der Reformator möchte die Juden aus der heiligen Schrift freundlich
unterweisen. Für ihn ist klar, dass bereits die hebräische Bibel - das Alte
Testament - auf Christus hinweist. Er möchte die Juden dabei zu ihrem eigenen

Glauben, zum Glauben der Väter, zurückführen. Dabei setzt er sich
auch mit Argumenten auseinander, die die Juden gegen die kirchliche
Christologie einzuwenden pflegen. Er möchte dabei pädagogisch mit
ihnen umgehen, ihnen zuerst Milch zu trinken geben, bevor sie den Wein
kosten. Sie sind ja Blutsfreunde, Vettern und Brüder Jesu. Darum sollen
sie zuerst den Menschen Jesus kennenlernen. Mit der Zeit werden sie dann
auch erkennen, dass er der wahrhaftige Gott ist. Auch in der Lehre von
der Jungfrauengeburt möchte er den Juden entgegenkommen, soweit es

ihm von seinem Bibelverständnis her möglich ist.

Gleichzeitig findet er wichtig, dass das menschliche Los, die sozialen
Bedingungen der Juden verbessert werden. Man soll keine Lügen mehr
über sie verbreiten, keine Gewalt gegen sie anwenden, sie nicht wie Hunde
halten. Das heisst z.B. konkret: die Berufsverbote, die Kleidervorschriften
und das Verbot der Eheschliesung zwischen Juden und Christen sollen
aufgehoben werden.

Auch in den folgenden Jahren bemühte sich Luther, verhältnismässig
freundlich über die Juden zu reden. Der eigentliche theologische Gegensatz

bleibt dabei freilich unüberbrückbar. Er konzentriert sich im
Glauben, dass in Jesus Christus der Messias schon gekommen ist, in der

christologischen Auslegung des Alten Testaments und in der Überzeugung,

dass der Mensch durch seine eigene Lebensführung -auch durch die

Erfüllung der Gebote der Thora - niemals vor Gott gerecht werden kann,
sondern allein durch Gottes Gnade, die im Glauben an Christus ergriffen
wird. Auch persönliche Begegnungen zwischen Luther und jüdischen
Gelehrten konnten diesen Graben nicht überbrücken.

152



3) Dokumente des Umbruchs

In den Jahren nach 1530 betont Luther immer stärker, dass die Christen

das wahre Israel sind. Er greift damit die alte kirchliche Theorie von
der Enterbung des jüdischen Volkes auf, die natürlich immer mehr zur
Distanzierung von den Juden führen muss. So hat er auch nur noch geringe

Hoffnung auf eine Bekehrung der Juden.

In den Jahren zwischen 1530 und 1540 zeichnet sich immer deutlicher
ein Umbruch in Luthers Einstellung zu den Juden ab. Ein entscheidendes
Dokument dieses Umbruchs ist der Brief an Rosel von Josheim 1537.

Dieser Elsässer Jude war durch sein persönliches Engagement immer
mehr zum Anwalt der Juden in Deutschland geworden. Er hatte 1515 die
Ausweisung der Juden aus dem Elsass und 1516 sogar aus ganz Deutschland

verhindern können. 1530 erreichte er die Bestätigung der «Rechte
und Privilegien» der Juden des ganzen Reiches durch Kaiser Karl d. V.
1536 hatte Kurfürst Johann Friedrich der Grossmiitige die Juden aus
seinem Territorium ausweisen lassen. Rosel von Josheim bat darum Luther
beim Kurfürsten Fürsprache für die bedrängten Juden einzulegen. Luther
lehnte diese Fürsprache in einem längeren Brief ab. Er betont, dass den
Juden nicht geholfen werden könnte, «ihr nehmt denn Euren Vetter und
Herren, den lieben gekreuzigten Jesum mit uns Heiden an»55. M.a.W.:
Hilfe können die Juden nur dann erwarten, wenn sie sich bekehren.
Luther war sehr verärgert darüber, dass die Juden, statt sich zu bekehren,
ihrerseits eine gewisse Anziehungskraft auf gewisse Christen ausübten. Es

war damals bekannt geworden, dass in Mähren eine neue Sekte entstanden

war: die Sabbater. Sie waren vom überlieferten Christentum abgefallen,

feierten nun den Sabbat, Hessen sich beschneiden und glaubten, der
Messias sei noch nicht erschienen.

Dem Reformator war nun klar geworden, dass seine Hoffnnung auf
Bekehrung der Juden - mit ganz wenigen Ausnahmen - vergeblich war.
Nun war er auch nicht mehr bereit, sich für die Verbesserung des menschlichen

Schicksals und der sozialen Bedingungen der Juden einzusetzen.
Sein Ton wurde zunehmend schärfer. So schrieb er als Antwort auf eine

Anfrage aus Nordböhmen 1538 einen umfangreichen Sendbrief «Wider
die Sabbater an einen guten Freund». Darin legt er dar, dass die Juden sich

ungeheuer versündigt haben müssen, sonst wären sie seit 1500 Jahren (seit
der Zerstörung des Tempels) nicht in dauerndem Elend. Ihre Ursünde
besteht darin, dass sie den Gnadenbund in Christus und damit ihren eigenen
Messias nicht anerkannt haben. Mit dem Kommen des Messias ist die

Autorität der Thora aufgehoben. Gültig sind nun nur noch die zehn
Gebote. Und auch die sind von zeitgeschichtlichen Zusätzen wie z.B. dem

Sabbatgebot zu reinigen.

153



Für Luther war es unvorstellbar, eine Gruppe, die in wesentlichen
Fragen anders dachte und glaubte, wirklich zu akzeptieren. Eine echte
religiöse Toleranz taucht im 16. Jahrhundert höchstens ausnahmsweise in
Randgruppen auf. Dazu kommt, dass Luther offentsichtlich der Überzeugung

war, dass Sekten wie die Sabbater durch eine jüdische Mission
hervorgerufen waren. Er glaubte, dass sein reformatorisches Werk dadurch
bedroht würde. Zudem kam in diesen Jahren ein konservativer Grundzug
des Reformators immer stärker zur Geltung. Der Mönch, der in den Jahren

1517-22 mit revolutionärem Pathos an die Öffentlichkeit getreten war
und eine grosse Umwälzung in Kirche und z.T. auch in der Gesellschaft
eingeleitet hatte, wurde nun viel zurückhaltender. Seine Flaltung ändert
sich, wenn er sich auch in seiner Lehre im grossen und ganzen (mit gewissen

Akzentverschiebungen) treu blieb. Ursprünglich hatte Luther die
Reformation der gesamten (westlichen) Kirche gefordert. Aber nun war eine

tiefgreifende Kirchenspaltung entstanden. Es galt nun, die im Aufbau
begriffenen evangelischen Landeskirchen zu bewahren und zu konsolidieren.
Inzwischen hatte es viele Auseinandersetzungen gegeben: die mit den
Bauern, die im Bauernkrieg für eine Befreiung von ihren schweren sozialen

Lasten kämpften, mit dem radikalen Flügel der Reformation (den
sogenannten «Schwärmern») und mit Zwingli und den oberdeutschen
Reformatoren, die in der Abendmahlslehre und in anderen Fragen eine
eigenständige Position bezogen hatten. Ihnen gegenüber verstand sich
Luther immer mehr als Verteidiger der Überlieferung, wenn er sie auch in
einigen Punkten anders auslegte als die Altgläubigen. So wurden in den
reformatorischen Bekenntnissen die Übereinstimmung mit den altkirchlichen

Dogmen (Dreieinigkeit Gottes, göttliche und menschliche Natur
Christi) immer stärker betont. Im Lebensbereich Luthers waren die Juden
praktisch die einzigen, die die altkirchlichen Grundlagen der Überlieferung

ablehnten. Sie galten für Luther zusammen mit den Heiden und den
Türken Moslems) als Vertreter der natürlichen Vernunft. Und die
«Hure Vernunft» hatte in Glaubensfragen überhaupt nichts zu suchen.
Kurz: Luhter fühlte sich immer stärker als Wächter über den rechten
Glauben. Zugleich wurde der Kampf gegen die andersgläubigen Christen
und gegen die Juden immer entschiedener, heftiger und polemischer.

4) Die antijüdischen Schriften des späten Luther

1543 erschien Luthers berüchtigte Schrift: «Von den Juden und ihren
Lügen». Im Jahr vorher war eine jüdische Gegenschrift gegen Luthers
Sendbrief «Wider die Sabbater» erschienen. Offenbar fühlte sich Luther

154



sehr provoziert, dass sich nun Juden literarisch gegen seinen Wahrheitsanspruch

zur Wehr setzten. Ausserdem musste er sich eingestehen, dass sein

Versuch, die Juden zu bekehren, gescheitert war. Er will nicht mehr mit
den Juden reden, sondern die Mitchristen vor den Juden und ihren Lügen
warnen. Er benutzt dabei vier spätmittelalterliche Quellen: Nikolaus von
Lyra (1270-1349) «Gegen die Treulosigkeit der Juden»; Paul von Burgos
(1351-1435), Konvertit und Erzbischof von Burgos; Salvatus Porchetus
(um 1300) «Sieg über die ungläubigen Hebräer» (gedruckt 1520) und Antonius

Margaritha, jüdischer Konvertit und Professor des Hebräischen in
Wien, Zeitgenosse Luthers «Der ganze jüdische Glaube» (1520).

Luther will jetzt nicht mehr um die rechte Bibelauslegung streiten,
was er dann aber doch tut. Gleichzeitig nimmt er die mittelalterliche
Judenfeindschaft wieder auf, einschliesslich der Legenden vom Ritualmord
und Brunnenvergiftung56. Er hält sich dabei stark an die genannten Quellen.

Während es im ersten Teil der umfangreichen Schrift um die Präge
geht, wer das wahre Volk Gottes ist, setzt sich Luther im zweiten Teil mit
jüdischen Argumenten gegen die Messianität Jesu auseinander. In einem
dritten Teil wird jüdische Polemik gegen Jesus, Maria und die Christen
dargestellt. Schon diese drei Teile sind durchsetzt von bitterbösen gehässigen

Worten gegen die Juden. So fragt Luther, bevor er zu den praktischen
Ratschlägen kommt: «Was sollen wir Christen nun tun mit diesem
verworfenen, verdammten Volk der Juden? Zu leiden ist uns nicht, nachdem
sie bei uns sind und wir solch Lügen, Lästern und Pluchen von ihnen wissen,

damit wir uns nicht teilhaftig machen aller ihrer Lügen, Plüche und
Lästerung. So können wir das unauslöschliche Teuer des göttlichen
Zorns... nicht löschen, noch die Juden bekehren. Wir müssen mit Gebet
und Gottesdienst eine scharfe Barmherzigkeit üben, ob wir doch etliche
aus der Plamme und Glut erretten könnten»57. In Namen dieser «scharfen

Barmherzigkeit» gibt Luther dann 7 Ratschläge an die Obrigkeit:
1) Man soll ihre Synagogen und Schulen mit Teuer anstecken und was

nicht verbrennen will, mit Erde überhäufen, damit auf ewig kein Stein
mehr davon zu sehen sei.

2) Man soll ihre Häuser zerstören und sie in einem Stall wie Zigeuner zu¬

sammentreiben, damit sie einsähen, dass sie Gefangene im Elend sind
und nicht Herren im Lande.

3) Man soll ihnen ihre Gebetbücher und den Talmud wegnehmen, in de¬

nen Abgötterei, Pluch und Lästerung gelehrt wird.
4) Man soll ihren Rabbinern bei Todesstrafe verbieten weiterhin zu

lehren.
5) Man soll ihnen das Geleit und das Recht, die Reichstrassen zu befah¬

ren, aufkündigen.
6) Man soll ihnen den Wucher verbieten und ihnen Geld, Schmuck und

155



Wertsachen wegnehmen, um damit bekehrte Juden zu unterstützen.
7) Man soll den jungen, starken Juden Werkzeuge in die Hand geben, da¬

mit sie im Schweisse ihres Angesichts ihren Unterhalt verdienen. Wenn
das aber nicht nützt, soll man sie wie in Frankreich, Spanien oder Böhmen

ausweisen.

So ist Luther wieder beim mittelalterlichen Hass und bei den z.T.
schon lange praktizierten Gewalt- und Zwangsmassnahmen gegen die
Juden angelangt. Sein ganzer Traktat ist durchtränkt von gehässigen
Bemerkungen voller Verachtung. Wir zitieren nur zwei Stellen: «Darum wisse,
du lieber Christ, und zweifle, dass du nächst dem Teufel keinen bitteren,
giftigeren, heftigeren Feind habest als einen rechten Juden, der mit Ernst
Jude sein will. Wer nun Lust hat, solche giftigen Schlangen und junge
Teufel, das ist die ärgsten Feinde Christi, unsers Herrn, und unser aller zu
herbergen, zu füttern und zu ehren und sich zu schinden, rauben, plündern,

schänden, zu speien, zu fluchen und alles Übels zu leiden begehrt,
der lasse sich diesen Juden treulich befohlen sein. Ists nicht genug, so lasse

er ihm auch ins Maul tun oder krieche ihm in den Hintern und bete
dasselbe Heiligtum an, rühme sich danach, er sei barmherzig gewesen, habe
den Teufel und seine jungen Teufel gestärkt, zu lästern unsern lieben
Herrn und das teure Blut, damit wir Christen erkauft sind»58. Und an
anderer Stelle: «Darum wo du einen rechten Juden siehst, magst du mit
gutem Gewissen ein Kreuz... schlagen und... sprechen: Da geht ein leibhaftiger

Teufel»59.

Im gleichen Jahr 1543 schrieb Luther noch zwei weitere Schriften
gegen die Juden: «Vom Schern Hamphoras und vom Geschlecht Christi» und
«Von den letzten Worten Davids». Die Schmähungen und Verwünschungen,

die Luther hier ausspricht, fanden auch im Lager seiner Anhänger
kein gutes Echo mehr. Melanchthon und Osiander (in Nürnberg), beides
Schüler und Freunde Luthers, missbilligten den Ton. Osiander hatte
ohnehin eine andere Einstellung zu den Juden. Im Gegensatz zu Luther
schätzte er die Kabbala mit ihren Zahlenspekulationen, aber auch die
Exegese der Rabbiner. Er schrieb aus aktuellem Anlass 1529 ein Büchlein

gegen die Ritualmordlegende und half auch persönlich vielen bedrängten
Juden. Die Zürcher Pfarrer unter der Leitung Bullingers schrieben: «Auch
wenn der Schern Hamphoras von einem Schweinehirten und nicht von
einem berühmten Seelenhirten geschrieben worden wäre, wäre dies nur schwer

zu entschuldigen»60.
Der alte Luther kämpfte nach seinem Selbstverständnis an allen

Fronten gegen die Angriffe des Teufels. Es waren vor allem drei Gestalten,

in denen er den Teufel wirken sah: der Papst als der Antichrist, die
Türken und die unbekehrbaren Juden. In dieser Hinsicht wurzelt seine

Weltanschauung und sein Weltgefühl noch ganz im Mittelalter.

156



Es ist bezeichnend, dass Luther in seiner letzten Predigt (am 15.

Februar 1546) in Eisleben noch eine «Vermahnung wider die Juden» vorlas.
In ihr heisst es: Wenn sich die Juden nicht taufen lassen wollen, sind sie

«unsere öffentlichen Feinde, hören nicht auf unsern Herrn Christus zu
lästern, heissen die Jungfrau Maria eine Hure, Christum ein Hurenkind».
Luther schliesst mit den Worten: «Wollen sich auch die Juden zu uns
bekehren und von ihrer Lästerung und was sie sonst getan haben, aufhören,
so wollen wir es ihnen gerne vergeben. Wo aber nicht, so sollen wir sie

auch bei uns nicht dulden noch leiden»61. Drei Tage später starb Luther.
Sein Vermächtnis im Blick auf die Juden lautete also: Taufe und Integration

in die christliche Gesellschaft oder Isolation und Ausweisung.

5) Ein Blick auf die anderen Reformatoren

Nicht alle lutherischen Theologen sind dem Reformator in seiner

Haltung gegenüber den Juden gefolgt. Am weitesten wich Andreas Oslander

in seiner Grundhaltung von Luther ab. Bei den anderen Schülern
Luthers (Melanchthon; Urbanus Rhegius, Johannes Bugenhagen und Justus
Jonas) war es mehr der gehässige Ton des alten Luther - nicht aber die
theologische Grundhaltung, die keine Zustimmung fand62.

Die Schweizer reformierten Theologen gingen von einer positiveren
Bedeutung des alttestamentlichen Gesetzes für die Gläubigen aus. Sie
betonten in ihrer Theologie stärker den Bundesgedanken, kamen aber ebenfalls

zu einer Ablehnung der Juden. Wie in der Tradition wurde die
Zerstreuung der Juden von Zwingli als Strafe für die Kreuzigung Jesu aufge-
fasst63. Zwingli und Calvin hatten mit Juden direkt kaum Kontakt, da
ihnen der längere Aufenthalt in der Schweiz fast überall untersagt war. Beide

lehnten die rabbinische Bibelauslegung vollständig ab.
Calvin hat in Genf gelegentlich mit Juden disputiert. Er redete im

allgemeinen in einem verächtlichen Ton von den Juden: «Sie stehen für ihn
ausserhalb der sittlichen und religiösen Gemeinschaft, sind «profane Hunde»,

ein verfluchtes Lumpenpack... ein Volk voller Habgier und Hochmut,

das alle Reichtümer der Welt aufsammelt und verprasst64.
Von den oberdeutschen Reformatoren, die eine vermittelnde Haltung

zwischen Luther und den reformierten Schweizern einnahmen, sind vor
allem die beiden Strassburger Wolfgang Capito und Martin Butzer zu
nennen. Capito trat grundsätzlich für mehr Toleranz den Juden gegenüber

ein. Er berief sich dafür auch auf Römer 9-11 und forderte Ehrfurcht
vor und Erbarmen für die Juden. Butzer hingegen verlangte eine wesentliche

Verschärfung der Massnahmen gegen die Juden in Hessen, die aber

von Landgraf Philipp so nicht übernommen wurden.

157



Man muss sich dabei vergegenwärtigen, dass auch das Reformationszeitalter

von einer echten religiösen und weltanschaulichen Toleranz noch
weit enfernt war. So ist z.B. bei Luther auch ein deutlicher Wandel in seiner

Einstellung zu den christlichen Täufern unübersehbar. Hatte er noch
1527 die Todesstrafe für die Täufer abgelehnt, so unterschrieb er bereits
1531 ein Gutachten Melanchthons, «in dem die Todesstrafe für das
Verbrechen der Wiedertaufe gefordert wird»65. Der einzige, der m.W. in der
Reformationszeit für eine grundsätzliche Toleranz eintrat, war der in Basel

wirkende Sebastian Castellio, der in seiner Schrift: «De haeriticis»
(1544) die Todesstrafe gegen die Ketzer ablehnte. Er träumte von einem
friedlichen Zusammenleben der drei monotheistischen Religionen Judentum,

Christentum und Islam.

6) Die Wirkungen Luthers

Die Juden in Deutschland hatten zunächst gehofft, die Reformation
werde ihre Lage verbessern. Sie erwarteten, dass das ständige Hin und
Her zwischen Duldung und Vertreibung endlich aufgehoben würde.
Besonders Luthers Schrift «Dass Jesus Christus ein geborener Jude war» wurde

von vielen Juden begeistert aufgenommen. Marranen verbreiteten das
Büchlein in Holland und von dort nach Spanien und Palästina. Manche
verbanden mit dem Auftreten Luthers Hoffnungen auf den Anbruch des

messianischen Zeitalters. Auch Luthers Hinwendung zur hebräischen
Bibel spielte eine positive Rolle66.

Dass diese Hoffnungen gründlich enttäuscht wurden, haben wir
bereits gesehen. Josel von Roshim beklagte die schlimmen Folgen, die das
«rohe unmenschliche Buch» Luthers gezeitigt hatte. «Die Leute aus dem
Volk redeten ganz offen darüber, dass die Schädigungen eines Juden an
Leib oder Gut ohne weiteres vergeben werden würde, da der Doktor Martin

Luther diese Ansicht in seinen Büchern ausgesprochen und sie von der
Kanzel herab zu vertreten empfohlen habe»67. Kein Wunder, dass die
deutschen Juden im Schmalkaldischen Krieg für den Sieg Kaiser Karl d.
V. beteten, der - soweit es in seiner Macht stand - die «Rechte der Juden
garantierte und sie gegen religiöse Verleumdungen und Willkürmassnah-
men seitens der Territorialfürsten in Schutz nahm»68.

Wenn auch die lutherischen Landesherren kaum auf die Ratschläge
des Reformators eingingen, so war doch die Atmosphäre in der Welt der
Gelehrten und im Volk vergiftet. Luthers antijüdische Schriften stellten
eine Art geistige Brunnenvergiftung dar. Die Reformation hat im ganzen
das Schicksal der Juden in keiner Weise verbessert. Freilich wurde in der

158



beginnenden Gegenreformation ihr Los noch ärger: «denn nunmehr wurden

die Juden nicht nur für die "judaisierenden Tendenzen" der Reformatoren,

sondern für die Reformation überhaupt verantwortlich
gemacht»69. Am Ende mussten die Juden erleben, «dass sich Reformatoren
und Katholiken, trotz aller zwischen ihnen schwelenden innerkirchlichen
Auseinandersetzungen in gemeinsamer Frontstellung gegen sie und ihr
Judentum wieder vereint hatten. Die Juden blieben die "Geiseln der Christenheit"

(Léon Poliakov), die sie auch vor der Reformation gewesen
waren»70.

Das Zeitalter von Humanismus und Reformation hat in vieler
Beziehung das Erbe und die Tradition des Mittelalters kritisch überprüft und
Wege zu Neuem gebahnt. Es hat freilich den schon in der Alten Kirche
beginnenden und sich im Mittelalter vertiefenden Judenhass nicht überwunden,

sondern ihn «mit neuer Kraft der Neuzeit weitervermittelt»71.
Es wurde immer wieder gesagt, der Rassenantisemitismus des 19. und

20. Jahrhunderts sei etwas völlig anderes als der traditionelle
kirchlichtheologische Judenhass (Antijudaismus). Natürlich sind beide von ihrem
Ansatz her zu unterscheiden. Von der Tendenz und den Wirkungen her ist
der Antisemitismus nur eine Fortsetzung des kirchlichen Antijudaismus
mit anderen Mitteln. Die Langzeitwirkungen der späten antijüdischen
Schriften Luthers waren wahrscheinlich noch verheerender als die
Kurzzeitwirkungen. «Von den Juden und ihren Lügen» hatte zu Lebzeiten
Luthers nur zwei Auflagen. Sie wurden dann erst wieder in den wissenschaftlichen

Gesamtausgaben des 19. und 20. Jahrhunderts gedruckt. In der
nationalsozialistischen Aera gab es dann zahlreiche Volkausgaben mit weiter

Verbreitung72.
Im April 1946 wurde Julius Streicher, der Herausgeber des

nationalsozialistischen Hetzblattes «Der Stürmer» vom Internationalen Militärgerichtshof

in Nürnberg wegen propagandistischer Vorbereitung des
Massenmordes an den Juden verhört. Zu seiner Verteidigungsrede berief er
sich auf Luther: «Dr. Martin Luther sässe heute sicher an meiner Stelle
auf der Anklagebank, wenn dieses Buch ("Von den Juden und ihren
Lügen") von der Anklagevertretung in Betracht gezogen werden würde»73.

Man kann nicht sagen, dies sei nur eine absurde Ausrede. Schon seit
1887 hatte sich die Literatur deutscher Antisemiten immer wieder auf
Luther berufen. Und sogar dann, als das Unheil nationalsozialistischer
Judenvernichtung kaum noch aufzuhalten war, gaben sich lutherische Theologen

dazu her, sie zu legitimieren. Als im Herbst 1941 der sogenannte
«Judenstern» eingeführt wurde, nahmen sieben lutherische Landeskirchen
dazu Stellung und verkündeten: «Als Glieder der deutschen Volksgemeinschaft

stehen die unterzeichneten deutschen Evangelischen Landeskirchen
und Kirchenleiter in der Front dieses historischen Abwehrkampfes, der

159



u.a. die Reichspolizeiverordnung über die Kennzeichnung der Juden als
der geborenen Welt- und Reichsfeinde notwendig gemacht hat, wie schon
Dr. Martin Luther nach bitteren Erfahrungen die Forderungen erhob,
schärfste Massnahmen gegen die Juden zu ergreifen und sie aus deutschen
Landen auszuweisen. Von der Kreuzigung Christi bis zum heutigen Tag
haben die Juden das Christentum bekämpft oder zur Erreichung ihrer
eigennützigen Ziele missbraucht oder verfälscht. Durch die christliche Taufe

wird an der rassischen Eigenart eines Juden, seiner Volkszugehörigkeit
oder seinem biologischen Sein nichts geändert...»74.

Zusammenfassung

Unser Gang durch die Geschichte der christlich-jüdischen Beziehungen

von der Alten Kirche bis zur Reformationszeit ist beendet. Vieles
konnte nur angedeutet werden. Eines aber ist deutlich geworden: entscheidende

Wurzeln neuzeitlicher Judenfeindschaft werden bereits in der Theologie

der Alten Kirche sichtbar. Der Antijudaismus in seinen verschiedenen

Ausprägungen begleitet fast die ganze Geschichte der christlichen
Kirche vom Altertum bis zur Reformation und darüber hinaus bis in
unsere Gegenwart. Was Léon Poliakov, der grosse Historiker des Antisemitismus,

im Blick auf das Mittelalter schreibt, gilt für fast alle Epochen der
Kirchengeschichte: «Jedesmal wenn in Europa des Mittelaters eine grosse
Glaubensbewegung in Erscheinung tritt, wenn Christen im Namen der
göttlichen Liebe zur Begegnung mit dem Umbekannten aufbrechen, bricht

eigentlich überall das Feuer des Hasses gegen die Juden aus. Ihr
Schicksal verschlimmert sich dabei gerade in dem Masse, wie die
Menschen den frommen Schwung ihres Herzens in Taten zu befriedigen
trachten»75.

Der holländische Theologe K.H. Miskotte hat die Rolle der Kirche
in dieser Frage ganz kurz zusammengefasst: «Die Kirche hat verkündet,
an die Stelle des Gottesvolkes sei sie getreten; sie hat die Völker erzogen
in einer fast grenzenlosen Verachtung der Juden und sie nicht selten zum
Pogrom aufgestachelt»76.

Die Aufgabe der Theologie besteht heute nicht nur darin, die (christlichen)

Wurzeln des Judenhasses blosszulegen, sondern auch den christlichen

Glauben so zu formulieren, dass die Würde und der bleibende Auftrag

des Judentums dabei zum Ausdruck kommt.

160



ANMERKUNGEN

1. Ambrosius, Episl 40 PL 16, I 104ff.
zitiert nach: Kirche und Synagoge, Handbuch zur Geschichte von Christen und Juden,

hsg. von K.H. Rengstorf und S. Kortzfleisch, Bd. I, 1968 S. 91 f.

Zum Vorfall vgl.: Rosemary Ruelher, Nächstenliebe und Brudermord. Die theologischen

Wurzeln des Antisemitismus, 1978, S. 1781'; Handbuch der Kirchengeschichte
(hsg. von H. Jedin). Bd. II, 1973, S. 90; K.S. Frank, «Adversus Judaeos» in der Alten
Kirche, in: Die Juden als Minderheit in der Geschichte, hsg. von B. Martin und E.

Schulin, 1981, S. 38.
2. zit. nach K.S. Frank, aaO. S. 39
3. vgl. Ruether, aaO. S. 177ff
4. E. Dassmann, Ambrosius von Mailand, in: TRE II, 368
5. ebd.
6. Léon Poliakov, Geschichte des Antisemitismus, Bd. 1, 1977, S. 17.

7. vgl. aaO. S 19.

8. vgl. N.R.M. de Lange, Artikel: Antisemitismus IV, in TRE Bd III, S. 128.

9. vgl. Kirche und Synagoge I, S. 72f, Frank, aaO. S. 35f.
10. de Lange. aaO. S. 130.

11. vgl. Ruether, S. 119ff.
12. Text bei Kirche und Synagoge I, S. 87 f. Die rabbinische Tradition bezieht dann spä¬

ter im Talmud Esau und Edom auf die Christen.
13. Cyprian test. 20, zitiert nach Ruether, S. 128.

Auch Kain und Abel dienten als Prototypen für die Rivalität zwischen Christen und
Juden. «Kain symbolisiert die Juden, während Abel, vom älteren Bruder getötet und
durch den geheimnisvollen Seth ersetzt, den ermordeten und auferstandenen Christus

symbolisiert» (Ruether, aaO. S. 127).
14. Frank aaO. S. 34.
15. de Lange, aaO. S. 131.

16. Chrysost. c.Jud. V, 10-11, vgl. Ruether, S. 137.
17. De civ. Dei, 18,46, zit. nach Augustinus, Von Gottesstaat Bd. II, übertragen Von W.

Thimmc 1955, S. 501.
18. Ruether, S. 149.

19. aaO. S. 148.

20. de Lange, aaO. S. 135.
21. Chrysost. c. lud. 1, 6 f. zit. nach Ruether, S. 165.

22. Adv. Jud. Or. 2,3 zit. nach R. Brändle, Christen und Juden in Antiochien in den Jah¬

ren 386/87. Judaica 1987/3, S. 148, dort auch wichtige Details.
23. Adv. Jud. Or. 1,6, vgl.: Brändle S. 146.
24. aaO. S. 151.

25. vgl. Ruether S. 166 und 179.

26. de Lange aaO. S. 132.

27. vgl. Kirche und Synagoge I, S. lOOff und 145ff.
28. de Lange aaO. S. 132.

29. vgl. de Lange S. 133, Ruether, S. 179.
30. Guibert von Nogent, Histoire de sa vie (1053-1124), 1907, S. 118 zit. nach D. Mer¬

tens, Christen und Juden zur Zeit des ersten Kreuzzuges, in: Die Juden als Minderheit,

1981, S. 48.
31. Mertens aaO. S. 55.

161



32. aaO. S. 57.
33. Léon Poliakov: Geschichte des Antisemitismus, Bd. I, Von der Antike bis zu den

Kreuzziigen, dt. 1977, S. 29.
34. R. Ruether, aaO. S. 193.

35. Poliakov, Geschichte des Antisemitismus, Bd. II, dt. 1978, S. 19.

36. aaO. S. 57.
37. W.P. Eckert, Artikel: Antisemitismus V (Mittelalter), TRE Bd. III, S. 140.

38. W.P. Eckert, in: Kirche und Synagoge /, S. 214.
39. vgl. Kirche und Synagoge II, S. 359f.
40. vgl. Kirche und Synagoge I, S. 265ff, E. Hurwitz, Bocksfuss, Schwanz und Hörner.

Vergangenes und Gegenwärtiges über Antisemiten und ihre Opfer, 1986.
41. vgl. F. Graus, Judenpogrome im 14. Jahrhundert. Der Schwarze Tod, in: Die Juden

als Minderheit in der Geschichte, S. 68ff.
42. L. Poliakov: Geschichte des Antisemitismus Bd. IV. Die Marranen im Schatten der

Inquisition, dl. 1981, S. 61.

43. aaO. S. 74.
44. S. 75.
45. S. 81.

46. S. 85.

47. ebd.
48. vgl. K. Deppermann, Judenhass und Judenfreundschaft im frühen Protestantismus, in:

Die Juden als Minderheit, S. 1 lOff.
49. aaO. S. 113.

50. aaO. S. 114, vgl. auch H.A. Oberman, Wurzeln des Antisemitismus. Christenangst
und Judenplage im Zeitalter von Humanismus und Reformation, 1981, S. 99ff.

51. z.B. Brief an Spalatin (Febr. 1514) WA BR. 1, 23f.
'

52. Römerbrief-Vorlesung 1515-16, WA 56, 436.
53. WA 5, 427f. zit. nach: W. Bienert, Martin Luther und die Juden, Quellenbuch 1982,

S. 44f.
54. WA Br. 3, 102, vgl. Bienert. S. 73.

55. WA Br. 8, 89 vgl. Bienert S. 112.

56. WA 53, 482, 522, 530.
57. WA 53, 522.
58. Zitat nach Poliakov, Geschichte des Antisemitismus II, S. 120f.
59. WA 53, 479.
60. zit. nach Poliakov, Geschichte des Antisemitismus II, S. 141 (Anm. 16) Wahrhaftiges

Bekenntnis der Diener der Kirche in Zürich.
61. WA 51, 195f. vgl. Bienert S. 176f.
62. vgl. ausführlicher: W. Maurer, in «Kirche und Synagoge I», S. 429ff.
63. vgl. G. Müller, Art: Antisemitismus VI 16. und iô. Hdt., in TRE III, S. 149.

64. W. Maurer, aaO. S. 444. vgl. auch J. Courvoisier, Calvin und die Juden, in: Christen
und Juden. Ihr Gegenüber vom Apostelkonzil bis heute, von W.D. Marsch und K.
Thieme, 1961, S. 141 ff. Nach Oberman (aaO. S. 189) wird freilich in den späten
französischen Predigten Calvins «ein wachsendes Gespür für die verborgene
Schicksalsgemeinschaft zwischen Christen und Juden in der Heimatlosigkeit von Verfolgung

und Diaspora» deutlich.
65. Deppermann aaO. S. 126.
66. vgl. S. Schreiner, Jüdische Reaktionen auf die Reformation - einige Anmerkungen: Ju-

daica 1983, S. 150-165; vgl. auch Deppermann, aaO. S. 119f.
67. ebd. S. 159.
68. ebd. S. 160.

162



69. aaO. S. 161.
70. ebd.
71. Oberman, aaO. S. 14.
72. vgl. Poliakov, aaO. S. 142, Anm. 20.
73. Der Process gegen die Hauptkriegsverbrecher vor dem Internationalen Militärgerichts¬

hof, 1947, Bd. 12, S. 346, zit. nach: Deppermann, aaO. S. 110.
74. zit. nach E.L. Ehrlich, Luther und die Juden, Judaica 1983, S. 147f.
75. L. Poliakov, Geschichte des Antisemitismus I, S. 42.
76. K.H. Miskotte, Wenn die Götter schweigen, 1963, S. 318.

163


	Christliche Kirche und Judentum von den Kirchenvätern bis zu den Reformatoren

