
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 46 (1990)

Artikel: Im Schatten des Kreuzes : Beobachtungen und Fragen zum Thema:
Das Judentum in den Lehrbüchern der Kirchengeschichte

Autor: Jansen, Reiner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960830

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Im Schatten des Kreuzes
Beobachtungen und Fragen zum Thema:

Das Judentum in den Lehrbüchern der Kirchengeschichte

Wer mehrere Geschichtsbücher aufschlägt, um sich über eine Epoche zu
informieren, der wird wahrscheinlich unterschiedlichen Geschichtsbildern

begegnen. Dies ist keine moderne Erkenntnis. J.J. Rousseau schreibt in «Emile»:

«Überdies sind die von der Historie beschriebenen Tatsachen keineswegs

exakte Wiedergaben der gleichen Tatsachen, so wie sie sich abgespielt
haben - sie verändern sich im Kopf des Historikers, gleichen sich seinen
Interessen an und nehmen die Färbung seiner Vorurteile an... Betrachtet
einen Gegenstand von verschiedenen Gesichtspunkten aus, und er wird kaum
noch als der gleiche erscheinen, obwohl sich nichts anderes geändert hat als
der Blickpunkt des Beschauers»1.

Bereits im Alten Testament begegnet uns das Ringen um eine angemessene

Darstellung der Geschichte. Im Blick auf die Königsbücher kommt E.
Würthwein zu folgenden Bemerkungen: «Wenn uns über Salomo so
verschiedene Bilder überliefert sind, so sollten wir nicht nur mit einer verschiedenen

Optik rechnen, die das Geschehen bald so, bald so - je nach
Parteistandpunkt - widerspiegelt. Wir sollten uns vielmehr drauf hinweisen lassen,
wie fragwürdig in vielem unser Wissen über das Geschehen der Vergangenheit

ist, und uns dadurch dazu auffordern lassen, die Motive, aus denen heraus

jene Bilder geschaffen wurden, aufzuhellen, um auf einen festeren Boden
hinsichtlich unseres Urteils über die Vergangenheit zu gelangen. Um in unserer

Forschung weiterzukommen gilt es - zumindest für viele Teile der Tradition

- sich mehr um die Geschichtsschreibung und ihre kritische Analyse zu
kümmern, ehe man die Frage angeht, was wirklich geschehen ist»2.

Das vorliegende Heft der JUDAICA möchte zwar nicht ein neues
Geschichtsbild etablieren. Es liefert zwei Beiträge zur Geschichte der
Beziehungen von Juden und Christen. Solche Bausteine zur Erhellung dieser
problematischen Vergangenheit bedeuten meistens zugleich freilich auch eine

Anfrage an das überlieferte Geschichtsbild unserer Schul- und Lehrbücher.
Hans L. Reichrath untersucht die «Judenfrage» im Lichte der Evangelischen

Sonntagsblätter der Pfalz im Dritten Reich. Bei den sogenannten
Sonntagsblättern verschiedener kirchlicher Richtungen handelt es sich nicht
um wissenschaftlich - theologische Literatur, sondern um Kirchenzeitungen,
deren Einfluss und Wirkung auf breite Volkschichten recht erheblich gewesen

sein dürfte. Die Analyse Reichraths zeigt, wie sehr die kirchlichen
Publikationsorgane der Pfalz der traditionellen Judenfeindschaft der Kirche
und dem sogenannten «Zeitgeist» verhaftet waren.

129



In meinem Beitrag habe ich versucht, wichtige Grundlinien der Beziehung

von Kirche und Judentum von den Kirchenvätern bis zu den Reformatoren

darzustellen. Historische Forschungen zum Thema Kirche und Judentum

sind heute keine Seltenheit mehr. Verschiedene Aspekte dieser
problematischen Beziehung werden untersucht. Es gibt inzwischen zahlreiche
Bücher und Aufsätze, z.T. ganze Reihen, die sich mit der Entstehung und den

Auswirkungen des theologischen und kirchlichen Antijudaismus beschäftigen.

Sucht man freilich den Niederschlag dieser Forschungen in den

einschlägigen Lehrbüchern der Kirchengeschichte, so wird man vieles nicht
finden. Womit hängt das zusammen? Etwa damit, dass die Frage nach den

Beziehungen von Juden und Christen im gesamten Gebiet der Kirchengeschichte
nur eine Art «Schattendasein» führt?

Ich bin in den letzten Jahren dieser Frage ein wenig nachgegangen.
Wenn ich auf mein Theologiestudium (in den Sechziger Jahren) zurückblicke,

dann fällt mir auf, dass ich damals in den Vorlesungen und Seminaren
und in den theologischen Lehrbüchern kaum je etwas über unser Thema
gehört bzw. gelesen habe. Das machte mich neugierig. Ich begann mich umzusehen

in den Darstellungen der Kirchengeschichte, die nach 1945 (also nach
dem Holocaust) im deutschsprachigen Raum veröffentlicht wurden.

Eine Reihe der untersuchten Bücher behandelt das antike, vorchristliche

Judentum als Voraussetzung der Kirchengeschichte. Die politische
Geschichte Israels wird dabei vor allem unter theologischen bzw.
heilsgeschichtlichen Perspektiven betrachtet. Häufig wird dabei das palästinensische

Judentum negativer beurteilt als das hellenistische. Nicht alle Autoren
sind in ihrem Stil frei von Animositäten gegen die Juden. Vereinzelt begegnen

auch noch antisemitische Klischees. Besonders an drei Punkten sind
kritische Bedenken anzumelden. Sie betreffen:
1 das Verständnis der Thora,
2) die Charakterisierung der Pharisäer und
3) die Darstellung der Differenzen zwischen jüdischem und christlichem

Messiasverständn is.

Erwartungsgemäss finden wir das meiste Material zum Thema im
Zeitraum zwischen 30-70 n.Chr. in der Zeit also, als die Kirche als eigenständige
Gemeinschaft zunächst im Rahmen des Judentums entsteht, um sich dann

von ihm abzulösen. Bei edlen Aussagen über Jesus, seine Botschaft und sein
Werk werden - implizit oder explizit - auch Urteile über sein Verhältnis
zum Judentum, über sein Jude-Sein gefällt. Um das zu veranschaulichen,
werfen wir einen Blick auf zwei klassische Lehrbücher der Kirchengeschichte,

die von ganzen Generationen von Studenten benutzt wurden. In der
(katholischen) Kirchengeschichte von Karl Bihlmeyer und Hermann Tüchle
wird Jesus deutlich vom Judentum abgegrenzt: «Der Sohn Gottes kam, um
dem Alten Bund ein Ende zu machen und einen Neuen zu stiften, einen Bund

130



der Gnade, nicht des Gesetzes... Er war kein Reformer der jüdischen
Religion, sondern brachte etwas Neues»3 - Karl Heussi drückt sich in seinem

(protestantischen) «Kompendium der Kirchengeschichte» folgender/nassen
aus: «Doch gehörte Jesus nicht dem Christentum sondern noch dem Judentum

an In ihm wurzelt die Uberwindung der alttestamentlich-jüdischen
Religionsstufe und die Aufrichtung einer neuen, im Mysterium der Erlösung
gipfelnden die nationalen Schranken durchbrechenden Menschheitsreligion»4.

Wer von solchen Voraussetzungen ausgeht, der wird das nachbiblische
Judentum von vornherein ausklammern aus der Kirchengeschichte. Das
Judenchristentum wird er als eine möglichst schnell zu über-windende, im
Grunde häretische Durchgangsstufe zur heidenchristlichen Gross-Kirche
betrachten. Und er wird kaum grosses Interesse zeigen für KonkurrenzSituationen

in der Mission, für die grundsätzliche theologische Abwertung des
Judentums durch die Kirche, für Zwangstaufen, Verfolgungen und Ausweisungen,

für Talmudverbrennugen und verhängnisvolle Legenden, für die soziale

Diskriminierung der Juden, für Ghettos und Pogrome - kurz: für die ganze
Tradition kirchlicher Judenfeindschaft.

Etwas verallgemeinernd lässt sich feststellen: Das Judentum und die

christlich-jüdische Problematik gehören in der deutschsprachigen
Kirchengeschichtsschreibung nach 1945 noch weitgehend zu den « Tabus des

Kirchengeschichte»5. Sonst wäre es kaum möglich, dass z.B. Kurt Aland noch in der
1980 erschienen «Geschichte der Christenheit» schreibt: «Die Verfolgung
des Christentums ist so alt wie die christliche Kirche selbst. Der Hass des

Judentums hat Jesus zu Tode gebracht, das ist ganz sicher, ganz gleich wie
die komplizierten Fragen im einzelnen zu beantworten sind, die mit dem
Prozess Jesus zusammenhängen»6.

Auch wenn sich nicht alle Kirchenhistoriker so ausdrücken, mir ist
aufgefallen, dass nicht selten die Juden in neutestamentlicher Zeit als
«fanatisch», «selbstgerecht» und «intolerant» bezeichnet werden. Auch das alte
Klischee von der Schuld der Juden am Tod Jesus spielt z.T. weiterhin seine

verhängnisvolle Rolle.
Es ist hier nicht der Raum, um über weitere Ergebnisse dieser Untersuchung

zu berichten. Stattdessen möchte ich noch einige Fragen im Blick auf
die herkömmliche Kirchengeschichtsschreibung stellen:
1) Welches sind die Aufgaben und Ziele der Kirchgeschichtsschreibung? In

den mir bekannten Lehrbüchern der Kirchengeschichte stehen vor allem
folgende Themenbereiche im Zentrum: Enstehung und Entwicklung von

Theologie, Liturgie und Frömmigkeit, Verfassung und Organisation der
Kirche, Mission und Ausbreitung des Christentums, Verhältnis von Kirche

und Staat bzw. Gesellschaft. Mir scheint, dass auch die Frage nach
den Wirkungen der Kirche stärker aufgenommen werden sollte. Sozial-

131



und mentalitätsgeschichtliche Forschungen könnten hier zu einer

Klärung verhelfen. Ein spezieller Aspekt dieser Wirkungsgeschichte wäre die

Beziehungen der Kirchen und der Christen zu den Juden, die ja zumindest

in Europa im Wirkungsbereich der Kirche und einer mehr oder
weniger «christianisierten» Gesellschaft leb(t)en. Wer die Geschichte der

Beziehungen von Kirche und Synagoge, von Christen und Juden
darstellt, der beantwortet damit zugleich auch die Frage: Wie ist die Kirche
bisher mit einer «dissidenten» Minderheit umgegangen, mit der sie von
ihrem Ursprung her verwandt ist und die (auch geographisch) in ihrer
Nähe lebt(e)?

2) An einen Text kann man mit verschiedenen Fragestellungen herangehen.
Eine wichtige Frage lautet: Mit wem identifiziert sich der Autor? Und
mit wem soll sich der Leser identifizieren? Geht man mit diesen Fragen
an die Darstellungen der Kirchengeschichte. so entdeckt man, dass es

meistens die «siegreichen» Bewegungen und die «grossen» Theologen
und Kirchenführer sind, mit den sich die Autoren identifizieren. Das was
sich jeweils im Laufe der Geschichte durchgesetz hat, partizipiert an der
normativen Kraft des Faktischen. So endet schon die erste bedeutende

Kirchengeschichte, die des Euseb von Cäsarea mit der Glorifizierung des

Kaisers Konstantin. - Wie anders sähen die Kirchengeschichtsbücher
aus, wenn sich ihre Verfasser mehr mit denen identifizieren würden, die
im «Schatten» des Kreuzes lebten: den Juden, den Ketzern, den Frauen,
den «kleinen Leuten»?

3) Die dreibändige «Oekumenische Kirchengeschichte» (1970) unternahm
erstmals den «Versuch, Historiker und Theologen der grossen christlichen

Konfessionen zu einer gemeinschaftlichen Darstellung der
Kirchengeschichte zusammenzuführen»1. Es ist reizvoll sich vorzustellen, wie ein
Lehrbuch der Kirchengeschichte aussähe, das von seinem Ansatz her

ganz bewusst auch die jüdisch-christliche Thematik mit einbeziehen würde.

Der ökumenische Horizont würde dann nicht nur die grossen Konfessionen

des Christentums, sondern auch die andere biblische Religion, die
des Judentums, umfassen. Als Autoren kämen nicht nur katholische,
orthodoxe und protestantische sondern auch jüdische Gelehrte in Frage.
Ob der Mut zu solchen «Grenzüberschreitungen» schon vorhanden ist?
Oder sind gegenseitige Berührungsängste in dieser Hinsicht noch zu
gross?

Reiner Jansen

132



ANMERKUNGEN

1. J.J. Rousseau, Emile oder Über die Erziehung, hsg. v.M. Rang, 1963 (Reclam) S.

491 f.
2. E. Wiirthwein, Die Bücher der Könige, ATD 11,1, 1977, S. 2.
3. K. Bihlmeyer-H. Tüchlc, Kirchengeschichte. Bd. I, 17. Aufl. 1961. S. 47.
4. K. Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte, 12 Aufl. 1960, S. 25.
5. vgl. H. Kühner, Tabus der Kirchengeschichte, 3. Aufl. 1971.
6. K. Aland. Geschichte der Christenheit Bd. I, 1980, S. 71.
7. Oekumenische Kirchgeschichte, hsg. v. R. Kottje und B. Moeller, 3. Aufl. 1980,

S. V.

133


	Im Schatten des Kreuzes : Beobachtungen und Fragen zum Thema: Das Judentum in den Lehrbüchern der Kirchengeschichte

