
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 46 (1990)

Artikel: In Warschau heute Jude sein

Autor: Krajewski, Stanislaw

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960826

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


In Warschau heute Jude sein

von Stanislaw Krajewski*

In Warschau heute Jude zu sein bedeutet, im Schatten der Geschichte
zu leben. Die wohlbekannten jüdischen Errungenschaften und die noch
besser bekannten jüdischen Tragödien, das praktische Fehlen einer klar
definierten jüdischen Gruppenidentität heute - all dies gehört zum spezifischen

und einen gelegentlich überfordernden Hintergrund des eigenen
Judeseins. Heute in Warschau zu leben, bedeutet gleichzeitig auch, in die
kleinen Sorgen des polnischen Alltags und ebenso in die grossen Probleme
des Lebens der polnischen Nation einbezogen zu sein; beide scheinen mit
Jüdischkeit nichts zu tun zu haben. Bedeutet das, dass es zwischen Judesein

und den Gegenwartsproblemen Polens nichts Gemeinsames gibt?
Keineswegs. Die Juden sind in Polen immer noch sehr wichtig - das
heisst: sie sind ein wichtiges Thema. Sehr oft werden Juden zum
Gesprächsgegenstand, das Interesse an allem Jüdischen nimmt zu, und
erstaunlich häufig sind zeitgenössische polnische Probleme mit der Präsenz

von Juden verbunden, sei diese nun vergangen oder gegenwärtig, Realität
oder Fantasieprodukt.

Juden und ihre symbolischen Rollen

Seit dem Zweiten Weltkrieg hat die Zahl der Juden in Polen ständig
abgenommen, aber die Faszination in bezug auf das Judentum bleibt
bestehen. Ein Grund für dieses Weiterbestehen liegt im ganz grossen
Gewicht, welches in den Augen der heutigen Polen der Geschichte zukommt.
Was während des Krieges, in der Zwischenkriegszeit oder selbst vor hundert

Jahren geschah, wird als Teil der jetzigen Lage wahrgenommen.
Natürlich spielten die Juden in Polens jüngster Geschichte eine nicht zu
unterschätzende Rolle.

*Dr. Stanislaw Krajewski ist Mathematiker an der Akademie der Wissenschaften in
Warschau und zugleich Vorstandsmitglied der polnisch-israelischen Gesellschaft.
Adresse: Walicow 20 m. 5/15, PL-00-851 Warszawa, Polen. Der Beitrag ist die Übersetzung

eines Referats, das am 14. Januar 1989 an der Evangelischen Akademie Berlin
(West) gehalten wurde. Die Übersetzung aus dem Englischen besorgte Clemens Locher.

82



Hinzu kommt, dass Juden sich in geradezu idealer Weise dazu
eignen, als symbolische Verdichtungen unterschiedlicher Aspekte der
Wirklichkeit zu dienen. Juden können zum Beispiel Religion, Gläubigkeit,
Traditionalismus, aber auch Unglauben, Neuerungsstreben, zerstörerisches
Sozialverhalten, die Marktwirtschaft ebenso wie den Anti-Kapitalismus
verkörpern. Das traditionelle Bild von den Juden als den ärgsten Feinden
der Kirche wird seit neuestem kontrastiert vom Bild der Juden als Quelle
und Ursprung des Christentums, einer Quelle, die in sich selber einen
bleibenden Wert aufweist. Dieser Wandel des Judenbilds ist auch in Polen
sichtbar. Das Bild des Juden als eines Fremden, ja eines Feindes der
polnischen Nation existiert Seite an Seite mit dem Bild des Juden, in dem sich
Polens gute alte Zeit zusammenfassen lässt: jener kulturelle Reichtum,
jenes vibrierende Lebens des alten Polens, das so völlig verschieden ist vom
dumpfen, farblosen, unbefriedigenden, hoffnungslosen Alltag im heutigen
Polen. Ich meine nicht, hier handle es sich um eine objektive Wahrheit.
Aber es gibt diese Grundstimmung, und Juden scheinen mehr als alles
andere den Unterschied zwischen gestern und heute zu personifizieren. Diese
Grundstimmung erklärt vermutlich auch die erstaunliche Popularität der
Bücher von Isaac Bashevis Singer und von Aufführungen des «Fiddler on
the Roof» («Anatevka»), welche erst kürzlich in vier polnischen Theatern
stattfanden.

Sowohl das historische wie das symbolische Interesse an den Juden
können durchaus fortbestehen, ohne dass es eine wirkliche jüdische Präsenz

gäbe. Man ist sogar versucht zu sagen, dass die Juden deshalb ein so

gutes Symbol - nicht nur für negative, sondern auch für positive Werte -
abgeben, weil sie eben nichts anderes als Symbole sind. Es ist leicht - allzu
leicht -, tote Juden zu lieben. Dies wurde mir selber einmal auf dramatische

Weise vor Augen geführt. Im Jahre 1981 beschloss ich zusammen mit
einer Gruppe von Freunden, einen Kranz vor dem Warschauer Ghetto-
Denkmal niederzulegen, und zwar im Rahmen einer offiziellen, vom Staat
organisierten Feier. Als wir uns bereits angestellt hatten, merkten wir zu
unserer Verblüffung, dass wir uns in unmittelbarer Nähe der «Patriotischen

Vereinigung Grunwald» befanden, einer Organisation von notorischen

kommunistischen Hardlinern und von Anti-Solidarnosc-Leuten,
einer Organisation auch, die wegen ihres sehr freimütigen und geradezu
wahnhaften Antisemitismus berüchtigt war.

Es ist so einfach und billig, den toten Juden die Ehre zu erweisen,
dass es wegen der fehlenden Verbindung zu lebenden Juden jeden Sinn
verlieren könnte. Es wäre dennoch ungerecht, ja geradezu absurd, die
Einstellung von pro-jüdischen Polen zu rügen. Meine Freunde, die mich in
meinem Judesein unterstützen, sind nicht dafür verantwortlich, dass es in
Polen nur so wenige lebende Juden gibt. Überdies gibt es mehr Juden in

83



Polen, als die meisten ausländischen Juden denken (aber auch weniger, als
die meisten Polen meinen). Natürlich sind sie keine Chassidim. Als ein

polnischer Junge auf der Strasse einen Chassid erblickte, entfuhr es ihm:
«Ein echter ausländischer Jude!» Und er hatte natürlich recht - obwohl
die Familie des Chassid fast mit Sicherheit aus Polen stammte und
obwohl dieser im Grunde polnischer war, als es sich der Junge vorstellen
konnte. Dennoch gibt es bis heute, und nicht nur vor 20 oder 30 Jahren,
nur wenige Juden, die im kulturellen oder politischen Leben eine öffentlich

sichtbare, wichtige Rolle spielen; sie gehören meist zu der Kategorie,
die man als «Polen jüdischer Abstammung» beschreiben kann. Eine

grosse Mehrheit von Leuten, die man in irgendeinem Sinn des Wortes als

jüdisch bezeichnen kann, gehören zu dieser Kategorie. Sie sind wirklich
Polen - von ihrer kulturellen Zugehörigkeit, ihrer Neigung und ihrer
Bildung her. Die meisten von ihnen haben nie eine Synagoge von innen gesehen,

und viele haben keine Ahnung von den jüdischen Festen.

Nur eine Minderheit von Juden in Polen gehört jüdischen Organisationen

an - entweder einer Synagogengemeinde oder dem säkularen
«Kulturverband der Juden in Polen» (TSKZ). Vielleicht 5- oder 6000 Juden
sind auf diese Weise organisatorisch erfasst, zumeist alte Leute. Die
Institutionen üben auf die jüngeren Generationen keine Anziehung mehr aus.
Eine Mehrheit der nach dem Krieg geborenen Juden ist in der Folge der
antisemitischen Kampagne von 1968 ausgewandert, manche schon früher.
Und sogar die in Polen lebenden Söhne und Töchter von Mitgliedern der
jüdischen Organisationen haben mehrheitlich keinen Kontakt zu den
jüdischen Institutionen ihrer Eltern.

Aber nur wenige Polen glauben das. Von Zeit zu Zeit erlebe ich das

grosse Estaunen bei Leuten, wenn sie hören, dass es in Polen keinen
Rabbiner gibt1 oder dass die Synagogengemeinden praktisch keine Referenten
zur Verfügung stellen können, die in der Lage sind, auf akademischem
Niveau über jüdische Themen zu sprechen. Vor allem Kirchenleute können

das fast nicht glauben: So viele Juden gibt es, und nur so wenige sollen

es in der Synagoge sein? Und kein Rabbiner? Die Vorstellung, dass es

ganze Massen von Juden im Lande gebe, scheint in Polen fast Allgemeingut

zu sein.

Religiöse Juden

Die meisten Juden in Polen sind Atheisten, und irgendeine religiöse
Identifikation läge ihnen fern. Aber der jüngst erfolgte Aufschwung des

Katholizismus in Polen hat auf manche polnischen Juden einen beträchtli-

84



chen Einfluss gehabt. Einige von ihnen sind zum Katholizismus konvertiert.

Für mich selber und eine Handvoll anderer Juden bedeutete der
Triumph der Religion über den Marxismus einen Anstoss, der uns half,
unseren Weg zurück zum Judentum zu finden.

Ich erhielt dabei Unterstützung von nicht-jüdischen Freunden. Diese
Freunde sind engagierte Christen, die aufrichtig glauben, dass die Juden
ihren berechtigten Ort ausserhalb der Kirche haben und dass Juden Juden
bleiben sollten. (Dies entpricht nicht ganz der offiziellen katholischen
Lehre). Diese Einstellung half mir, zum Judentum und damit zur Welt
meiner Vorfahren zurückzufinden - nach einer Zeit religiösen Suchens,
dessen Etappen die Hippie-Bewegung, fernöstliche Religionen und ein
Angezogensein vom Katholizismus waren. Aber Gott sei Dank, so würde
ich heute sagen, dass ich die christlichen Dogmen nicht akzeptieren konnte.

Als ich dann Philosphen wie Martin Buber, Abraham Joshua Heschel,
Franz Rosenzweig und Emmanuel Lévinas las, entdeckte ich, dass sie mich
auf meine geistige Heimat hinwiesen. Sie zeigten einen Weg, der die von
den Existentialisten gepredigte Verzweiflung überwindet: Ja, wir sind
isoliert und einsam, aber es gibt Kommunikation und letztlich ist Gott derjenige,

der sie ermöglicht. Wir sind Teil eines grösseren Ganzen. Bei der
Beschreibung dieses Ganzen übersieht unsere Philosophie, die im wesentlichen

auf die griechische zurückgeht, eine fundamentale Dimension, nämlich

die biblische, jüdische Dimension: Die richtigen Kategorien für einen

philosophischen Zugang zur Welt sind Schöpfung, Offenbarung und
Erlösung. Und es besteht eine geheimnisvolle Beziehung zwischen diesen

Kategorien und dem jüdischen Volk.
Kurz, eine ernsthafte Auseinandersetzung mit Religion verbunden

mit einer (zwangsläufig summarischen) Vertiefung in jüdische Quellen
genügte mir, um mich entdecken zu lassen - oder mich daran zu erinnern -,
dass auch ich am Fusse des Sinai stand. Mir wurde klar, dass Auserwähltsein

eine Verpflichtung bedeutet, die ich schlicht nicht ignorieren darf.
Aber dies ist ein eher aussergewöhnlicher Vorgang. Fast keiner der

nach dem Krieg geborenen Juden hat irgendeinen jüdischen Religionsunterricht

erhalten. Aus diesem Grund ist in Polen die Synagoge, d. h. der
«Verband jüdischer Religionsgemeinden», zahlenmässig sehr klein und
besteht fast nur aus alten Leuten. Die Synagoge ist formell orthodox, das
heisst z. B., dass die Gebete ausschliesslich auf Hebräisch gesprochen werden,

was sie für Nicht-Eingeweihte völlig unverständlich macht. (Ich habe
selber Hebräisch gelernt, aber dies setzt ein höheres Mass an Entschiedenheit

und Einsatz voraus, als die meisten anderen Interessenten aufbringen.)

Wenn ich sage, die Synagoge sei formell orthodox, so meine ich
damit, dass nur sehr wenige ihrer Mitglieder sich durchgehend an die Hala-

85



cha halten; übrigens haben viele, wenn nicht sogar die meisten, nicht-jüdische

Ehepartner. Sie halten an dem fest, was sie als Kinder vor dem Krieg
gelernt haben, aber sie bieten ihren eigenen Kindern oder anderen jungen
Juden keine intellektuell oder spirituell herausfordernde Alternative an.
Gewiss gibt es auch Ausnahmen. In den letzten Jahren begingen zwei
13jährige Jungen ihre Bar-Mizwa-Feier in der Warschauer Synagoge,
erstmals seit mindestens zwanzig Jahren. Ihre Entschiedenheit und die Ermutigung

seitens ihrer Eltern erzeugten ein zeitweiliges Gegengewicht zur
vorherrschenden Stimmung, die weitgehend von einer Gruppe regelmässiger

Gottesdienstbesucher geprägt wird; diese scheinen weniger von Gebeten,

jüdischen Gefühlen oder auch nur von Zusammensein mit anderen
Juden angezogen zu werden als vielmehr von der finanziellen Unterstützung,

die sie durch Vermittlung der Synagoge vom «Joint» (einem
jüdischen Hilfswerk) erhalten, und von Gaben, die ihnen jüdische Touristen
spenden. Ihr Verhalten ist teilweise von den unvorstellbar harten
Erfahrungen her zu erklären, die sie durchmachen mussten. Aber unter diesen
Umständen konnten sich nicht einmal die beiden Jungen dazu durchringen,

regelmässig am Sabbatmorgen in die Synagoge zu kommen, der
einzigen Zeit, zu der überhaupt Gottesdienste gehalten werden.

Was eine Handvoll von Freunden und ich zu tun versuchten, ist das

folgende. Zuerst einmal befassten wir uns mit der jüdischen Tradition; wir
haben uns inzwischen die wichtigsten Grundlagen angeeignet. Es war eine
wunderbare Herausforderung. Wir mussten die Dinge für uns selber neu
entdecken. Es war wie ein Neuanfang. Zu diesem Zweck benützten wir
amerikanische Literatur, vor allem «The Jewish catalogue». An zweiter
Stelle begingen wir miteinander die jüdischen Feiertage, einige von uns
auch den Sabbat, und zwar auf eine nicht-orthodoxe, aber doch seriöse
Weise. Wir machten uns selber mit dem Ritual vertraut. Bücher hatten
wir genug, und ohnehin stand in Polen kein Rabbiner zur Verfügung.
Unser erster Seder wurde von einem Freund geleitet, der von einem
Auslandaufenthalt her eine gewisse Erfahrung hatte, und ich selber - als einer
unter den dreissig, die wir damals waren - stellte die Vier Fragen. Spätere
Seder-Feiern leitete ich dann selber. Unsere Liturgie findet grösstenteils in
polnischer Sprache statt, aber einige Teile, besonders die Segenssprüche,
beten wie auf Hebräisch.

Säkulares Judentum

Ironischerweise gibt es heutzutage in Polen ein vom Staat finanziertes
jiddischsprachiges Jüdisches Theater. Natürlich beherrschen nur die älteren

Schauspieler das Jiddische, und lediglich ein kleiner Teil des Pu-

86



blikums kann auf die Kopfhörer mit der Übersetzung verzichten. Die
Situation ist völlig künstlich. Es ist ebenso traurig wie angenehm, dass es

ein derartiges «jiddisches Museum» gibt. Es wird auch nie ein anderes
Publikum als ein Museumspublikum geben. Für den Jiddischkenner muss
das heissen, dass es in Polen keine Juden mehr gibt.

Marek Edelmann, eine wichtige und zugleich umstrittene Persönlichkeit

im jüdischen Leben des heutigen Polens, hat dies betont. Er
gehörte der sozialistich-jüdischen Arbeiterpartei «Bund» an und war
führend am Warschauer Ghetto-Aufstand beteiligt. Später wurde er Arzt und
Verfasser bemerkenswerter, anti-heroischer Schilderungen des Aufstands.
Jahrelang war er in der Menschenrechtsbewegung engagiert, und er war
auch ein bedeutender, weitherum geachteter Aktivist der «Solidarnosc».
Eigenartigerweise ist er dennoch Bundist geblieben. Jüdische Präsenz
scheint für ihn irgendwie die Präsenz grosser Gruppen von jüdischen
Arbeitern zu bedeuten. Dies im Gegensatz zur religiösen Sicht, die in etwa
die meinige ist, wonach ein volles jüdisches Leben dann möglich ist, wenn
ein Minjan zustandekommt. Edelmans bewundernswertes Engagement in
der politischen Opposition hat vermutlich mit den bundistischen Idealen
von sozialer Gerechtigkeit zu tun. Sein Verständnis dessen, was Judesein
heisst, ist allerdings extrem: Kürzlich erklärte er2, den Juden früherer Zeiten

entsprächen im heutigen Polen die für Gerechtigkeit kämpfenden
Aktivisten von «Solidarnosc», die wie die Juden damals verfolgt würden. Ein
ideologisches Konzept des Judeseins ersetzt für Edelmann also sämtliche
traditionellen Kriterien. Ich denke, dass er mit dieser Haltung allein steht.

Dem Untergang des Jiddischen zum Trotz will die andere jüdische
Organisation, die oben erwähnte säkulare Vereinigung TSKZ, die säkulare,

linksgerichte jiddische Kultur hochhalten, die ihre Blüte vor dem Krieg
erlebte. Aber auch diese Organisation ist für junge Leute nicht attraktiv,
denn für sie scheinen weder die jiddische noch die linke Ideologie die
richtigen Alternativen darzustellen. Die wenigen, die etwas wirklich
traditionell lernen wollen, ziehen es vor, Hebräisch zu lernen. Natürlich ist das
Hebräische heute ebensosehr mit der Liturgie wie mit dem Staat Israel
verbunden.

Wegen Israel ist das Hebräische nicht bloss eine Tradition, es ist eine
lebendige Wirklichkeit, und deshalb übt es ungleich mehr Anziehung aus.
Wir interessieren uns für Israel und machen uns Sorge um es. Das heisst
allerdings nicht, dass eine auf Israel zentrierte Identität die traditionelleren

Bestandteile des Judeseins ersetzen könnte. Praktisch alle polnischen
Juden, die nach Israel auswandern wollten, konnten dies auch tun - auch
wenn es nicht ganz einfach ist. Man braucht eine Dosis Hartnäk-
kigkeit, weil die erste offizielle Antwort gewöhnlich ablehnend ausfällt.
Aber die Auswanderung nach Israel ist in Polen nicht wirklich ein Thema.

87



Ausserdem gibt es unter den polnischen Intellektuellen ein beträchtliches

Interesse für Israel. Polnisch-israelische Kulturbeziehungen können
demnach in einem allgemeinen polnischen Rahmen gepflegt werden, ohne
spezifisch jüdisch sein zu müssen. Dasselbe gilt von der Pflege jüdischer
Denkmäler, vor allem der Friedhöfe, und vom Gedenken an die Opfer der
Gaskammern. Gewiss nehme ich an solchen Bestrebungen gern zusammen

mit nicht-jüdischen Freunden und Bundesgenossen teil. Aber für
mich als Juden hat Israel natürlich noch eine zusätzliche Bedeutung. Ich
kann mir z.B. den Staat Israel als letzten Zufluchtsort vorstellen, falls dies
einmal nötig sein sollte...

Jüdische Kommunisten

Hat Israel für die älteren Mitglieder der säkularen, kommunistischen
TSKZ irgendeine Bedeutung? Früher, vor 20 oder 30 Jahren, waren sie

militante Kommunisten, was unter anderem bedeutete, dass sie extrem
anti-religiös und entschieden anti-israelisch waren. Viele von ihnen sind
heute offener geworden; viele wollen die Beziehungen zu Verwandten und
Freunden in Israel oder im Westen aufrechterhalten, und einige kommen
an den höchsten Feiertagen auch in die Synagoge. Die Polarisierung unter
Polens Juden hat sich erheblich abgeschwächt, und es gibt eine
Zusammenarbeit zwischen den jüdischen Institutionen aller Richtungen. Im
Jahre 1968 wurde Israel der Zufluchtsort für einige Kommunisten, die
vordem grimmige Anti-Zionisten gewesen waren. Heutzutage gehört man
der TSKZ weniger aus ideologischen Gründen an und mehr deshalb, weil
man in diesem Rahmen ähnlich eingestellten Juden begegnen kann. Einige
Aktivisten halten allerdings an ihrer ideologischen Position fest. So sagte
einer von ihnen kürzlich, der wichtigste jüdische Feiertag sei der Jahrestag
der russischen Oktoberrevolution. Aus diesen Gründen habe ich es

zusammen mit meinen Freunden vorgezogen, einen privaten Kreis zu
bilden, der informell am jüdischen Leben teilhat, statt uns einer Institution
anzuschliessen und uns mit verantwortlichen Leuten auseinanderzusetzen,
die solche Ansichten haben. Aber es ist denkbar, dass sich unsere Haltung
ändert. Die Nivellierung der Unterschiede wurde noch kürzlich, im
Januar letzten Jahres, deutlich, als im staatlichen Jüdischen Theater eine

grosse Menge von Juden aller Schattierungen, zusammen mit vielen
Nicht-Juden, den Gesängen und Ausführungen von Shlomo Carlebach,
einem chassidischen Rabbi aus New York, zuhörte.

Die zitierte Meinung hinsichtlich der jüdischen Feiertage bringt die
Tatsache an den Tag, dass es in einer kommunistischen Zukunftsperspektive

keinen Platz für die Juden als Juden gab. Eine unterscheidbare jüdi-

88



sehe Identität sollte es nicht mehr geben. Deshalb konnten auch diejenigen

jüdischen Kommunisten, die an gewissen jüdischen Bindungen
festhielten, ihren Kindern kein jüdisches Engagement weitervermitteln. Diese
Kinder wurden als Polen und als Kommunisten erzogen. Die kommunistische

Ideologie ist zusammengebrochen oder verflogen und als kulturelle
Identität der Kinder jüdischer Kommunisten blieb das Polesein übrig.
Dies gilt auch für diejenigen, die sich später dafür entschieden, sich auch
eine jüdische Identität anzueignen (wie es bei mir selber der Fall war). Um
meine eigene Situation und diejenige einiger Freunde zu beschreiben, ist
deshalb vielleicht der Begriff «jüdische Polen» dem Begriff «polnische
Juden» vorzuziehen. Spannungen für polnische Juden oder jüdische Polen
ergeben sich in erster Linie aus der herrschenden traditionellen Ansicht,
wonach Polesein und Judesein sich gegenseitig ausschliessende Kategorien
sind. Diese Ansicht wird nach und nach von der gegenteiligen Meinung
abgelöst, wonach Polesein und Judesein vereinbar sind. Janusz Korczak,
der bekannte Arzt, Erzieher und Held des Warschauer Ghettos, entschied
sich dafür, sowohl Jude wie Pole zu sein - ein Weg, der meines Erachtens
schwierig, aber nicht unmöglich ist, heute ebenso wie damals. Für uns
stellen sowohl Polen wie das Judesein Werte dar. Wir versuchen, sie

miteinander zu verbinden, indem wir die Elemente der einen Tradition, die
der anderen Tradition entgegenstehen, weniger stark betonen. Meines
Erachtens ist die zur Zeit herrschende anti-polnische Einstellung bei westlichen

Juden ein historischer Zufall. Sie geht auf schlechte Erfahrungen in
Polen zurück, aber es gibt nichts daran, was unabdingbar zum Judesein
gehören würde. Eine pro-polnische Einstellung ist mit dem Judentum
ebenso vereinbar wie eine anti-polnische. Es ist eine Tatsache, dass die
negativen Gefühle mancher polnischer Juden gegenüber Polen genau
deshalb aufkamen, weil sie das Gefühl hatten, ihre Liebe zu Polen werde
verschmäht. Traurigerweise scheinen viele Juden im Westen anzunehmen,
dass das negative Polenbild nicht eine vorübergehende Sache ist, sondern
einen wesentlichen Teil der jüdischen kollektiven Erinnerung ausmacht.

Manche polnischen Einstellungen verlaufen ganz parallel. Die Verachtung
der einen steht der Verachtung der andern gegenüber. Vor dem Krieg sah

man den Antisemitismus als einen wichtigen Bestandteil der polnischen
Identität an, und manche Polen tun das bis heute, indem sie zwischen
«echten Polen» und zweifelhaften Polen, nämlich solchen mit jüdischem
Hintergrund, unterscheiden. Eine völlig entgegengesetzte polnische Tradition

gewinnt aber gegenwärtig an Bedeutung, die Haltung nämlich, die
Polens bedeutendster Dichter, Adam Mickiewicz, vor anderthalb Jahrhunderten

formulierte: Israel ist «der ältere Bruder», dem besondere Achtung
gebührt. Eine für mich schmerzliche Ironie des Schicksals besteht darin,
dass junge Polen, die auf dieser Linie die Begegnung mit ausländi-

89



sehen Juden suchten, von diesen abgeschreckt und als Antisemiten behandelt

wurden, nur weil sie Polen sind. Eine solche Erfahrung kann tatsächlich

anti-jüdische Gefühle provozieren.

Die Geschichte und ihre gegensätzlichen Deutungen

In Warschau heute als polnischer Jude zu leben bedeutet, Tag für
Tag in historische Kontroversen verwickelt oder auch im Zusammenprall
gegensätzlicher Vorurteile aufgerieben zu werden; ich denke hier an
Meinungen, die eher unter ausländischen als unter den in Polen heute lebenden

Juden geläufig sind.

Wie repräsentativ war z.B. das Pogrom von Kielce? In der Stadt
Kielce wurden am 4. Juli 1946 42 Juden ermordet, nachdem der Mob ein
von Juden bewohntes Haus gestürmt hatte. Die Frage ist nicht so sehr die
nach dem Wie des Geschehens - obwohl es auch in dieser Hinsicht einige
Unbekannte gibt -, sondern die nach der Deutung der Fakten. Viele
Juden sagen: «Kielce brachte an den Tag, was die Polen uns antun wollten.»
Bezichtigt man aber alle Polen, so ist dies sicher eine Verallgemeinerung,
die denjenigen Polen unrecht tut, die sich mit den vom Mob - einem
eindeutig polnischen Mob - ermordeten, unschuldigen Juden völlig solidarisch

fühlten. Damals wie zu allen Zeiten spaltete der Antisemitismus die
Polen untereinander weit mehr, als dass das alle Polen gegen die Juden
geeint hätte. Polens wichtigste politische Kräfte verurteilten das Pogrom.
Dennoch wäre es verkehrt, das Ausmass des Antisemitismus zu
unterschätzen. In der Folge des Pogroms begannen die Juden, das Fand in
grosser Zahl zu verlassen. Dieses Faktum ist bei Polen weitgehend
unbekannt, sie können es auch nicht verstehen. Viele sagen, es habe sich um
eine von der Polizei oder den Sowjets angezettelte Provokation gehandelt,
und deshalb sei es sinnlos, den Polen die Schuld zuzuschieben statt z.B.
den Russen oder vielleicht gar, wie einige meinen, den Juden selber, weil
diese damals an der Spitze der Polizei gestanden hätten. Kurz, die Polen
betrachten sich als unschuldige Opfer einer von anderswoher ausgehenden
Provokation. Tatsache ist, dass das Pogrom der Regierung sehr gelegen
kam: für viele ausländische Beobachter rückte der brutale Pogrom nämlich

die von der kommunistischen Regierung betriebene Fälschung einer
Volksabstimmung in den Hintergrund, die ein paar Tage zuvor stattgefunden

hatte und die die Einstellung der Polen gegenüber dem Kommunismus

zeigen sollte. Tatsache ist aber auch, dass Tausende von Teilnehmern

am Pogrom durch das Gerede von einem angeblichen Ritualmord
angezogen worden waren. Auch wenn eine Provokation vorgelegen haben
sollte, so war die Situation doch reif dafür, weil die Atmosphäre mit Anti-

90



semitismus geladen war. Der Pogrom von Kielce war kein isolierter
Vorgang.

Zweifellos ergaben sich dieser und andere Übergriffe gegen Juden
nicht nur vom früheren Antisemitismus oder von der Zeit der deutschen
Besetzung her, als praktisch jedermann sich daran gewöhnt hatte, die
Juden als vogelfrei anzusehen. Als neues Element kam in der Nachkriegszeit
hinzu, dass man die Übergriffe gegen die Juden als eine Weise des Kampfes

gegen den Kommunismus betrachten konnte, obwohl nur sehr wenige
von den in Kielce ermordeten Juden der neuen kommunistischen Elite
angehörten. Dies führt uns in eine weitere Kontroverse hinein: Welche Rolle
spielten Juden in Partei und Polizei im Laufe der ersten Jahre des neuen
Regimes? Viele Polen sahen diese Zeit als eine Zeit jüdischer Machtausübung

an. Aber jene jüdischen Kommunisten handelten nicht anders als
andere Stalinisten auch. Juden gab es sowohl bei den Polizisten wie bei
den Opfern der Polizei. Wenige Juden im Westen wären damit einverstanden,

wollte man sie in Verbindung mit diesen jüdischen Kommunisten
bringen, und zwar aus gutem Grund: Beim Eintritt in die KP hatte nämlich

jedermann alles Jüdische, und vor allem sämtliche spezifisch
jüdischen Interessen, hinter sich zu lassen. Dennoch waren diese Kommunisten

Juden. Zwar wurden sämtliche Entscheidungen in Moskau getroffen,
aber unter den Freiwilligen, die diese Entscheidungen in Warschau
ausführen wollten, waren so viele Juden, dass sie überall sichtbar in Erscheinung

traten. Dass es auch beim kommunistischen Establishment jüdische
«Restbestände» gegeben hat, ist nicht völlig auszuschliessen; zu nennen
wären etwa die Überempfindlichkeit gegenüber dem Antisemitismus, ferner

- obwohl dies bereits fragwürdiger ist - ein geradezu talmudischer
Diskussionsstil über die Prinzipien des Marxismus und vielleicht sogar die
Ghetto-Mentalität der kommunistischen Aktivisten.

Eine der gängigsten und für mich schmerzlichsten Kontroversen
betrifft die Einstellung der Polen zur Schoah. In den Augen vieler Juden
sieht es immer noch so aus, als hätten die Polen rückhaltlos mit den Nazis
kollaboriert; nach diesem Vorurteil hätten nur einige wenige Polen etwas
unternommen, um den Juden zu helfen. Aber dieses Vorurteil nimmt die
Tatsache schlicht nicht zur Kenntnis, dass keine einzige polnische Organisation

in Nazi-Verbrechen verwickelt war. Polnische Individuen, vor
allem Polizeiangehörige, nahmen daran teil - aber ebenso auch vereinzelte
Juden und jüdische Polizisten. Die Kontroverse dreht sich darum, wer
denn nun zu Recht als repräsentativ anzusehen ist: der Judenjäger, der
passive und uninteressierte Nachbar, der passive, aber mitfühlende Nachbar,

derjenige, der gegen finanzielle Entschädigung zur Hilfe bereit war,
oder schliesslich derjenige, der ohne irdischen Lohn zu helfen versuchte?
Die Besetzung war in Polen totaler und gnadenloser als überall sonst in

91



Europa; denjenigen, die den Juden zu Hilfe kamen, drohte wirklich der
Tod. Angesichts des Terrors der Nazis und der Unterdrückung der Polen
war die Passivität einer Mehrheit unausweichlich; bemerkenswert ist
jedoch, dass es Individuen und Institutionen, vor allem katholische Klöster,
gab, die ihr Leben aufs Spiel setzten, um Juden zu retten. Tatsache ist,
dass die grosse Mehrheit der Juden ermordet wurde. Aber dies hatte nur
wenig mit der Einstellung der Polen zu tun; selbst wenn alle Polen die
Juden geliebt hätten, hätte das Ergebnis der deutschen Besetzung nicht viel
anders ausgesehen. Gewiss hätte eine grössere Anzahl überlebt; aber die

grosse Masse der Juden wäre trotzdem zum Untergang verurteilt gewesen,
weil die Mordmaschinerie der Nazis so perfekt arbeitete, dass unter den
Bedingungen eines besetzten Landes kein aussichtsreicher Widerstand
möglich war.

Auf der anderen Seite steht das polnische Vorurteil, das praktisch
alle Polen teilen: Demnach hätten sämtliche Polen, von einigen Verbrechern

abgesehen, ihr Bestes zur Rettung der Juden getan. Dies entspricht
nun keineswegs der historischen Wahrheit. Gewiss muss man sich mit
dem Respekt, der sich für Märtyrer ziemt, an diejenigen erinnern, die sterben

mussten, weil sie den Juden zu Hilfe eilten. Aber diese Hilfsbereiten
bildeten bloss eine Minderheit unter den Polen, die am Schicksal der
Juden weitgehend uninteressiert waren. Obwohl nur wenige bereit waren,
bei der Tötung der Juden mitzuwirken, so waren doch viele andere nur zu
froh, dass die Nazis die Lösung der «Judenfrage» an die Hand nahmen.
Solche feindlichen Einstellungen kamen in manchen Untergrunddokumenten

zum Ausdruck, in denen man zum Beispiel lesen konnte: «Der
Krieg zwischen Deutschen und Juden geht uns nichts an.» Jüdische
Überlebende wussten zu berichten, dass ihre polnischen Retter Angst vor ihren
eigenen Nachbarn hatten. Und dies ging nach dem Krieg weiter! Junge
Polen, die immer nur von der Hilfe für die Juden gehört haben, können
sich nur schwer vorstellen, dass manche Leute lieber nicht davon
sprechen, dass sie einmal Juden versteckt haben. Einige Juden entschlossen
sich nach Kriegsende, ihre Identität nicht offenzulegen. Einige verheimlichen

ihre jüdische Abstammung bis zum heutigen Tag.

An dieser Stelle ist nun die subtilste und am meisten emotionsgeladene
Kontroverse im Bereich der Beziehungen zwischen Juden, Polen und

Deutschen zu erwähnen. Nach einer Meinung, die bei Juden im Westen
recht verbreitet ist, gelten die Polen nicht nur als mitverantwortlich für
den von den Deutschen begangenen Judenmord, sondern gar noch als
antisemitischer und schuldbeladener. Diese für mich schmerzliche Ansicht
kann mich zuweilen in Rage versetzen. Die These von der Mitverantwortung,

ja von der besonderen Schuldverstrickung der Polen ist ohne Zweifel

ungerechtfertigt und ungerecht. Der polnische Antisemitismus war nie

92



mörderisch und glich dem systematischen Charakter des nazistischen
Vernichtungsfeldzugs keinesfalls. Schon vor dem Krieg bestand hier ein klarer

Unterschied, den der sogennante Zb^szyn-Vorfall treffend illustrieren
kann. Im Oktober 1938 wurden Tausende von polnischstämmigen Juden
auf brutale Weise aus dem Deutschen Reich ausgewiesen; nachdem man
sie aus dem Schlaf geholt hatte, wurden sie sofort auf die andere Seite der
Grenze nach Polen verfrachtet. Erst ein paar Tage später gewährten ihnen
die polnischen Behörden die Aufnahme. Polens Regierung hatte tatsächlich

einen Plan ausgearbeitet, der auf der Basis neuer Gesetzesbestimmungen

die Juden um ihre polnischen Pässe bringen sollte. Dies veranlasste
die deutschen Behörden zu dieser Blitzaktion. Obwohl also die offizielle
polnische Politik ebenfalls darauf abzielte, die Juden zahlenmässig zu
reduzieren, so tat sie es doch auf eine zivilisierte, indirekte, massvolle Weise.
Demgegenüber war die deutsche Politik brutal und erbarmungslos.

Aber die Aktionen der Nazis in Deutschland wurden von den Juden
zwar als Wahnsinn, als tödlicher Wahnsinn angesehen, sie wurden jedoch
immer als etwas wahrgenommen, das mit dem im allgemeinen korrekten
Verhalten höflicher deutscher Nachbarn wenig zu tun hatte. In Polen lebten

viel mehr Juden als in Deutschland. Und die allgemeine Stimmung in
Polen war judenfeindlich, etwas, woran sich Juden bis heute erinnern.
Man kann sich daran erinnern, dass man verachtet worden ist; aber
niemand wäre in der Lage, sich daran zu erinnern, dass man getötet werden
sollte oder dass der eigene Tod von oben - etwa während einer Wannsee-
Konferenz - verfügt worden wäre. Welches auch immer die unterschiedlichen

Einstellungen von Polen in der Kriegszeit waren - und Verallgemeinerungen

werden ihnen nicht gerecht -, Polen gehörten ebenfalls zu den
Opfern der deutschen Besetzung, eine Tatsache, die in Polen und wohl
auch in Deutschland, aber nicht unbedingt jenseits des Atlantiks wohlbekannt

ist. Die Polen sehen sich selber als die hauptsächlichen Opfer des

Krieges an, und sie können nicht zugeben, dass das Schicksal der Juden
unverhältnismässig schrecklicher war. Der Streit um die Frage, wer denn
nun mehr gelitten habe, zeugt nicht von viel gutem Geschmack. Aber er
liegt den Ressentiments zugrunde. Ferner meine ich, dass ein Hauptgrund
für die Schuldzuweisung an die Polen der folgende ist: Die Schuld der
Deutschen steht fest, aber diejenigen Juden, die sich während des Krieges
in Polen versteckt hielten, lebten in Polen und bekamen gewöhnlich keine
Deutschen zu Gesicht. Sie hatten Angst vor polnischen Nachbarn, weil
einige von diesen bösartig oder antisemitisch eingestellt oder einfach derart
eingeschüchtert waren, dass sie keinen Juden sehen wollten; dennoch
erwarteten die Juden Solidarität von seiten anderer Polen, die ihre Nachbarn

waren und die selber auf der Seite der Opfer standen. Im Gegensatz

93



dazu erwarteten sie von den Deutschen überhaupt nichts, denn diese waren

ja nicht ihre Nachbarn und konnten nur als die äusserste Bedrohung -
jenseits aller menschlichen Beziehungen - wahrgenommen werden. Natürlich

gab es Ausnahmen, und ausserdem gab es auch die Korruption, die
manche menschlichen Erleichterungen brachte, aber aufs Ganze gesehen
sah man in den deutschen Besatzern doch eine unmenschliche Macht, fast
so etwas wie eine Naturkatastrophe. Ein Erdbeben kann man nicht hassen.

Aber man hasst den Nachbarn, der das Haus eines Opfers plündert.
(Übrigens kann sich so etwas überall - auch ohne das Vorhandensein
ethnischer Konflikte - zutragen, so zum Beispiel kürzlich in Armenien.) Solche

negativen Gefühle sind besonders stark, weil unmittelbar nach dem

Krieg Juden noch von verschiedenen bewaffneten polnischen Gruppen
und Individuen bedroht wurden. Während sich die Einstellung den Polen
gegenüber immer auf einer menschlichen Ebene bewegte, machte die
Entmenschlichung der Deutschen menschliche Emotionen ihnen gegenüber
unmöglich. Zu Beginn hatten die Nazis die Juden zu Nicht-Menschen
erklärt, um sie emotionslos umbringen zu können. Dann breitete sich die
Entmenschlichung aus.

Antisemitismus und Judesein

Praktisch allen Juden - die Konvertiten eingeschlossen - ist dies
gemeinsam, dass sie von anderen, sowohl von Juden wie von Nicht-Juden,
als Juden wahrgenommen werden; auf diese Weise gewinnen sie eine
gewisse von aussen abgeleitete jüdische Identität. Für viele ist dies die einzige

jüdische Identität, die sie haben. Auch für mich war dies der Fall. Als
Kind wusste ich nichts von meiner Abstammung. So etwas war in
kommunistischen Familien gang und gäbe. Meine Eltern spürten, dass sie in
bezug auf unsere Wurzeln nichts zu sagen hatten (obwohl mein Grossvater

mütterlicherseits in Israel lebte). Noch 1968 meinte ich, dass Judesein

nur bedeute, dass ich zum Objekt antisemitischer Angriffe werden könnte.
Eine reine Negativität also.

Vesuche, dem Judesein zu entfliehen, gab es spätestens seit Heinrich
Heine, der im Judesein ein Unglück sah, häufig. Interessanterweise hörte
ich einen bekannten polnischen Schriftsteller diesen Ausspruch kürzlich
wiederholen; dieser Schriftsteller ist in einem Schtetl aufgewachsen und
hat zeitlebens über Juden geschrieben.

Man kann sich vorstellen, dass es irgendwo oder in irgendeiner
Gruppe viele nicht-jüdische Juden gäbe, die ihrem Judesein zu entfliehen
trachten. Sie wüssten, wer ausser ihnen selber Jude ist - selbst die rand-

94



ständigsten Juden wollen noch wissen, wer Jude ist -, aber es wäre ihnen
peinlich, darüber miteinander zu diskutieren und, erst recht, sich in der
Öffentlichkeit dazu zu äussern. In ihren Augen könnte jegliche Erwähnung

dieser Tatsache Antisemitismus provozieren. Natürlich haben sie

gute Gründe für die Annahme, dass ihr Judesein irrelevant ist; schliesslich
haben sie alles getan, um nicht mehr jüdisch sein zu müssen, und haben
sich nach besten Kräften darum bemüht, nicht zugunsten irgenwelcher
Interessen zu handeln. Wenn aber die Tatsache ihrer Abstammung oder
die Frage nach deren möglicher Bedeutung zu einem Tabu wird, bekommen

andere den Eindruck, diese ganze Haltung sei unehrlich. Antisemiten
könnten düstere Geheimnisse dahinter vermuten, und Philosemiten könnte

es peinlich sein, das Tabu zu brechen - aus Angst, den überempfindlichen

Juden wehzutun. Im Endeffekt wird es unmöglich, das Wort «Jude»
beiläufig auszusprechen. In Polen war dies eine Tatsache. So musste die
Rückkehr meiner selbst und meiner Freunde zum Judentum mit einer Art
Gruppentherapie beginnen. Wir mussten lernen, laut zu sagen: «Ich bin
Jude». Dieser erste Schritt war für uns vor fast zehn Jahren notwendig;
ohne ihn wären weitere Aktivitäten unmöglich gewesen.

Die Überempfindlichkeit nicht-jüdischer Juden spielte eine bedeutende

Rolle für die Entstehung eines gehemmten Klimas, in dem schon das
blosse Wort «Jude» als aufdringlich und spaltend empfunden wurde.
Aber natürlich war die Atmosphäre des Antisemitismus die Hauptursache
eines solchen Klimas.

Anti- und Philosemitismus

Im heutigen Polen stellen antisemitische Handlungen keine Bedrohung

mehr dar. Juden stehen in Polen nicht in Gefahr, und in ihrer beruflichen

Laufbahn bringt ihnen das Judesein keine Nachteile. Natürlich
trifft es zu, dass Polen im Europa der Nachkriegszeit das einzige Land
war, in dem Ereignisse wie der Pogrom von Kielce und ähnliche Gewaltakte

vorkamen. Richtig ist auch, dass die antisemitischen Säuberungen
von 1968 die einzigen offiziellen, von einer Regierung unterstützten
antisemitischen Aktionen gewesen sind, die es im Nachkriegseuropa gegeben
hat3. Aber zu normalen Zeiten spielt dies keine wirkliche Rolle. Entscheidend

ist die Atmpsphäre. Antisemitismus, der sich in Worten, jedoch
nicht in Taten ausdrückt, ist etwas Alltägliches. Man begegnet ohne
weiteres der Meinung, dass es in Polen so schlecht gehe, weil die Juden ihre
eigenen Interessen verfolgten oder weil es einfach zu viele von ihnen gebe.

95



Einige Vertreter der Behörden, der Kirche und der bisherigen Opposition
haben solche Meinungen gar in der Öffentlichkeit geäussert.

Aber wenn man diese Fakten generalisiert, verfälscht man die wahre
Situation. Weder die offizielle Regierungslinie noch die offizielle Politik
der Kirche sind antisemitisch. Es gibt Priester und katholische Kreise, die

sogar philosemitisch sind. Bezeichnende Verhaltensänderungen den Juden
gegenüber haben stattgefunden; so singen z.B. die katholischen
Jugendgruppen «Oazy» religiöse Lieder in hebräischer Sprache, etwas, das vor 50

oder noch vor 30 Jahren undenkbar gewesen wäre und das jetzt so gut wie
normal ist. Pater Michael Czajkowski erklärte öffentlich, er wäre stolz
darauf, wenn er jüdischer Abstammung wäre, weil er auf diese Weise mit
Jesus von Nazaret verwandt wäre. Ganz gewiss bestand die offizielle Linie
der «Solidarnosc» darin, den Antisemitismus zu bekämpfen; das war
jedermann bekannt. Was meine persönliche Erfahrung betrifft, so konnte
ich am Leben in Polen und an verschiedenen kulturellen und politischen
Veranstaltungen aktiv teilnehmen - immer in der Gewissheit, dass die
meisten Leute in meiner Umgebung auf Juden mit Sympathie oder jedenfalls

mit genauso viel positiven wie negativen Gefühlen reagierten.

In der katholischen Kirche Polens ist eine interessante Entwicklung
festzustellen. In Übereinstimmung mit einer veränderten Haltung der
Weltkirche würde man jetzt gerne in den Dialog mit Juden eintreten. Leider

gibt es fast niemanden, mit dem man sprechen könnte. So besteht ein
Bedürfnis nach Juden, die diese Rolle übernehmen könnten. Kürzlich traf
es auch mich selber - mangels geeigneterer Kandidaten. Meine Erfahrung
und meine Kenntnis des Christentums erwiesen sich tatsächlich als
hilfreich. Beide Seiten anerkennen die Notwendigkeit von Kontakten:
Obwohl ich keine formelle Stellung in irgendeiner jüdischen Organisation
innehabe, wurde ich dennoch in die kleine jüdische Delegation aufgenommen,

die 1987 vom Papst in Warschau empfangen wurde. Mehrfach
sprach ich vor einem kahtolischen Publikum und half auch mit, weitere
jüdische Referenten zu finden. Manchmal gab es richtige Überraschungen.

So traf ich in einem Priesterseminar im Norden Polens, in Pieniezno,
einen Priester, Dr. Wodecki, den dortigen Professor für Bibelwissenschaft,
der nicht nur sehr gute Kenntnisse der jüdischen Tradition besass,
sondern dem diese auch so viel bedeutete, dass er die israelische Nationalhymne,

Hatikva, ins Polnische übersetzt und seinen Studenten beigebracht
hatte - nicht nur die erste, sondern alle Strophen!

Eine interessante Kategorie von marginalen Juden ist erst kürzlich
sichtbar geworden. In den letzten zehn Jahren hat es mehrere Fälle von
Katholiken gegeben, die an ihrem Judesein zumindest gefühlsmässig
festhalten wollen. Polnische Juden, die in letzter Zeit zum Katholizismus kon-

96



vertiert hatten, galten als «Polen jüdischer Abstammung» und nicht so
sehr als Juden, weil sie ja keine jüdische Zugehörigkeit oder Erziehung
hatten. Einige Konversionen Hessen sich einem Bedürfnis nach
Zugehörigkeit - ob dies nun die Zugehörigkeit zur polnischen Nation, die
traditionellerweise als katholische Nation gilt, oder zur Familie eines
Ehepartners war; sehr oft hingegen ergab sich die Konversion auch aus einem
Bedürfnis nach einem religiösen Bekenntnis und Kult. Die Entscheidung
für den Katholizismus liegt in Polen nahe. Politische Ereignisse haben seine

Anziehungskraft noch verstärkt. Ich kenne z.B. Leute, die sich in der
Haft während der Zeit des Kriegsrechts zur Konversion entschieden. Eine
solche Entscheidung bedeutete nicht, dass der Betreffende sein Judesein
preisgab, denn diese Leute hatten überhaupt nichts Spezifisches preiszugeben,

weil ihnen das jüdische Leben ohnehin fremd war. So war es gerade
ihr christliches Bekenntnis, das sie gegenüber ihrer bisher vergessenen
jüdischen Tradition sensibler und offener machen konnte. Sie schämen sich
ihrer Abstammung also nicht mehr als andere Juden. Im Gegenteil, sie teilen

vielleicht sogar das Gefühl des Stolzes, das auch andere Juden haben.
Diese Identifikation ist in den letzten Jahren gegenüber früher um einiges
leichter geworden, weil sich die Einstellung zu allfälligen jüdischen Wurzeln

gewandelt hat. Immer mehr Menschen sehen darin eher eine
Auszeichnung als etwas, dessen man sich schämen müsste. Was vor dem
Krieg noch als ein Stigma angesehen wurde, ist in gewissen Kreisen heute
zu etwas Positivem, ja fast zu einer Mode geworden: In diesen Kreisen
gelten Juden und Judentum als ein faszinierender, geachteter Teil der
polnischen Traditionen.

Im heutigen Polen gibt es ein weiteres seltsames Phänomen. Ich habe
Polen getroffen, die erst kürzlich entdeckt hatten, dass einige ihrer
Vorfahren Juden gewesen waren. Seit zwei oder mehr Generationen waren sie

selber katholisch gewesen, aber trotzdem wollten sie mit ihrer Entdeckung
etwas anfangen: Sie wollten ihre Faszination mit anderen teilen, wollten
mehr über das Judentum erfahren oder wollten in diesem neuen Licht ihre
Unzufriedenheit mit der Kirche analysieren; dies bedeutet allerdings nicht
notwendig, dass sie sich vom Christentum lossagen wollen. Aber wenn sie

es doch tun? Ich habe mehrere solche Leute getroffen und bekam den
Eindruck, dass sie von mir erwarteten, ich solle ihnen ihren Weg weisen. Aber
das ist mehr, als ich tun kann und will. Ich kann sagen: «Beginnen Sie zu
lesen und zu lernen». Aber ich würde wohl auch hinzufügen wollen: «Wissen

Sie, es ist schwer zu sein a Jid». Und doch gibt es immer wieder Einzelne,

die das Gefühl haben, sie sollten es versuchen. Zu einer besonderen
Kategorie gehören diejenigen, die während des Krieges als jüdische Babys
christlichen Familien übergeben wurden. Einige von ihnen haben erst jetzt
von ihrer Abstammung erfahren. Je mehr man über diese ganze komplexe

97



Situation weiss, desto schwerer fällt es einem zu sagen, was Judesein in
Warschau heute bedeutet.

Die Zukunft der Juden in Polen sieht nicht rosig aus. Es wird sogar
noch weniger Juden geben als heute. Aber Gott allein kennt die Zukunft.
Die Generation meiner Eltern dachte, sie seien die letzte Generation von
Juden in Polen. Das ist beinahe wahr, aber eben doch nicht ganz. Als
Juden sind wir heute die Hüter der Erinnerung. Wir sind rings umgeben von
Geschichte, historische Kontroversen sind mein tägliches Brot - oder eher
noch mein tägliches Gift. Ich spüre, dass ich meine Vorfahren repräsentiere

- trotz all der Elnterschiede, die zwischen ihnen und mir, einem
modernen Juden oder auch einem jüdischen Polen, bestehen. Aber ich glaube
auch, dass es traurig und tragisch wäre, wenn die jüdische Präsenz in Polen

völlig abgebrochen würde, in einem Land, in dem jüdisches Leben
jahrhundertelang auf eine sehr schöpferische Weise geblüht hat. Und ich
weiss auch, dass es Leute gibt, die meine Ansicht teilen, sowohl in Polen
selber wie im Ausland.

ANMERKUNGEN

1. Seit dem Sommer 1989 amtiert in Warschau wieder ein Rabbiner (Anm. d. Red.).
2. Diese Äusserung von Marek Edelman datiert aus dem Frühherbst 1988 (Anm. d.

Red.).
3. Abgesehen von den Verfolgungen der jüdischen Intellektuellen und Schriftsteller in

der Sowjetunion in den Jahren 1948-1952, dem Slansky-Prozess in Prag (1952)
u.a.m. (Anm. d. Red.).

98


	In Warschau heute Jude sein

