
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 46 (1990)

Artikel: Im Schatten der Vergangenheit : zur Geschichte der jüdischen
Gemeinschaft in Polen seit 1945

Autor: Schreiner, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960825

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Im Schatten der Vergangenheit -
zur Geschichte der jüdischen Gemeinschaft

in Polen seit 1945*

von Stefan Schreiner

Über die Geschichte der jüdischen Gemeinschaft in Polen seit 1945

zu sprechen, bedeutet zum einen, über eine Geschichte zu sprechen, die
von einer Dramatik geprägt ist, die teilweise tragische Züge trägt, und das
bedeutet zum anderen, von einer jüdischen Gemeinschaft in Europa zu
sprechen, deren Gegenwart - gemessen an der Grösse ihrer Vergangenheit
- sich in besonderer Weise bescheiden ausnimmt1. Denn was das polnische

Judentum einst bedeutete, und zwar für die jüdische Welt insgesamt,
kann man kaum überschätzen; und nicht nur einmal ist die Meinung
vertreten worden, dass die jüdische Kultur insgesamt im weitesten Sinne,
mindestens der Neuzeit, und das bis in unser Jahrhundert hinein, im letzten

Grunde wesentlich durch das polnische Judentum gestaltet und
nachhaltig geprägt worden ist. Entsprechend oft ist denn auch die Frage
gestellt worden, was aus der jüdischen Kultur, ja aus dem Judentum werden
wird, da es das polnische Judentum, die Wiege der neuzeitlichen jüdischen
Kultur, nicht mehr gibt, ihre Träger millionenfach ermordet und das von
ihnen Geschaffene vernichtet, weithin jedenfalls unwiederbringlich
vernichtet worden ist.

Denn mit dem Jiddischen ist nicht nur eine Sprache ermordet worden,

sondern ein ganzes kulturelles Universum, eine Lebensweise, die
jüdisch war, ohne damit zwangsläufig auch religiös oder nur religiös gewesen

zu sein. Bedenkenswert ist allemal der Umstand, dass Juden im Laufe
ihrer jahrhundertelangen Diasporageschichte in viele Kulturen
eingetaucht sind und viele Sprachen gesprochen haben, aber dennoch von all
diesen Sprachen nur eine einzige-das Jiddische-ihre Sprache, ja Sprach-

*Dr. sc. Stefan Schreiner ist ordentlicher Hochschuldozent für Altes Testament und Ju-
daistik an der Theologischen Fakultät der Humboldt-Universität Berlin. Adresse: Tete-
rower Ring 18, DDR-1144 Berlin. Der vorliegende Artikel ist eine überarbeitete und um
einige Anmerkungen ergänzte Fassung eines Vortrags, den der Verfasser am 13. Januar
1989 im Rahmen einer Veranstaltung der Evangelischen Akademie Berlin (West) und
am 5. Oktober 1989 in aktualisierter Form im Rahmen einer Veranstaltung der
Arbeitsgemeinschaft Kirche und Judentum in Leipzig gehalten hat.

67



welt genannt haben2, jene Sprache also, und damit zugleich die durch diese

Sprache lebende Kultur, die sie aus dem mittelalterlichen Deutschland,
das sie mit roher Gewalt verjagt, gemordet hatte, in die slawische, d.h.
polnische, Umwelt mitgenommen und dort zur Blüte gebracht haben,
damit eine Welt geschaffen haben, die eine Welt für sich war, die neben und
in Abgrenzung von der slawischen Umwelt lebte, trotz aller wechselweisen

Verbindungen und Berührungspunkte.
Die Beziehungen der Juden zu ihrer slawischen, polnischen Umwelt -

und das gilt mutatis mutandis auch für die Beziehungen zur russischen
Umwelt - waren die Beziehungen zweier in sich geschlossener, nebeneinander

her lebender Welten. Sicher gab es immer wieder auch Beispiele
jüdischer Assimilation3, ganz zu schweigen vom Platz der Juden in der
polnischen Kultur- und Geistesgeschichte, den Aleksander Hertz in seinem
Buch «Zydzi w kulturze polskiej» («Die Juden in der polnischen
Kultur»)4 so eindrucksvoll beschrieben hat; gleichwohl bedeutete jüdische
Identität hier - anders als etwa in Deutschland - nicht: polnischer Bürger
mosaischen oder jüdischen Glaubens, sondern jüdische Identität bedeutete

hier im Verständnis der überwiegenden Mehrheit zuerst und vor allem,
wenn nicht sogar ausschliesslich: Angehöriger des jüdischen Volkes zu
sein, und zwar unabhängig vom gelebten oder nicht (mehr) gelebten
religiösen Bekenntnis5. Und umgekehrt: In den Augen der überwiegenden
Mehrheit der Polen waren Juden Fremde und blieben es weithin, galten
sie nicht als Angehörige des eigenen, polnischen Volkes, und zwar aus
Gründen ebenso der nationalen wie der religiösen Identität. Bis heute
betrachten viele Polen die in ihrem Lande lebenden Juden als Nichtpolen
(auch wenn sie polnische Staatsbürger sind und einen polnischen Pass
haben), betrachten sie sie als Angehörige eines anderen Volkes, eben als
Juden.

Ohne mit diesem Vorspann den Anspruch erheben zu wollen, eine

präzise Charakterisierung oder auch nur annähernde Beschreibung der
Komplexität jüdisch-polnischen Gegenübers geliefert zu haben, sind diese

Bemerkungen mir dennoch im Blick auf das folgende wichtig, im Blick
nämlich auf die mehr als vierzigjährige Geschichte der jüdischen Gemeinschaft

in Polen seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges, im Blick also auf
eine Geschichte, die - wie oben schon angedeutet - von einer Dramatik
geprägt ist, die teilweise tragische Züge trägt, wie nicht zuletzt die durch
Claude Lanzmans Film «Shoah» und gleichermassen durch die Gründung
des Karmelitinnenklosters im September 1984 in Auschwitz ausgelöste
Kontroverse zeigt, die ebenso unter Polen und in Polen wie unter Juden
und Polen geführt worden ist und noch immer geführt wird. Im Blick auf
die Nachkriegsgeschichte der Juden in Polen haben wir es mit einer
Geschichte zu tun, deren Problematik wohl eine polnisch-jüdische Problema-

68



tik ist, deren Vorgeschichte jedoch auch und in entscheidendem Masse
sogar deutsche Geschichte ist, nämlich die Geschichte der deutschen
Okkupation Polens vor 50 Jahren6. Und wer immer heute als Deutscher über
die Geschichte der Juden in Polen seit 1945 spricht oder schreibt, darf es

nur dann tun, wenn er sich stest bewusst bleibt, dass die Problematik dieser

Geschichte, mit der er es hier zu tun bekommt, die Folge des Genozids
an den Juden ist, für den das deutsche, nicht das polnische Volk die
Verantwortung trägt, wie Theo Mechtenberg am Beginn seines empfehlenswerten

Aufsatzes «Zum polnisch-jüdischen Verhältnis»7 mit allem nur
wünschenswerten Nachdruck klargemacht hat.

Dramatischer Neuanfang

Doch nun zum eigentlichen Thema! Über die Geschichte der
jüdischen Gemeinschaft in Polen seit 1945 ist bereits ziemlich viel geschrieben
und publiziert worden8; gerade in den letzten zwei Jahren hat insbesondere

in Polen selber eine ausserordentlich intensive kritische Aufarbeitung
der eigenen jüngsten, oft schmerzlichen Geschichte begonnen, von deren

Aufrichtigkeit mit Respekt gesprochen werden muss. Gleichwohl ist über
manches Ereignis aus dieser Geschichte noch immer ein Mantel des

Schweigens gebreitet oder ist es Gegenstand vielfältiger Polemik. Zu den
m.E. besonders aufschlussreichen gleichsam Vorabresümees in Gestalt
einer zeitgeschichtlichen Momentaufnahme gehört ein äusserlich nur sehr
schmales Bändchen, das der im Juli 1989 verstorbene Warschauer jüdische

Literaturkritiker Artur Sandauer unter dem vielsagenden Titel «O sy-
tuacji pisarza polskiego pochodzenia zydowskiego w XX wieku - rzecz,
ktôr^ nie ja powinienem byf napisac...» («Von der Situation des polnischen

Schriftstellers jüdischer Herkunft im 20. Jahrhundert - eine Sache,
die nicht ich geschrieben haben sollte...»)9 verfasst hat, wenn auch die
Zeit, die gesamte Geschichte, die hier in den Blick zu nehmen ist, sine ira
et studio zu bearbeiten und niederzuschreiben gerade erst begonnen zu
haben scheint - trotz aller Offenheit, mit der in Polen heute, und zwar
nicht erst seit gestern, diese Geschichte diskutiert wird, worauf noch
zurückzukommen sein wird.

Geprägt ist diese Geschichte von drei grossen Emigrationswellen der
Juden aus Polen, die ebenso Zäsuren in der Geschichte der polnischen
Volksrepublik wie Zäsuren in der Geschichte der jüdischen Gemeinschaft
in Polen darstellen resp. markieren. Als Stichworte seien hier vorläufig
nur die Ereignisse der Jahre 1945/46, der Oktober 1956 und der März
1968 und ihre jeweiligen Folgen genannt. Wenn die Jahre 1980/81 und

69



ihre Folgen hier nicht in die Reihe der zäsur-markierenden Ereignisse
eingefügt worden sind, dann allein deshalb, weil zu diesem Zeitpunkt bereits
die uns hier beschäftigende jüdische Gemeinschaft in Polen auf eine so
kleine Zahl, jene Zahl nämlich zusammengeschrumpft war, für die eine

Emigration nicht oder nicht mehr in Betracht kam. Artur Sandauer
schreibt: «Was Elitler nicht geschafft hat, führen die einander folgenden
Emigrationen zu Ende: Sie treiben jene aus dem Land, die zu ermorden er
nicht geschafft hat. Polen wird tatsächlich "judenfrei" werden» (S. 70).
Und er fügt die Frage an: «Ob damit auch problemfrei? - Nein, vielmehr
gibt es so etwas wie eine Judenfrage nach dem Tode, auch eine Literatur
nach dem Tode, von ihnen und über sie geschrieben, selbst einen
Antisemitismus und einen Philosemitismus nach dem Tode gibt es» (ibid.).

Gleich in den ersten beiden Jahren nach Kriegsende erlebte die jüdische

Gemeinschaft Polens grundlegende demographische Verschiebungen
infolge immer neuer Immigrationen und gleichzeitig andauernder Emigrationen.

Mit einigem Sarkasmus notiert Sandauer, um ihn ein weiteres Mal
zu zitieren: «Wer gehofft hatte, Hitler werde ein judenfreies Polen hinterlassen,

sah sich getäuscht. Denn gleich nach dem Kriege kommen sie aus
dem Osten (seil, durch Repatriierung der polnischen Juden aus der
Sowjetunion - S. Sch.), tauchen aus Verstecken auf oder dank arischer
Papiere», kehren als Überlebende von Arbeits- und/oder Konzentrationslagern

nach Hause zurück (S. 71). Auf der Grundlage eines Regierungsabkommens

zwischen der UdSSR und Polen vom Juli 1945 bezüglich der
Repatriierung der Polen und Juden, die bis zum 17. September 1939 (also
bis zum Tag der Besetzung der polnischen Gebiete östlich von San und
Bug durch die Rote Armee, wie im Hitler-Stalin-Pakt vereinbart worden
war!) polnische Staatsbürger gewesen, nach der erfolgten Besetzung
Ostpolens dann zumeist in aussereuropäische Teile der Sowjetunion deportiert

worden sind und die Deportation überlebt hatten, wurden von
Februar bis Anfang Juli 1946 insgesamt 136 570 Juden nach Polen
repatriiert. Allerdings - so schreibt Sandauer weiter - «so schnell sie gekommen

sind, so schnell verschwinden sie wieder». Die einen emigrieren nach
Israel, die anderen einfach nach dem Westen. Es bleiben - zumindest für
einige Zeit - diejenigen, die tief mit der polnischen Kultur oder auch mit
der kommunistischen Bewegung von früher her verbunden waren: Letztere

werden sich bald in beachtlichen, hohen Positionen in der Funktionärshierarchie

wiederfinden (S. 71) - eine Tatsache übrigens, die späterhin
mehrfach noch zum Konflikt führen sollte. Das verbreitete Stereotyp der
«Zydo-komuna» (des jüdischen Bolschewismus), das in der Zwischenkriegszeit

in der antisemitischen Propaganda rechter, polnisch-nationalistischer

Kreise eine Rolle spielte, erlebte eine plötzliche Neuauflage. In
den bis ins Jahr 1947 anhaltenden bürgerkriegsähnlichen Auseinanderset-

70



zungen um die zukünftige Gesellschaftsordnung Polens sollte es ebenso
Bestandteil nationalpolnischer Gesinnung werden, wie es sich selbst
Jahrzehnte später noch immer wieder einmal neu funktionalisieren liess.

Ein ständiges Kommen und Gehen also kennzeichnet die Situation
der jüdischen Gemeinschaft, ein Kommen und Gehen, das unvergleichlich
grösser war als das innerhalb der überlebenden jüdischen Gemeinschaft in
allen vier Besatzungszonen in Deutschland zusammengenommen. Über
das Ausmass dieser Migrationen sind wir dank der recht genauen Angaben

des damaligen Zentralkomitees der Polnischen Juden, das mit der
Ausrufung der Volksrepublik Polen am 22. Juli 1944 in Lublin seine
Arbeit aufnahm und dessen erster Präsident, Dr. Emil Sommerstein, später
Minister für Kriegsentschädigungs- und Wiedergutmachungsangelegenheiten

war, insgesamt gut unterrichtet10. Demnach lebten in Polen Ende
1945, um nur einige wenige Zahlen zu nennen, 41 474 Juden, ein halbes
Jahr später belief sich ihre Zahl auf 240 489, sollte jedoch sehr bald wieder
abnehmen. Waren Ende 1946 noch 222 193 Juden in Polen, so registrierten

die Gemeindekarteien knapp zwei Jahre später (1948) nur noch 99 781

Personen, und auch diese Zahl sollte kontinuierlich kleiner werden. Mitte
der 50er Jahre lag sie bei rund 50 000.

Fragt man nach den Gründen, die so viele, kaum dass sie nach Polen
gekommen waren, wieder emigrieren Hessen, so ist für einen Teil wohl
anzunehmen, dass sie es, wie die Dichterin Rajzel Zychlinski einmal gesagt
hat, nicht vermocht haben, auf einem Friedhof zu leben. Für viele andere
indessen war die Emigration, ob legal oder illegal, der Angst ums nackte
Überleben entsprungen. Dabei ist es eine geradezu bittere Ironie der
Geschichte, dass Hunderttausende der in den ersten Nachkriegsjahren aus
Polen Flüchtenden in sogenannten DP-Camps (Lagern für Displaced
Persons) in Deutschland Zuflucht fanden11, also just in dem Land, das noch
zwei Jahre zuvor ihre Ermordung gewollt und organisiert hatte!

Das Trauma «Kjelce»

Diese Angst ums nackte Überleben, von der eben die Rede war, war
durchaus nicht unbegründet. Die Pogrome vom Juli 1945 in Rzeszôw,
vom 11. August 1945 in Krakow und vom 4. Juli 1946 in Kielce und weitere

Ausschreitungen, zu denen es mancherorts gekommen ist, haben
einige hundert Juden, die die Nazizeit mit all ihren Schrecken überlebt hatten,

im befreiten Polen das Leben gekostet. Angezettelt wurden alle drei
genannten Pogrome übrigens unter dem seit dem Mittelalter immer wieder

vorgebrachten Vorwurf eines angeblich von Juden begangenen Ritual-

71



mordes, ein Vorwurf, gegen den Bischof Kubina von Czçstochowa nach
den Ausschreitungen von Kielce öffentlich Stellung bezogen und somit
wohl in letzter Minute noch einen auch für Czçstochowa bereits angekündigten

Pogrom abgewendet hat12.

Die näheren Umstände dieser Progrome einschliesslich ihrer wahren
Ursachen sind trotz aller Untesuchungen und der über sie geschriebenen
Bücher, Aufsätze und Zeitungsartikel bis heute nicht restlos aufgeklärt13.
Deutlich indessen scheint zu sein, dass sich der Antisemitismus, der sich in
ihnen entlud, im bürgerkriegsähnlichen Kampf um die Macht in Polen
wirksam einsetzen liess als ein Mittel, mit dem die national oder nationalistisch

gesonnenen Kreise meinten gegen das sich etablierende sozialistische

/kommunistische System kämpfen zu können, als deren Repräsentanten

in erster Linie die Juden, also Nichtpolen, angesehen wurden. Und
diese (politische) Instrumentalisierung des Antisemitismus sollte auch später

noch erfolgreich angewendet werden. Mit Hinweis auf die Anwesenheit

der/von Juden in der Repräsentanz der neuen sozialistischen Macht
lehnte es selbst Primas Hlond damals ab, Fürsprache für die bedrängten
Juden einzulegen und ihnen zu Hilfe zu kommen. Ihre Beteiligung an
«Bemühungen, ein der Mehrheit unseres Volks feindliches System zu etablieren»

schloss für den Primas ein Eintreten zugunsten der Juden aus.

Doch trotz dieser dramatischen, schicksalhaften Ereignisse entfalteten

die Juden in Polen ein vielfältiges religiöses und kulturelles Leben, das

insgesamt freilich eher ein geschichtliches Intermezzo bleiben sollte14.
Zentren jüdischen Lebens waren damals die grösseren Städte, vor allem in
den ehemals deutschen, durch Umsiedlung resp. Vertreibung teilweise
entvölkerten Gebieten, in denen nun viele der Repatrianten angesiedelt wurden

(in die ehemaligen deutschen Gebiete kamen übrigens auch viele
polnische Umsiedler resp. Vertriebene aus den polnischen Ostgebieten
jenseits von San und Bug, die seit Kriegsende in die Sowjetunion eingegliedert

worden waren). Die wichtigsten Zentralen jüdischen Lebens waren
die Städte Wrocfaw/Breslau15, Szczecin/Stettin, Walbrzych/Waldenburg
und Legnica/Liegnitz. Hinzu kamen natürlich die traditionellen Zentren
wie Warschau, Lublin, Krakow und -Lodz. Es gab jüdische Schulen;
Zeitungen, Zeitschriften und Bücher in jiddischer Sprache (neben Polnisch
und Hebräisch), jüdische Theater in Legnica, -Lodz und Warschau usw.

Die mit der Auflösung des jüdischen Antifaschistischen Komitees
1948 in Moskau einsetzende Entwicklung, die in der sog. Kosmopolitenkampagne

und der angeblichen Ärzteverschwörung, der Hinrichtung von
25 prominenten jüdischen Schriftstellern im August 1952 in Moskau und
dem Slansky-Prozess in Prag endete, führte auch in Polen zu einer
Etablierung eines stalinistischen Systems, das der Entfaltung jüdischen
Lebens engste Grenzen zog. Die angestaute Spannung der Jahre stalinisti-

72



scher Herrschaft in Polen entlud sich im Jahre 1956 als ein innerparteilicher

Machtkampf zwischen der - eher nationalistischen - Natolin-Gruppe
(so genannt, weil sie ihr Quartier im ehemaligen Branicki-Palais, nunmehr
ein Gästehaus der polnischen Regierung in dem kleinen Ort Natolin in
der Nähe von Warschau hatte) und der Pufawska-Gruppe unter W-hidys-
<taw Gomutka (in der Warschauer Pufawska-Strasse befand sich die Residenz

Gomufkas, daher der Namen der Gruppe), aus dem Gomulka, selbst
einst Opfer des Stalinismus, am Ende als Sieger hervorging. In dieser
Auseinandersetzung erlebten die Juden in Polen ein weiteres Mal eine politische

Instrumentalisierung des Antisemitismus: Die in der alten, im Herbst
1956 endgültig gestürzten politischen Führung Polens vertretenen Juden
(stellvertretend sei hier nur der Name Jakub Bennau genannt) mussten
nun als die Sündenböcke für das stalinistische Regime in Polen herhalten
16. Viele von ihnen wurden aus dem Apparat entfernt und zu personae
non gratae erklärt. Eine neue Emigrationswelle begann, die zu einer
Halbierung der bis dato noch im Lande verbliebenen rund 50'000 Personen
zählenden jüdischen Gemeinschaft führte.

Das Jahr 1968 und die Folgen

So sehr dieser Exodus die jüdische Gemeinschaft auch schwächte, so
sollten doch erst die Vorgänge ums Jahr 1968 und die Folgen das Überleben

der jüdischen Gemeinschaft in Polen ernstlich in Frage stellen17.
Nunmehr zum dritten Mal erlebten die Juden Polens die politische
Instrumentalisierung des Antisemitismus im Kontext zunächst innerparteilicher,
sehr bald aber die gesamte Gesellschaft erfassender Auseinandersetzungen.

Als Stichworte seien hier das Aufleben stark nationalistischer
Tendenzen in Gestalt der Fraktion des damaligen Innenministers General
Moczar und des ZBOWID (des Verbandes der ehemaligen Widerstandskämpfer),

die Auswirkungen des 6-Tage-Krieges vom Juni 1967 auf die
Neuorientierung der Aussenpolitik der Ostblockstaaten, der als zionistische

Verschwörung gebrandmarkte Prager Frühling und die Studentenunruhen

vom März 1968 genannt.
Unter der Losung «Entzionisierung des gesellschaftlichen Lebens in

Polen» wurden Hunderte von Juden aus ihren Positionen in Staat und
Gesellschaft, in Kultur und Wissenschaft verdrängt, da sie nicht als Polen,
sonder als «obcy», als «Fremde» angesehen wurden. Im Frühjahr 1988

wurde erstmals in Polen eine Statistik über die Entlassungen in der Presse
veröffentlicht. Daraus geht hervor: «Von Mitte 1967 bis Mitte 1969 wurden

entlassen: aus der Armee 342 Offiziere jüdischer Abstammung, aus

73



leitenden Funktionen im Warschau 483 Personen, darunter 365 aus
Ministerien und zentralen Verwaltungsstellen, 49 aus wissenschaftlichen
Institutionen, 24 aus Presse und Kultur. Aus der Partei wurden ausgeschlossen:

6 Minister und Stellvertretende Minister, 35 Generaldirektoren und
Abteilungsleiter. Entlassen wurden rund 70 Professoren und Dozenten.
Rund 1600 Studenten wurden zeitweilig exmatrikuliert» (wobei von den
zuletzt Genannten natürlich nicht alle Juden waren. Über den genauen
Anteil der Juden an der Zahl der relegierten Studenten ist bis dato nichts
bekannt)18.

Nach Angaben der polnischen Parteizeitung TRYBUNA LUDU, die
erstmals am 2. März 1988 einen anderthalbseitigen Artikel (von Jan Ja-
nicki und MieczysJaw Jarowski) den Ereignissen des Jahres 1968 widmete,
verliessen daraufhin bis Mitte 1969 rund 13'000 Juden Polen; nach Angaben

der Zeitung NOWE DROGI sollen es sogar 20'000 Juden gewesen
sein, die nun allerdings nicht alle nach Israel, sondern zum Teil nach
Schweden, Frankreich, Belgien und in andere westliche Länder emigrierten.

Nunmehr waren die Juden in Polen zu einer im wahrsten Sinne des

Wortes verschwindenden Minderheit geworden.
Wenn Polen aber deswegen dennoch nicht - wie Artur Sandauer

meinte - «judenfrei» geworden ist, so sollte diese Emigrationswelle doch
von einschneidender Bedeutung für die Jüdische Gemeinschaft in Polen
sein, einschneidender jedenfalls als die vorausgegangenen Emigrationswellen.

Zurück blieben diesmal nurmehr rund 6000 Personen. Ein erheblicher
Teil des jüdischen Lebens war zum Erliegen verurteilt. Zu nennen ist: die
Emigration des gesamten Ensembles des jüdischen Ester-Kaminska-Thea-
ters nach London, die Schliessung des Verlages Jidish Bukh, die Emigration

eines Grossteils der Mitarbeiter des Jüdischen Historischen Instituts
in Warschau, die Einstellung der Arbeit der zentralen Leitungsgremien
des Verbandes der jüdischen Religionsgemeinden, die von da an nur noch
durch einen Vorstand ad interim weitergeführt werden konnte und vieles
andere mehr.

Sicher gibt es heute ein neues jiddisches Theater in Warschau; aber
zum Ensemble gehören längst nicht mehr nur Juden, deren Muttersprache
Jiddisch ist, vom fehlenden jiddischsprachigen Publikum ganz zu schweigen.

Sicher führt auch das Jüdische Historische Institut seine Arbeit weiter;

aber die Mehrheit seiner Mitarbeiter sind heute junge Polen, die nur
allmählich, wenn überhaupt, jene Qualifikation erreichen, die eine intensive

Fortsetzung der einst dort geleisteten Arbeit ermöglicht. Der Verlag
Jidish Bukh musste indessen 1969 seine Arbeit für immer einstellen.

Wenn auch nach und trotz dieses erneuten und damit zugleich auch
letzten Massenexodus von Juden aus Polen Versuche, den Antisemitismus
politisch zu instrumentalisieren, nicht zu Ende waren, sondern z.B. im Zu-

74



sammenhang mit den Unruhen von Radom und Ursus 1976 und der
Gründung des Komitees zur Arbeiterselbstverteidigung (KOR) ebenso
wie in den Auseinandersetzungen um die wie in den Auseinandersetzungen

um die Solidarnosc 1980/81 eine Neuauflage erlebten19, so hatten sie

doch nicht mehr jene Katalysatorwirkung wie vorher; und das gilt auch
für die Aktivitäten gewisser nationalistischer Kreise, die sich - die Kehrseite

von Glasnost - heute, und zwar durchaus mit zunehmender Intensität,

zu Wort melden, um wieder einmal den - nicht mehr vorhandenen -
Juden in Polen die Schuld an der wirtschaftlichen Misere und politischen
Krise in die Schuhe zu schieben. Wenn also der instrumentalisierte
Antisemitismus seine einstige Katalysatorwirkung, wie eben erwähnt, nicht
mehr hat, dann nicht nur deshalb, weil die Juden weithin nicht mehr da
sind, sondern deshalb - und dies ist weit wichtiger -, weil sich das Be-
wusstsein mindestens eines grossen Teiles der polnischen Gesellschaft und
Öffentlichkeit gewandelt hat. Ein Bewusstseinswandel ist eingetreten, der
erkennbar deutlich seit dem Ende der 70er Jahre, insbesondere seit den
Gedenkveranstaltungen zum 35. Jahrestag des Ghettoaufstandes 1978,
sich einerseits in einer veränderten Einstellung und Elaltung gegenüber
den Juden und ihren Anliegen, einschliesslich des Staates Israel,
ausdrückt, andererseits aber auch in einer zunehmenden Bereitschaft von Polen

unterschiedlicher gesellschaftlicher Bindung, mit ihrer eigenen jüngsten

Geschichte kritisch umzugehen; ein Prozess hat da eingesetzt, der am
Beginn der 80er Jahre seinen Anfang nahm und in der bis in unsere Tage
hinein leidenschaftlich geführten Debatte um das polnisch-jüdische
Verhältnis einen gewissen Höhepunkt erreicht hat. Als Katalysatoren dieses
Prozesses wirkten dabei insbesondere Claude Lanzmans Film «Shoah»,
der Streit um das Karmelkloster in Auschwitz und ein Artikel, den der
Krakauer Literaturprofessor Jan BJohski am 11. Januar 1987 unter dem
Thema «Die armen Polen blicken aufs Ghetto» in der katholischen
Wochenzeitung TYGODNIK POWSZECHNY veröffentlicht hat20.

War es 1968 etwa noch den Abgeordneten der katholischen ZNAK-
Fraktion im Sejm, dem polnischen Parlament und Primas Wyszynsky
vorbehalten (wie auch nach den Pogromen von 1946), öffentlich gegen die

Antisemitismus-/Entzionisierungskampagne ihre Stimme zu erheben, so
sind heute Erscheinungen wie die Vereinigung «Grunwald» (gegründet im
März 1981) und der Zagörna-Klub eher periphere Erscheinungen, wenn
auch erst jüngst sogar die GAZETA WARSZAWSKA (in der Zwischenkriegszeit

eine der einflussreichen antisemitischen Zeitungen) mit einer
ersten neuen Nummer erscheinen konnte21.

Einer Neubesinnung und einer Wandlung unterzogen worden ist
schliesslich auch die Haltung der katholischen Kirche Polens zu den
Juden und dem Judentum. Das Vaticanum II beginnt allmählich auch in Po-

75



len Früchte zu tragen; davon zu berichten, ist hier jedoch nicht der Ort.
Der Erwähnung wert ist an dieser Stelle indessen, dass die polnische
Bischofskonferenz im Mai 1986 eine eigene «Kommission für das Gespräch
mit dem Judentum» eingesetzt hat, zu deren Vorsitzendem der Diözesan-
ordinarius von Wfocfawek, Bischof Muszynski, berufen worden ist. Zu
den wichtigsten Anliegen der Kommission gehört es, die an den theologischen

Ausbildungsstätten Polens Lehrenden durch entsprechend geschaffene

Aus- und Weiterbildungsmöglichkeiten dahin zu bringen, die
Implikationen des Vaticanum II in Lehre und Forschung wirksam werden zu
lassen. Und Erwähnung verdient auch, dass - erst! - während der dritten
Pilgerreise des Papstes nach Polen im Juni 1988, am 14. Juni nämlich, es

erstmals zu einer Begegnung des Papstes mit den führenden Repräsentanten
des Verbandes der Jüdischen Gemeinden in Warschau gekommen ist.

Wie weit die Sensibilisierung mindestens in Teilen der polnischen Gesellschaft

für Belange der Juden gereift ist, zeigt nicht zuletzt auch die Reaktion

gerade aus Kreisen der katholischen Laienbewegung in Polen auf die
umstrittene Rede von Primas Glemp in Czçstochowa am 26. August 1989.

Doch wie gesagt, dies kann hier nicht weiter betrachtet werden.

Jüdisches Leben in Polen heute

Im Leben der jüdischen Gemeinschaft Polens markiert das Jahr
1984/85 eine neue Zäsur22, diesmal eine Wende zum Besseren, wenn man
so sagen darf. Am Beginn dieser Wende stehen die Gedenkfeiern zum 40.

Jahrestag des Ghettoaufstandes im Warschau, an denen übrigens ertsmals
seit 1946 wieder ganz offiziell Vertreter der katholischen Kirche
teilgenommen haben. Während dieser Gedenkfeiern wurde nach endloser
Renovierungszeit die Warschauer Synagoge neu eingeweiht und dazu eine

ständige Ausstellung im Jüdischen Historischen Institut zum Leiden und
Sterben des Warschauer Ghettos eröffnet.

Nach 16jähriger Unterbrechung wurde 1984 erstmals wieder ein
ordentlicher Hauptvorstand des Verbandes der Religionsgemeinden
gewählt, der an die Stelle des Vorstandes ad interim trat. Der derzeit amtierende

Hauptvorstand wurde im Dezember 1987 nach Ablauf der Kadenz
des ersten neugewählten Hauptvorstandes gewählt und damit zugleich
auch alle weiteren zentralen Leitungsgremien. Auskunft über alle
diesbezüglichen Interna gibt der alljährlich im seit 1983 wieder erscheinenden
Luach abgedruckte Rechenschaftsbericht des Vorstandes.

Heute bestehen in Polen 16 jüdische Gemeiden, deren grösste
Warschau, Wrocfäw/Breslau, Krakau, -Lodz sind. Zusammengeschlossen sind

76



diese Gemeinden im «Zwi^zek Religijny Wyznania Mojzeszowego»
(«Verband der Religionsgemeinden»), der seinen Sitz in Warschau hat.
Sein Präsident hingegen wohnt in Wroclaw. Wenn auch nicht jede
Gemeinde über eine eigene Synagoge verfügt, so doch mindestens über eine
Betstube und ein bescheidenes Gemeindebüro.

Entsprechend der Tradition, dass Judesein in Polen nicht ausschliesslich

als Ausdruck einer Religionszugehörigkeit verstanden wurde und
nach wie vor verstanden wird, gibt es neben dem Religionsverband noch
eine säkulare Organisation der Juden in Polen, die «Towarzystwo Spo-
Teczno-Kulturalne Zydôw w Polsce» («Kulturverband der Juden in
Polen»), Dieser Kulturverband unterhält 14 Klubs in verschiedenen Bezirksstädten

und hat seinen Elauptvorstand in Warschau. Er ist Herausgeber
der Wochenzeitung FOLKSSZTYME (9 Seiten jiddischer Text, 3 Seiten
polnischer Text) und Träger des Jiddischen Theaters in Warschau.

Daneben gibt es das der Akademie der Wissenschaften angegliederte,
aber von einem eigenen Kuratorium geleitete Jüdische Historische Institut
in Polen, das regelmässig eine polnische Quartalsschrift, das BIULETYN
ZYDOWSKIEGO INSTYTUTU HISTORYCZNEGO W POLSCE,
und nach 12jähriger Unterbrechung seit 1980 wieder regelmässig ein jiddisches

Jahrbuch, die BLETER FAR GESHIKHTE, herausgibt, daneben
in zwangloser Folge eine Monographienreihe, in der wichtige Abhandlungen

zur Geschichte der Juden in Polen, ebenso wie z.B. Tagebücher,
Erinnerungen und Dokumente aus ehemaligen polnischen Ghettos herausgegeben

werden. Das Jüdische Historische Institut beherbergt eine grosse
Bibliothek und ein umfangreiches Archiv, das u.a. das sog. Ringelblum-
Archiv enthält, wovon jüngst 2 Bände mit Materialien veröffentlicht worden

sind.

Ein wirkliches religiöses Leben ist unter den obwaltenden Umständen

verständlicherweise nur in einem sehr begrenzten Masse möglich und
zu entfalten. Dort, wo Gottesdienste stattfinden (können), gibt es natürlich

auch Vorbeter. Seit Sommer 1989 amtiert in Polen auch wieder ein
Rabbiner. Einen Schochet hingegen gibt es nicht. Er kommt zweimal
monatlich aus Ungarn, um in Warschau, Krakau, Wrocfaw/Breslau und
Lodz die erforderlichen rituellen Schlachtungen vorzunehmen, damit die
dortigen koscheren Fleischereien beliefert werden können. Eine Beschnei-
dungsfeier ist ebenso selten wie eine Bar Mizwa. In Krakau fand 1985 z.B.
nach fast dreissig Jahren erstmals wieder eine Bar Mizwa statt, aber der
junge Mann war nur zu Besuch gekommen, um seine Bar Mizwa dort zu
feiern, wo seine Vorväter einst gebetet hatten. Dasselbe wiederholte sich
im letzten Jahr (1989) in Warschau.

In einem gewissen Aufblühen begriffen ist die Pflege des jüdischen
kulturellen Erbes23, u.a. dank mancher Bürgerinitiative, Interessenge-

77



meinschaft o. ä. und nicht zuletzt ausländischen Stiftungen wie der
Nissenbaum-Stiftung oder der Lauder-Stiftung. Die Arbeit freilich, die da
noch zu leisten ist, ist bis heute kaum abschätzbar.

In Polen 24 gibt es heute noch etwa 250 Synagogen-Gebäude, sieben

von ihnen werden auch heute noch als Gemeinde-Synagoge genutzt, drei
sind Museen (so eine Synagoge in Krakau und die Synagogen in Tykocin
und Uancut), in mehr als zehn weiteren befinden sich Bibliotheken,
Kulturhäuser oder Kinos (so in Kazimierz Dolny). Manche wurden zu
Lagerhäusern, Geschäften oder gar Wohnhäusern umfunktioniert25. Ein kaum
lösbares Problem stellt die Pflege der jüdischen Friedhöfe in Polen dar.
Vor dem Kriege befanden sich auf dem Territorium, das Polen heute
einnimmt, rund 1000 Friedhöfe; davon existieren nach Angaben der Gesellschaft

für Denkmalschutz noch heute an die 700 Friedhöfe. 47 von ihnen
sind Eigentum des Religionsverbandes, 15 sind als Kulturdenkmale eingestuft

und in die entsprechende UNESCO-Liste eingetragen (so die Friedhöfe

in Wrocfaw/Breslau, Warschau, Krakau, iödz u.a.), weitere 63 gelten

als ein historisches Denkmal etc. Welche Anstrengungen Pflege und
Erhaltung all dieser Friedhöfe bedeuten, kann man sich sicher vorstellen.
Allein der Friedhof in Warschau an der Okopawa-Strasse umfasst rund
150'000 Grabstellen. Der Religionsverband ist hier ebenso überfordert
wie die vielen oft wohlmeinenden Einzelinitiativen, die entstanden sind.

Oft ist die Frage nach der Zukunft der jüdischen Gemeinschaft in
Polen gestellt worden, und angesichts der eben angedeuteten Situation
drängt sie sich auch geradezu auf. Mit Blick auf die Altersstruktur der
Gemeinden, mit Blick auf den hohen Altersdurchschnitt kann man denn
auch oft hören: Es sei die Zeit nicht mehr fern, zu der Kaddisch für das
Judentum Polens anzustimmen sei. Darüber soll hier nicht spekuliert werden.

Es scheint aber so zu sein, dass die Zukunft, das Überleben der
jüdischen Gemeinschaft in Polen nicht zuletzt, sondern nach allen Erfahrungen

weitestgehend davon abhängt, wie die nichtjüdische, insbesondere
katholische Umwelt, also die polnische Gesellschaft, sich ihr gegenüber
verhält. Und da gibt es trotz aller immer wieder neu aufkommenden Probleme

und Schwierigkeiten hoffnungsvolle Zeichen, so die intensive Hinwendung

zur jüdischen Geschichte und Kultur und die Beschäftigung mit
ihnen, darin eingeschlossen die oben erwähnte leidenschaftliche Diskussion
um die Geschichte und Gegenwart polnisch-jüdischer Beziehungen26, in
der projüdische und antijüdische Töne gleichermassen zu hören sind, so
dass man sich mit Blick auf diese Auseinandersetzung manchmal fast an
Salomon Maimon (1754-1800) erinnert fühlt, der in seiner Autobiographie
geschrieben hatte: «Es gibt vielleicht kein anderes Land ausser Polen, wo
Religionsfreiheit und Religionshass so im gleichen Grade anzutreffen
wäre. Die Juden gemessen da einer völlig freien Ausübung ihrer Religion

78



und aller übrigen bürgerlichen Freiheiten... Von der andern Seite aber
geht der Religionshass so weit, dass der name "Jude" zum Abscheu
ist...»27.

Natürlich lautet die Alternative heute nicht: hie Religionsfreiheit,
dort Religionshass. Die von Salomon Maimon angesprochene Polarisierung

innnerhalb der polnischen Gesellschaft in ihrer Haltung gegenüber
den Juden lässt sich mutatis mutandis gleichwohl heute ebenfalls entdek-
ken. Wertend oder urteilend über die Problematik polnisch-jüdischer
Beziehungen, deren Vergangenheit und Gegenwart, zu reden, verbietet
indessen uns Deutschen unsere eigene Geschichte. Vielmehr sollten wir, und
dies lenkt zum Anfang dieses Beitrages zurück, als Menschen, die sich um
christlich-jüdisches, deutsch-jüdisches Gespräch bemühen, für beide Seiten

offen sein und beiden Seiten mit Verständnis, mit dem Versuch wenigstens

zu verstehen oder verstehen zu wollen, gegenübertreten: ebenso
offen und verständnisvoll der kleinen jüdischen Gemeinschaft mit all ihren
Sorgen und Problemen gegenüber wie auch offen und verständnisvoll den
Polen gegenüber, die mit ihrer eigenen Geschichte ringen. Angelegen sein
sollte es uns, mit unseren Möglichkeiten dazu beizutragen, dass nicht
zuletzt durch deutsche Schuld aufgebaute Hindernisse auf dem Wege
polnisch-jüdischer Verständigung und Versöhnung beiseite geräumt werden
(können).

ANMERKUNGEN

1. Vgl. M. Fuks, M. Horn et al., Polnische Juden - Geschichte und Kultur, Warszawa
1982; M. Niezabitowska, T. Tomaszewski, Die letzten Juden in Polen, Schaffhausen
- Frankfurt/M. - Düsseldorf 1987.

2. Meisterhaft beschrieben hat dieses Phönomen A.J. Heschel, Die Erde ist des Herrn -
die innere Welt des Juden in Osteuropa, Neukirchen 1985 Information Judentum,

Bd. 7), S. 21-31.

3. Vgl. A. Eisenbach, Emancypacja Zydôw na ziemaich polskich 1785-1870 na tie eu-
ropejskim, Warszawa 1988; A. Cafa, Kwestia asymilacji Zydôw w Krôlestwie pols-
kim (1863-1897), Warszawa 198

4. Warszawa 1988 Nachdruck der Ausgabe Paris 1961).
5. Ein Problem, das bis in die Orthographie der polnischen Sprache hinein seinen

Niederschlag gefunden hat: Da das Polnische Gross- und Kleinschreibung im Sinne
etwa des Deutschen nicht kennt und nur Eigennamen, wozu auch Volksbezeichnungen

gehören, nicht aber Begriffe, die eine Religionszugehörigkeit ausdrücken, gross
geschrieben werden, ist oft gestritten worden, ob das polnische Wort für "Jude"
richtig mit einem kleinen oder mit einem grossen Anfangsbuchstaben geschrieben
wird: also "Zyd" (das wäre Ausdruck nationaler Identität und Volkszugehörigkeit)

79



oder aber "zyd" (das wäre Ausdruck allein der Religionszugehörigkeit in Analogie
z. B. zu "chrzescijanin", "Christ").

6. Vgl. dazu den aufschlussreichen Symposiumsband: St. Jersch-Wenzel (Hg.), Deutsche

- Polen - Juden, ihre Beziehungen von den Anfängen bis ins 20. Jahrhundert,
Berlin 1987 (darin besonders den Beitrag von W. Bartoszewski. Polen und Juden
unter der deutschen Besetzung - Zusammenarbeit und Hilfe, S. 241-257).

7. In: Orientierung Nr. 10, 11, 12 (Mai-Juni 1988); wiederabgedruckt in: epd-Doku-
mentation Nr. 41/1988. S. 5-11.

8. Vgl. die Überblicke (mit weiterer Literatur) von M. Borwicz, Polish-Jewish Relations
1944-1947, in: Ch. Abramsky, M. Jachimszyk, A. Polonsky (ed.). The Jews in
Poland, Oxford 21987. S. 190-198, und von L. Hirszowicz, The Jewish issue in post-war
Polish communist politics, in: ibid., S. 199-208.

9. Warszawa 1982.

10. Dazu 1. Hurwic-Nowakowska, Analiza wiçzi spoJecznej ludnosci Zydowskiej w
Polsce powojennej. Diss. Warszawa 1965 A Social Analysis of Postwar Polish
Jewry, Jerusalem 1986).

11. Eine aufschlussreiche Dokumentation zu diesem Thema liefert die seit 1946 (wie vie¬

le Jahre?) in München erschienene Zeitung «IBERGANG - Organ fun Pojliszn Jidn-
tum in Dajczland», die in jiddischer Sprache, aber mit lateinischen Buchstaben in
polnischer phonetischer Transkription (sie!) gedruckt worden ist.

12. Gegen diese unsinnigen Ritualmordbeschuldigungen hatte sich auch eine - heute
würde man vielleich sagen - Bürgerinitiative gewandt, deren Programmschrift T.
Zaderecki, Legenda krwi - analiza krytycznohistoryczna tzw. "mordu rytualnego",
Warszawa 1947, verfasst hatte.

13. Dazu K. Kersten, Kielce - 4. Juli 1946, in: Osteuropa-Info Nr. 55, Wien 1984, S. 61-
73; M. Hillel, Le massacre des survivants en Pologne 1945-1947, Paris 1985. Noch
immer lesenwert J. Andrezejewski, Problemy polskiego antysemitizmu, in:
ODRODZENIE vom 7.7.1946. In Polen selber ist dieses Thema publizistisch
erstmals wieder von J. Morawski und P. Pytlakowski, Mroczne stany, in: PRZEGL^D
TYGODNIA Nr. 23/1986, aufgegriffen worden.

14. Vgl. M. Horn et al., 35 lat dziafalnosci Zydowskiego Instytutu Historycznego w
Polsce, Warszawa 1980, S. 5ff.; M. Grynberg, Zydowska spôfdzielczosc praey w
Polsce w latach 1945-1949, Warszawa 1986, bes. S. 27ff.

15. Nach M. Grynbergs Angaben (ibid. S. 21) lebten 1946/47 in Wroctaw/Breslau 83
563 und in Szczecin/Stettin 28 324 Juden.

16. Vgl. die Dokumentation von N. Robinson, Poland after «October», IJA-Research-
Reports, London 1957 (zur Emigration siehe S. 33-38).

17. Vgl. die Dokumentation von S. Wiesenthal, Judenhetze in Polen, Bonn 1969; ferner
IJA-Research-Report No. 9, London 1968: Student Unrest in Poland and the Anti-
Jewish and Anti-Zionist Campaign; IJA-Research-Report No. 12, London 1968:
The Anti-Jewish and Anti-Zionist Campaign in Poland (II); IJA-Research-Report
No. 13, London 1968: The Anti Jewish Campaign in Present-Day-Poland. In Polen
haben dieses Thema erstmals wieder 1988 J. Janicki und M. Jarowski in TRYBU-
NA LUDU von 2.3.1988 aufgegriffen.

18. Nach NOWE DROGI, zitiert in TYGODNIK POWSZECHNY vom 20.3.1988,
S. 1.

19. Vgl. M. Wiewiôrka, Les Juifs, la Pologne et le Solidarnosc, Paris 1984.
20. Der Artikel und ein Teil der Kontroverse sind dokumentiert in: edp-Dokumentation

Nr. 41/1988, S. 11-20; vgl. IJA-Research-Report No. 7, London 1987: Polish-Jewish
Relations: A Current Debate among Polish Catholics.

21. Vgl. TYGODNIK POWSZECHNY vom 4.2.1988, S. 3.

80



22. Vgl. P. Wildstein und M. Bial'kowicz, in: epd-Dokumentation Nr. 41/1988, S. 24-25:
Das religiöse Leben der Juden in Polen, (von dort auch der Begriff "Wende").

23. Dazu gehört die Tätigkeit des Jiddischen Theaters Warschau ebenso wie die
monatlichen Synagogenkonzerte in der Warschauer Synagoge, Kunstausstellungen wie
die 1987 in Olsztyn/Allenstein und Sommer 1989 in Krakau, kulturelle Zusammenarbeit

mit Israel u.a.m..
24. Vgl. dazu epd-Dokumentation Nr. 41/1988 S. 26-32: «Jüdische Friedhöfe in Polen»

ChSS-Biuletyn 4/1988, S. 15-23).
25. Ausführlich dazu der Artikel von P. Szarzynski in POLITYKA Nr. 6/88 vom

6.2.1988.
26. Zu erwähnen sind in diesem Zusammenhang auch die polnisch-jüdischen Historiker¬

konferenzen 1983 an der Columbia-Universität New York, 1984 in Oxford, September

1986 in Krakau (vgl. TYGODNIK POWSZECHNY vom 5.10.1986, S. 1) und
Januar 1988 in Jerusalem (vgl. ALLGEMEINE JÜDISCHE WOCHENZEITUNG
vom 11.3.1988, S. 6); ferner die Gründung des Institute for Polish-Jewish Studies
1984 in Oxford (Herausgeber des Jahrbuches POLIN) und des Institutum Judaicum
der Jagiellonen-Universität in Krakau im September 1987 u.a.m. Während die
katholische Universität Lublin bereits einen Lehrstuhl für christlich-jüdische Studien
geschaffen hat, sind Vorbereitungen zur Einrichtung eines entsprechenden Lehrstuhles

an der Katholisch-Theologischen Akademie in Warschau im Gange. Schliesslich
sind hier die alljährlich im November in Krakau vom dortigen Klub der Katholischen

Intelligenz veranstalteten «Auschwitz-Wochen» zu nennen, Veranstaltungen,
richtiger: internationale Symposien, die in den letzten Jahren zur Gänze Problemen
der polnisch-jüdischen Beziehungen gewidmet waren.

27. Salomon Maimons Lebensgeschichte - von ihm selbst geschrieben, hg. von O. Winkler,

Berlin 1988, S. 17.

81


	Im Schatten der Vergangenheit : zur Geschichte der jüdischen Gemeinschaft in Polen seit 1945

