Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 46 (1990)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Aryeh Kasher, JEWS, IDUMAEANS, AND ANCIENT ARABS - RELATIONS OF
THE JEWS IN ERETZ-ISRAEL WITH THE NATIONS OF THE FRONTIER
AND THE DESERT DURING THE HELLENISTIC AND ROMAN ERA (332
BCE - 70 CE), Tibingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1988 (= TSAJ 18), XIX, 264 S.
8°. Ln. DM 118.-.

Nach seinem umfangreichen Band «The Jews in Hellenistic and Roman Egypt»
(1985; vgl. Judaica 42 [1986], S. 104) liegt nun die zweite gewichtige Arbeit des Autors
in englischer Ausgabe vor. Wie dem Untertitel bereits zu entnehmen ist, unterzicht Vf.
in ihr die Beziehungen der Juden im Lande Israel zu ihren arabischen Nachbarn, d.i. zu
den Iduméern/Edomitern, den Nabatdern und den Ituridern et vice versa einer eingehen-
den Analyse. Der Zeitraum, innerhalb dessen sich dic Analyse bewegt, ist mit dem Er-
oberungszug Alexanders des Grossen, also dem Beginn der Hellenisierung des Vorderen
Orients, und dem jiidisch-romischen Krieg der Jahre 66-70 umrissen. Nach einer kurzen
Einleitung, in der Vf. die Einwanderung der drei arabischen Voélkerschaften in den Be-
reich von Eretz-Israel resiimiert und anhand von Kartenskizzen verdeutlicht, also die
geschichtlichen Voraussetzungen des zu untersuchenden Problems charakterisiert, ana-
lysiert er in den fiinf folgenden Kapiteln, wie sich die im Untertitel seiner Arbeit ge-
nannten Bezichungen im Wandel der Geschichte entwickelt haben. Vf. geht dabei streng
chronologisch vor, die Zisuren — und damit Kapitelabgrenzungen — werden durch je-
weilige Thron- resp. Oberherrschaftswechsel markiert.

Die Darstellung basiert auf souverdner Kenntnis und subtiler Durchdringung der
zur Verfiigung stehenden Quellen, die freilich in sich schon ein Problem bilden, auf das
Vf. gleich im Vorwort (S. XVIIIf.) zu sprechen kommt; denn wir haben weder von den
Nabatdern noch von den Iturdern noch von den Idumiern/Edomitern eine eigene Hi-
storiographie, sondern sind fast zur Ginze auf das angewiesen, was Flavius Josephus in
seinen Werken von der Geschichte der drei Volkerschaften uns tiberliefert hat. Josephus
aber hat judische, nicht nabatiische, nicht iturdische und nicht idumaische Geschichte
geschrieben! Und das archidologische Material, das wir aus der hellenistisch-romischen
Zeit von den arabischen Nachbarn der Juden in Eretz-Israel haben, geniigt fir sich ge-
nommen bei weitem nicht, um einen geschichtlichen Prozess auch nur umrisshaft zu re-
konstruieren, wenngleich es immerhin punktuell geeignet ist, Nachrichten oder aus
Nachrichten gezogene Folgerungen zu erhérten, gelegentlich freilich auch in Zweifel zu
ziehen.

Das Bild, das Vf. von den Beziehungen zwischen den Juden in Eretz-Israel und ih-
ren arabischen Nachbarn im Ergebnis seiner sorgfiltigen Untersuchungen entwirft, ist
ebenso interessant wie facettenreich und in wenigen Sétzen nicht anndhernd zu beschrei-
ben; denn sowohl im Verhiltnis von Juden und Idumdern als auch von Juden und Itu-
rdern und Juden und Nabatiern zueinander haben sich im untersuchten Zeitraum
grundlegende Wandlungen vollzogen, die Vf. im einzelnen anschaulich nachzeichnet.
Dabei sind die Wandlungen im judisch-nabatdischen Verhiltnis wohl am grossten gewe-
sen: Aus «close friendship and cooperation in the days of the early Hasmonaeans» wur-
den in nur einer Generation, nidmlich unter der Herrschaft Alexander Jannai’s, «enmity
and bloodshed», die auch durch die «Heiratspolitik Herodes™ des Grossen» nicht wieder
korrigiert werden konnten. Nicht viel weniger einschneidend, wenn auch in anderer
Richtung, waren die Verdnderungen in den jiidisch-iduméischen/edomitischen Bezie-
hungen: Waren die Edomiter/ldumier am Beginn des untersuchten Zeitraums «the

47



symbols of evil in Biblical literature», so waren sie am Ende «involved and integrated to
the fullest degree within Jewish society» und unterstiitzten «enthusiastically and in large
numbers» die Juden in ithrem Kampf gegen Rom (S. 206). Die cinzige «bitter fruit», dic
dic Iduméer im kollektiven Gedéichtnis der Juden hinterlassen haben, war die Herr-
schaft des Herodes, dessen «harsh tyranny (...) and complete subservience to the Ro-
mans (...) left a deep wound in the heart of the Jewish nation and in consequence, an
abysmal hatred for him, his offspring and for Rome», der dann seinen biindigen Aus-
druck «in the transposition of the name “Edom™ (as a symbol of evil) to the power of
Rome» gefunden hat (S. 207). Dass das der Zeit des Herodes gewidmete Kapitel das
lingste Kapitel des Buches ist (S. 126-174), ist Gbrigens alles andere als zufillig; war
doch die Herrschaft des Herodes in mancher Hinsicht im Blick auf das Thema des Bu-
ches eine Wende-Zeit.

Gegenstand der Untersuchungen des Vf. sind die Beziehungen der Juden in Eretz-
Israel zu ithren arabischen Nachbarn in einer bestimmten geschichtlichen Epoche. Man-
cher Leser des Buches mag daher angesichts des Nahost-Konfliktes in unseren Tagen
versucht sein, nach Analogien Ausschau zu halten. Dies befiirchtet jedenfalls VI. Mit
Nachdruck betont er deswegen sogleich auf der ersten Seite seines Buches, dass sich Ge-
schichte nicht nur nicht wiederholt, sondern dass jeder, der solcherart Analogieschliisse
zieht, «errs and misleads others. It seems the great majority of those who do this are po-
liticians with pretensions of basing their opinions on so-called experience of the past
and the lessons it teaches. This is a misleading deception, for each and every historical
period should and must be judged only by its own standards; similarities and conclu-
sions are not to be transposed from one era to another, even if on the face of it there is
a superficial resemblance between them» (S. VII).

Vf. hilt sich in sciner Darstellung streng an sein Thema. Sein Buch ist keine Ge-
samtdarstellung der Geschichte des Nahen Ostens in hellenistisch-romischer Zeit; viel-
mehr sctzt er die Kenntnis der allgemeinen Geschichte jener Zeit beim Leser voraus.
Fir denjenigen freilich, der sich mit der allgemeinen Geschichte des Nahen Ostens in
hellenistisch-romischer Zeit beschéftigt, hilt er eine Fiille von hochst wichtigen, unver-
zichtbaren ergidnzenden Informationen bereit, deren Bedeutsamkeit keiner niheren Be-
griindung bedarf. Hingewiesen sei hier am Ende nur noch auf die Appendices, zu denen
nicht nur eine sorgfiltig zusammengestellte Bibliographie (S. 240-254) und Indices (S.
255-264), sondern ebenso eine Ubersicht iiber die «Arab Rulers (Nabataeans and Itu-
raeans)» (S. 212f.) und ein Aufsatz zum Thema «Formation of Jewish Nationalism
among the Idumaeans» (S. 214-239) gehoren, den 1. Ronen zum vorliegenden Buch bei-
gesteuert hat. Darin zeigt er, dass trotz aller Integration in die jidische Gesellschaft,
von der Kasher sprach, die Iduméier dennoch ihre «individuality as an ethnic-geogra-
phic group» bewahrten; und wenn Josephus den Begriff «Iduméer» benutzt, dann ist er
nach Ronen im Sinne einer «Landsmannschaft» (Vf. bedient sich dieses deutschsprachi-
gen Ausdrucks im englischen Text!) zu verstehen.

S. Schreiner

Giinter Stemberger, JUDEN UND CHRISTEN IM HEILIGEN LAND - PALASTI-
NA UNTER KONSTANTIN UND THEODOSIUS, Miinchen: C.H. Beck 1987, 298
S. Pb.

Erster Satz des Buches und damit zugleich auch der Ausgangspunkt der Untersu-
chungen des Vf.s ist J. Parkes’ Feststellung: «Judentum und Christentum sind bis auf
den heutigen Tag in vielfacher Weise Religionen des vierten Jahrhunderts.» So unbe-

48



streitbar es ist, dass das 4. Jh. ebenso fiir die Entwicklung des Christentums wie fiir die
weitere Entfaltung des Judentums und insbesondere fiir die weitere Gestaltung des
christlich-jiidischen Gegeniibers von grundlegender Bedeutung gewesen ist, so ist die
gangige Ansicht, dass der Sieg Konstantins und vollends die Proklamierung des Chri-
stentums als Staatsreligion im romischen Reich gleichbedeutend gewesen ist mit dem
Beginn der konsequenten Ausgrenzung und Unterdriickung der Juden im nunmehr
christlichen Reich, nach Meinung des Vf.s erst noch zu beweisen. Anliegen des Vf.s ist
es jedenfalls, diese gingige Ansicht kritisch unter die Lupe zu nehmen.

Die chronologischen Eckdaten der Abhandlung bilden die Jahre 324 (=das Jahr,
in dem Konstantin Alleinherrscher im romischen Reich wurde) und 438 (=das Jahr der
Veroffentlichung des Codex Theodosianus, der fiir immer die Abschaffung der zentra-
len jiidischen Institution des Patriarchats festschrieb). Die Abhandlung selber ist sehr
Ubersichtlich gegliedert und umfasst folgende 10 Kapitel und einen “Ausblick™: (1) Ver-
waltung, Wirtschaft, Bevolkerung (S. 15-27), (2) Die Juden Paldstinas unter Konstantin
(S. 28-48), (3) Kirchenbau und Christianisicrung (S. 49-76), (4) Das christliche Pilgerwe-
sen (S. 77-104), (5) Synagogenbau (S. 105-131), (6) Der Aufstand gegen Gallus (S. 132-
150), (7) Julians Religionspolitik und Paldstina (S. 151-174), (8) Die Samaritaner (S.
175-183), (9) Der judische Patriarch (S. 184-213), (10) Das Rabbinat (S. 214-236) und
(11) Ausblick (S. 237-251). In die Untersuchung einbezogen sind gleichermassen Ergeb-
nisse der archdologischen Forschung wie die literarischen Quellen, und zwar das in Pa-
ldstina entstandene rabbinische Schrifttum (Hauptquelle der Untersuchungen ist der
Palistinische Talmud, daneben die Midraschim zu Genesis, Leviticus, Hoheslied und
Klagelieder) ebenso wie die Schriften der zeitgendssischen Kirchenviter und der heidni-
schen Autoren.

Das sorgféltige, unvoreingenommene Neulesen der Quellen und die kritische Aus-
einandersetzung mit der herangezogenen umfangreichen Sekundirliteratur — von der im
Literaturverzeichnis (S. 285-288) nur eine Auswahl aufgelistet ist — lassen Vf. manche
Korrektur, mindestens manche Modifizierung an gingigen Beurteilungen geschichtli-
cher Ereignisse und Daten, und damit an iberlieferten Gelehrtenmeinungen, anbringen.
Einen «stindigen Dialog», der nicht selten in offenen Widerspruch miindet, fithrt Vf.
mit M. Avi-Yonah’s «Geschichte der Juden im Zeitalter des Talmud» (1962), dessen
Darstellung ja bis dato jedenfalls weitgehend das Bild vieler von der genannten Epoche
bestimmt hat. Insgesamt sind nach Vf.s sehr differenziertem Urteil, das von unbelegten
und unbelegbaren Behauptungen ebenso frei ist wie von vorschnellen Verallgemeinerun-
gen und unzuldssigen Vereinfachungen, und dem man sich anzuschliessen durchaus be-
reit ist, die Verhéltnisse so dramatisch, wie oft behauptet, sicher nicht gewesen; vielmehr
«ist im allgemeinen im 4. Jahrhundert eine friedliche Koexistenz von Juden und Chri-
sten in weithin getrennten Lebensbereichen anzunehmen» (S. 131). Natiirlich stimmt es,
«dass das Judentum Paldstinas im 4. Jahrhundert zwar gewisse Einschridnkungen hin-
nehmen musste und durch das Vordringen des Christentums in die Defensive gedrangt
worden ist»; hinzufligen muss man aber gleichwohl, dass es sich dennoch «gegen die
christliche Ubermacht erstaunlich gut gehalten hat» (S. 237), ja halten konnte dank des
in den Codex Theodosianus aufgenommenen Grundsatzes: «Die jiidische Religion ist
durch keinerlei Gesetz verboten.» So lauten denn auch Vfs letzte beiden Sitze: «Somit
ist die Geschichte des ersten christlichen Jahrhunderts in Paldstina fiir die jiidische Be-
volkerung gewiss nicht immer leicht und erfreulich gewesen, doch besteht auch kein An-
lass fiir eine trinenreiche Leidensgeschichte. Die jiidische Tradition hat sich als stirker
‘(»Ind lebenskriftiger erwiesen, als ihr in damaliger Zeit und spéter oft zugetraut wurde»
S. 251).

S. Schreiner

49



Peter Schifer, KONKORDANZ ZUR HEKHALOT-LITERATUR, hg. in Zusam-
menarbeit mit G. Reeg und unter Mitwirkung von K. Herrmann, C. Rohrbacher-
Sticker, G. Weyer und R. Otterbach, I: Aleph-Kaph, II: Lamed-Taw, Ttubingen: J.C.B.
Mohr (Paul Siebeck) 1986/88, XII u. VI,732 S. (= TSAJ 12 u. 13), 4°. Ln. DM 235,- u.
DM 225.-.

In angesichts der zu ihrer Erarbeitung zu bewiltigenden Probleme und des zu ihrer
Herausgabe zu meisternden Arbeitsaufwandes vergleichsweise kurzer Zeit liegt mit den
beiden hier anzuzeigenden Béanden nun die «Konkordanz zur Hekhalot-Literatur» vor,
deren Erstellung Hg. im Vorwort zur 1981 erschienenen «Synopse zur Hekhalot-Litera-
tur» (vgl. Judaica 38 [1982], S. 124-125) angekiindigt hatte. Es ist dies eine Konkordanz
ohne Prizedenz, eine Leistung — um es gleich eingangs zu sagen —, fir die man dem Her-
ausgeber und seinen Mitarbeitern ebenso wie dem Verlag zu grosstem Dank verpflichtet
ist.

Wie in der Synopse Handschriften ediert worden sind, so stellt die Konkordanz
den Versuch dar, eine Konkordanz auf Handschriftenbasis zu erstellen, ohne damit alle
in der Synopse enthaltenen Handschriften auch komplett nun in die Konkordanz zu
tbernehmen. Wie in der Synopse diente vielmehr auch hier die New Yorker Handschrift
8121 als der «fiktive Grundtext», deren Textmaterial also zur Ginze in der Konkordanz
enthalten ist. Aus den tibrigen Handschriften der Synopse wurden nur nach genau fest-
gelegten Kriterien ausgewahlte Varianten oder in der als Grundtext verwendeten Hand-
schrift fehlendes Textmaterial ibernommen. Zusitzlich zu diesem Textmaterial beriick-
sichtigt die Konkordanz noch drei weitere Handschriften (die Hg. im Vorwort zu Bd. I,
S. V beschreibt) sowie die von Hg. gesondert publizierten «Geniza-Fragmente zur
Hekhalot-Literatur» (Tiibingen 1984).

Als Lemmata figurieren in der Konkordanz nach ihren Anfangsbuchstaben alpha-
betisch geordnet: (1) Verben (in Gestalt ihrer jeweiligen Wurzel), (2) Nomina, also alle
Substantive, Adjektive, Pronomina, Numeralia, Pripositionen, Konjunktionen, Adver-
bien, Partikeln (ohne die Relativpartikel, die Akkusativpartikel nur in suffigierter
Form) und Interjektionen, und (3) alle Namen einschliesslich Buchstabenpermutationen
und (unverstdndlichen) Buchstabenfolgen. Suffigierte, affigierte, konjugierte und/oder
deklinierte Formen werden als Sublemmata zu den jeweiligen Lemmata aufgefiihrt. Da-
bei wird zudem jedes Belegwort nicht nur mit dazugehoriger Referenz (Synopsen-Para-
graph), sondern zugleich in seinem sinnvoll abgegrenzten Textzusammenhang abge-
druckt, was bei mehrfach lesbaren Formen — immerhin sind ja alle Texte unvokalisiert
tberliefert und an eindeutigen Kriterien fir Formenbestimmung fehlt es bislang zum
Teil noch — zu Zuordnungen fithren kann, die zwar moglich, aber nicht zwingend oder
allein moglich sein miissen.

Endgiiltiges kann hier erst eine vertiefte grammatische und lexikographische Bear-
beitung der Hekhalot-Texte erbringen, die Hg. als ein dringendes Desiderat anmeldet.
Wichtige Vorarbeit dazu findet der Philologe, der Hebraist wie der Aramaist, in der
wohliiberlegten, minutiésen Sortierung der Lemmata und Sublemmata in den rund
97 000 in der Konkordanz abgedruckten Belegstellen in begriissenswerter Weise gelei-
stet. Wie oben schon gesagt, ist die Konkordanz ein Werk ohne Prizedenz; als solches
verdient sie hochsten Respekt. [hren Wert und thre Niitzlichkeit werden freilich nur die
ermessen konnen, die aber ohne allen Zweifel, die sich ihrer, nicht nur gelegentlich ein-

mal, bedienen.
S. Schreiner

50



Gerhard Kroll, AUF DEN SPUREN JESU, Leipzig: St. Benno-Verlag 11988, 470 S.

Pater Gerhard Kroll SJ, der Verfasser dieses nunmehr in 10. Auflage vorliegenden,
(hichtl hir in der DDR erfolgreichen Bandes, ist Anfang Dezember 1989 in Leipzig 75
Jahre alt geworden. Es ist hier nicht der Ort, dieses sehr bekannte Buch neu zu bespre-
chen. In der Reihenfolge ihrer Erwiihnung in den Evangelien werden dic Stétten des Le-
bens und Wirkens Jesu in Bezichung zu deren Geschichte als den christlichen Pilgern
heilige Stdtten und zu deren archiologischer Erforschung im 19. und 20. Jahrhundert
gesetzt. Dass Kroll “Historizitdt” dabei sehr extensiv versteht und dass er die unter-
schiedlichen und teilweise widerspriichlichen Angaben der Evangelien mit Vorliebe har-
monisiert, ist auch zu fritheren Auflagen seines material- und kenntnisreichen Werkes
oft kritisch angemerkt worden.

Die skizzierte Grundausrichtung von Krolls Werk hat sich in seiner 10. Auflage
nicht gedndert. Fiir diese Neuauflage konnten vor allem, wie das Vorwort angibt, «die
neuen Ergebnisse der archidologischen Forschung in Jerusalem, Herodium, Jericho, Ka-
farnaum, Machirus und Magdala» beriicksichtigt werden; «Pline und Grundrisse wur-
den korrigiert und mit neuen Photos illustriert, ferner die Literaturangaben in den An-
merkungen erganzt» (S. §8).

Was die Behandlung jiidischer Themen und Aspekte angeht, so wire an Krolls
Darstellung einiges auszusetzen — gerade weil er, nicht zuletzt bei der Passionsgeschichte
der Evangelien, den teilweise polemischen und daher die Tatsachen einseitig verzeich-
nenden Charakter der Darstellung der Evangelien nicht in Rechnung stellt (vgl. z.B. S.
354, aber immerhin auch — korrigierend — S. 446 Anm. 280 zur Frage nach der “Schuld”
am Tode Jesu). Auch den Pharisdern kann von der “Anlage” dieses Werkes her nicht
die notige Gerechtigkeit widerfahren (z.B. S. 187-189). Dass auch in dieser Neuauflage
noch von «Spitjudentum» die Rede ist (die bildlichen Darstellungen der Synagoge von
Dura-Europos seien «abhingig von Vorlagen, die den geistlichen Zentren des Spiitju-
dentums in Galilda entstammten», S. 142), ist ein bedauerliches Detail.

C. Locher

Jakob J. Petuchowski, LEFOVDEKA BE-EMET. «DASS WIR DIR IN WAHRHEIT
DIENEND». Ein jiidischer Gottesdienst fiir den Sabbatmorgen. Mit einem Nachwort
von Hans Hermann Henrix (= Aachener Beitrage zu Pastoral- und Bildungsfragen,
Werkstattbuch 02), Aachen: Einhard-Verlag 1988, 36 S., DM 7,80.

Im Rahmen jldisch-christlicher Begegnungen kommt es immer wieder vor, dass
Christen und christliche Gruppen einem jiidischen Gottesdienst beiwohnen. Fiir den
wenig vorbereiteten und zumal fiir den des Hebriischen unkundigen Christen ist es be-
kanntlich oft schwierig, sich in einem solchen Gottesdienst zurechtzufinden. Abhilfe lei-
stet das vorliegende Biichlein, welches die Gebetstexte des Sabbatmorgengottesdienstes
in deutscher Ubersetzung und — im Sinne des religids-liberalen Judentums — in teilweise
gekiirzter und teilweise erweiterter Fassung (vgl. S. 29) wiedergibt. Verfasser ist der an-
erkannte Fachmann fir jidische Liturgie, Prof. Jakob J. Petuchowski vom Hebrew
Union College in Cincinnati. In seiner kurzen Einleitung (S. 5-10) weist er darauf hin,
dass das Biichlein nicht nur «dem christlichen Teilnehmer ein Wissen um und ein Ge-
fiih] fiir den jiidischen Sabbatmorgengottesdienst» vermitteln, sondern auch den jidi-
schen Teilnehmern Gelegenheit bieten wolle, «im Rahmen einer Veranstaltung [gedacht
Ist an interreligiose Begegnungen, C.L.] ihren Andachtsanspriichen fiir den jidischen
Sabbat Geniige zu leisten» (S. 5). Der in diesem Biichlein dargebotene Gottesdienst ist
Zwar erheblich kurzer als derjenige einer orthodoxen Gemeinde, behilt aber dennoch

51



die Rubriken der traditionellen synagogalen Liturgie bei. Es fehlt das Mussaf-Gebet,
das in orthodoxen und konservativen Synagogen dem Sabbatmorgengottesdienst folgt.
Besonders auffillig ist natiirlich der Gebrauch der Landessprache, den der Vf. unter
Anfiithrung halachischer Quellen begriindet (S. 8-9).

Der Leiter der bischoflichen Akademie des Bistums Aachen, Hans Hermann Hen-
rix, legt in seinem Nachwort (S. 31-35) dar, was es flir einen Christen bedeuten kann, ei-
nen jiidischen Gottesdienst mitzuerleben. Wer dieses Biichlein durchliest und seine Ge-
betstexte als Christ meditiert, wird einer tiefen Gemeinsamkeit von jidischem und
christlichem Beten inne werden. Deshalb ist diese Publikation, die vielen judisch-christ-
lichen Gruppen gute Dienste leisten wird, Ausdruck und Zeichen der Hoffnung.

C. Locher

Arno Lustiger, SCHALOM LIBERTAD! JUDEN IM SPANISCHEN BURGER-
KRIEG, Frankfurt a./M.: Athendum 1989, 397 S. Ln. DM 64,-.

Der Autor, in Frankfurt a.M. ansissiger freier Schriftsteller, Uberlebender der
Konzentrationslager Auschwitz und Buchenwald und einer der Mitbegriinder der jidi-
schen Gemeinde Frankfurt nach dem Kriege, hat iiber vicle Jahre Interviews mit che-
maligen jldischen Spanienkdmpfern gefiithrt und biographisches Material zu Teilneh-
mern der internationalen Brigaden im spanischen Biirgerkrieg gesammelt. Daraus ist
das vorliegende Buch entstanden. Seinen Hauptteil bilden tiber 80 Biographien, geord-
net nach den Herkunftslindern der vorgestellten jidischen Spanienkdmpfer, von der
Sowjetunion (S. 83fT.) iiber Polen (S. 107ff.), USA, England, Irland (S. I51ff.), Palasti-
na-Israel (S. 180ff.), Frankreich, Belgien (S. 201ff.), Deutschland, Osterreich (S. 223ff.)
bis Italien, Ruminien, Ungarn, Jugoslawien (S. 260ff.) und der Tschechoslowakei (S.
286ff.). Vorangestellt sind einige Kapitel zur Vorgeschichte und zum Verlauf des spani-
schen Biirgerkrieges (S. 16ff.), zu den «ideologischen Fronten» (S. 37{f.) und zur Situa-
tion der Juden in Spanien (S. 46ff.). Den Abschluss bilden ein Kapitel iiber die Juden im
Sanititsdienst (S. 328ff.), tiber von Juden organisierte Hilfe fur das kimpfende Spanien
(S. 339ff.), tiber judische Spanienkdmpfer der Résistance (S. 356ff.) sowie liber jliidische
Fotoreporter des Biirgerkrieges (S. 385ff.).

In der Rekonstruktion der vielen Lebenslidufe beschrinkt sich der Autor nicht auf
die Angaben und Daten, die unmittelbar oder nur auf das Thema seines Buches Bezug
haben. Thn beschiftigen, soweit er dies feststellen konnte, auch immer die Nachkriegsle-
benswege der von ihm in Erinnerung gebrachten Helden; und da ist es schon mehr als
bewegend zu lesen, dass manche von den Nazis ermordet, manche — nun schon nach
Kriegsende — in den Ostblocklandern zu Ehren gekommen sind, manche gerade dort
aber auch wihrend der Stalinherrschaft der unsinnigsten Verbrechen beschuldigt, einge-
sperrt oder sogar hingerichtet worden sind, insgesamt nur einzelne es geschafft haben,
nachdem aus ihrem kommunistischen Traum ein Alptraum geworden war, irgendwo in
einem westlichen Land eine ncue Heimat zu finden. Biographien sind immer individuell-
personliche Zeugnisse und entziehen sich jeglicher Verallgemeinerung; aber gerade als
solche individuell-persdnlichen Zeugnisse verdienen sie beachtet und gewiirdigt zu wer-
den.

S. Schreiner

52



Samuel Lewin, CHASSIDISCHE LEGENDE, mit 7 Holzschnitten von Josefl Budko,
dt. von Arno Nadel, Miinchen: Kosel 1989, 110 S.

Am 5. Mirz 1990 wire er 100 Jahre alt geworden, der aus dem kleinen Stidtchen
Konska Wola bei Lublin gebiirtige jiddische Dichter und Schriftsteller Samuel Lewin,
der von 1920 bis 1934 in Berlin lebte, bevor er, von dort verjagt, nach einer langen
Odyssee durch ganz Europa im Dezember 1935 in den USA eine neue Wahlheimat
fand. In New York liess er sich nieder und blieb dort bis zu seinem Tode am 3. Juni
1959 wohnen. Am Vorabend gleichsam seines 100. Geburtstages hat der Kosel-Verlag
dankenswerterweise Lewins wohl eindrucksvollstes literarisches Werk (alle Superlative
dieser Art sind freilich stets nur subjektive Ausserungen), das urspriinglich 1921 in Ber-
lin entstanden und verlegt worden war, in einer schénen bibliophilen Ausgabe neu zu-
ganglich gemacht. In poetischer Sprache voll dramatischer Spannung schildert Lewin
die innere Verfassung der von der geistigen und religidsen Erneuerungsbewegung des
Chassidismus erfassten Juden Ostpolens, ihr Leben in der unmittelbaren Erwartung des
Kommens des Messias sowie ihr «Zusammenleben» mit der polnischen Bevolkerung an-
gesichts der herbeigesehnten Erlosung der Welt. Die hier und da in den Text eingestreu-
ten, insgesamt sieben einfiihlsamen Holzschnitte Josef Budkos, der nicht zuletzt dank
seiner Herkunft ein geradezu kongenialer Illustrator zu Lewins Erzdhlung ist, fithren
dem Leser die Spannung der Geschichte anschaulich vor Augen. Ergdnzende Informa-
tionen zur Biographie Lewins sowie zur Interpretation des Phinomens Chassidismus
hat Otto Betz in einem Essay im Anhang zur Geschichte beigesteuert, bei dem weithin
Martin Bubers Chassidismusdeutung Pate gestanden hat.

S. Schreiner

Heinz Schreckenberg, DIE CHRISTLICHEN ADVERSUS-JUDAEOS-TEXTE (11.-
13. JH.). MIT EINER IKONOGRAPHIE DES JUDENTHEMAS BIS ZUM 4. LA-
TERANKONZIL, Frankfurt/M.: Peter Lang 1988 (= Europdische Hochschulschrif-
ten, Reihe XXIII Theologie, Bd. 335), 710 Seiten.

Mit diesem Buch setzt der Verf. nach einer erstaunlich kurzen Pause sein bewun-
dernswertes Vorhaben fort, eine liickenlose Ubersicht iiber dic christlichen Adversus-Ju-
daeos-Texte und ihr literarisches und historisches Umfeld zu geben. Der erste, 1982 er-
schienene Band (vgl. meine Besprechung in JUDAICA 41, 1985, S. 118-120), der den
Zeitraum vom 1. bis zum 11. Jh. erfasste, hat rasch verdiente Anerkennung gefunden
und ist aus der Beschiftigung mit den historischen Dimensionen des Verhéltnisses von
Christen und Juden nicht mehr wegzudenken. Der nun vorgelegte zweite Band, der die
Entwicklung bis zum 4. Laterankonzil (1215) aufarbeitet, betritt in vieler Hinsicht Neu-
land. Die Gesamtdarstellungen von Blumenkranz und Williams brachen mit dem 11.
Jh. ab oder erfassten die spitere Zeit nur noch bruchstiickhaft. Einschneidender aber
wirken sich die Verdnderungen aus, die das aufzuarbeitende Quellenmaterial betreffen.
Konnte Schreckenberg in seinem ersten Band den Stoff weitestgehend an Autorenna-
men orientieren, so musste nun die Grundstruktur ganz wesentlich von den literarischen
Genres bestimmt werden, innerhalb deren sich die christliche Welt mit dem Judenthema
seit dem 11. Jh. auseinandersetzte.

Dementsprechend gliedert sich der Band zundachst in finf grosse Kapitel: Adver-
sus-Judaeos-Traktate und sonstige inhaltlich affine Texte; Piapste, Konzilien und Kano-
nisten zum Judenthema; Judenrecht, Judeneide, historiographische und chronistische
Werke; Juden und Judentum als Thema in der geistlichen und weltlichen Dichtung, Le-
genden; Jidische Stimmen zum Christentum und zur Situation der Juden im christli-

53



chen Mittelalter. Innerhalb der einzelnen Kapitel bleibt Schreckenberg «bei dem 1982
bewidhrten chronologischen Vorgehen und der Einbezichung des literarischen und hi-
storischen Umfeldes, um die Verflechtungen der theologischen Kontroverse mit dem
geistigen und sozialen Leben der Zeit deutlich werden zu lassen» (S. 11). Die Fiille der
analysierten Quellentexte und der darauf beziiglichen Sekundirliteratur ist wiederum
phdnomenal. Auch diesem zweiten Band wird man den Rang eines nicht mehr entbehr-
lichen Handbuches zusprechen miissen.

Ohne auf Einzelheiten eingehen zu konnen, sei hier doch zunachst auf ein Problem
hingewiesen, das so alt ist wie die gemeinsame Existenz von Juden und Christen in die-
ser Welt. In seiner Einleitung macht Schreckenberg u.a. darauf aufmerksam, «dass viele
Feindschaftselemente der christlichen Majoritit aus einer mehr oder weniger latenten
Bedrohungsangst vor der jiidischen Minoritit resultieren und dass verbale oder fakti-
sche Aggressionen oft aus ciner Bewusstseinslage erwachsen, die zum Teil noch tribali-
stisch-archetypisch gestimmt ist» (S. 19). Das scheint mir doch zu vordergriindig und
modern-psychologisch geurteilt zu sein. Wenn «im Laufe des Mittelalters [...] der Ge-
sprachston zwischen Christen und Juden oft recht schrill» wird, dann geschieht das kei-
neswegs «ohne jede theologische Begriindung» (vgl. S. 21) und darf auch nicht nur als
Produkt eines «explosiven Gemischs von ausserreligiosen Gruppenvorurteilen und
pseudoreligiosen Argumenten» (vgl. S. 22, aber auch 638) gedeutet werden. Die «Bedro-
hungsangst» der Christen gegeniiber den Juden hat bis in die Gegenwart sehr reale und
sehr theologische Griinde: Es geht um das «Bedrohtsein» des trinitarischen Glaubens
der Christen durch den Monotheismus und die Erwidhlungsgewissheit der Juden! Die
darin liegende Anfechtung fiir die Christen ist in den Briefen des Paulus ebenso virulent
wie in den spaten Judenschriften Luthers, und sie bleibt auch noch in den DC-Tiraden
tber ein «entjudetes Christentum» erkennbar. Ja, es gibt sogar manche Anzeichen da-
fir, dass auch in bestimmten Segmenten des gegenwiirtigen christlich-jliidischen Ge-
sprachs dieses Bedrohungsgefiihl latent weiterwirkt. Die «Judaisierenden» bleiben ein
Dauerproblem der Kirche durch die Jahrhunderte hindurch bis in unsere Tage, fiihlt
sich diese doch durch solche Stromungen in ihrem innersten Kern so angegriffen, dass
sic die «Judaisierenden» nur in den Bereich des Ketzertums verweisen kann. Der im
wahrsten Sinn des Wortes todliche Ernst, mit dem diese Auseinandersetzung von der
Kirche gegeniiber der Synagoge gefiihrt wurde und wird, resultiert aus der Gewissheit,
dass es hier in zentraler Weise um nicht weniger als das zeitliche und ewige Heil geht.

In einem sechsten Kapitel «Ikonographie des Judenthemas bis zum 4. Laterankon-
zil im Jahr 1215. Bildquellen und Bildinterpretationen» greift Schreckenberg eine The-
matik auf, von der er Teilaspekte bereits in dem Aufsatz «Vernunftlose Wesen? Zum Ju-
denbild frithscholastischer Apologeten des 12. Jahrhunderts und zum Christentumsbild
zeitgenossischer judischer Autoren» (P. Freimark/ H. Richtering [Hg.], Gedenkschrift
fiir Bernhard Brilling [= Hamburger Beitriage zur Geschichte der deutschen Juden 14],
Hamburg 1988, S. 14-76) behandelt hat. Zutreffend konstatiert der Autor: «Die Bilder
geben nicht nur eine dem literarischen Bereich parallele und ebenbiirtige Auslegungsge-
schichte wichtiger einschldgiger Bibelstellen, sondern ermdglichen oft tiefe Einblicke in
die Problemzonen der Geschichte der christlich-jiidischen Beziechungen» (S. 25). Eine
kritische Musterung der frithchristlich-byzantinischen Belege, die Schreckenberg ausge-
wihlt hat, zeigt allerdings, wieviel Arbeit auf diesem Feld noch zu leisten sein wird. So-
weit ich sehe, ist das Thema der bewussten Darstellung von Juden in der spatantiken
Kunst bisher iberhaupt noch nicht systematisch behandelt worden. Um ihm gerecht zu
werden, diirfte sich die Untersuchung allerdings keineswegs nur auf die frithchristlichen
Denkmale konzentrieren; ebenso wichtig wiren die Zeugnisse der spatantik-jidischen
Kunst, wie sie uns in besonders eindrucksvoller Weise in den Fresken der Synagoge von
Dura Europos (um 250) lberliefert worden sind. Kaum zu umgehen wire dann aber

54



auch eine Uberpriifung der mittelalterlich-jiidischen Buchillustration, in der sich auf
eine bis heute nicht befriedigend geklirte Weise spitantik-jiidische Muster erhalten ha-
ben. Keinesfalls wird man also den Kreis der zu behandelnden Denkméler auf Darstel-
lungen von Ecclesia und Synagoga begrenzen diirfen.

Ein besonderes Anliegen verfolgt Schreckenberg mit der Ausarbeitung von Grund-
zligen einer Geschichte des Judenhuts, an deren Anfang er die sogenannte phrygische
Miitze setzen mochte, mit der in der friithchristlichen Kunst z.B. die drei Jiinglinge im
Feuerofen, gelegentlich Daniel in der Lowengrube und regelméssig die drei Magier aus
dem Orient ausgestattet werden. Schreckenberg schliesst daraus, dass der Hinweis auf
die «orientalische Heimat» die Pointe von phrygischer Miitze und dann eben auch des
Judenhuts (pileus cornutus) gewesen sei: «Es entsteht schon lange vor 1215 ein okziden-
tales Fremdenbild der Juden als Orientalen; sie sind sozusagen die alieni ab oriente» (S.
632).

Diese Schlussfolgerungen sind in mehrerlei Hinsicht zu bezweifeln. Erstens uiber-
zeugt der Zusammenhang von phrygischer Miitze und Judenhut keineswegs. Schrek-
kenberg spricht ja selber sehr charmant von der «Nachgeschichte der phrygischen Miit-
ze uber die Jakobinermiitze bis hin zur Kopfbedeckung des mitteleuropdischen Gar-
tenzwerges» (S. 633), in die der hochmittelalterliche Judenhut sich nun einfach nicht
einpassen lisst. Alle derartigen Ableitungsversuche hatten sich aber schon dann als ge-
genstandslos erwiesen, wenn die jiidischen Bildquellen studiert worden wiren, wie sie
uns etwa von Mendel Metzger in seinem grossen Werk «La Haggada enluminee. I: Etu-
de iconographique et stylistique des manuscrits enluminés et décorés de la Haggada du
XIIIe au XVlIe siecle» (Leiden 1973) zuginglich gemacht worden sind. Da ldsst sich
namlich bereits feststellen, dass der Judenhut offensichtlich judischerseits auf keinerlei
Aversion stiess. In ihrem Buch «Jiidisches Leben im Mittelalter nach illuminierten he-
braischen Handschriften vom 13. bis 16. Jh.» (Fribourg/Wirzburg 1983) haben Théreése
und M. Metzger das Problem des Judenhuts dann expressis verbis abgehandelt (vgl.
dort S. 147f.) und liberzeugend nachgewiesen, dass diese Hutform eine von den Juden
selbst gewidhlte gewesen sein muss, die erst sekundér von christlicher Seite zum Zwangs-
kennzeichen der Juden gemacht wurde.

Wenn hier zu einzelnen Punkten Anfragen formuliert wurden, so sollen diese letz-
tlich nur den Respekt bezeugen, mit dem ich auch dieses Buch Schreckenbergs studiert
habe. Es bleibt zu hoffen, dass der Verf. uns auch noch mit einem dritten Band be-
schenkt, in dem die Entwicklungslinien bis in das 16. Jh., das Zeitalter der Reformation
also, ausgezogen werden. Mit der Erfindung der Buchdruckerkunst und der damit ver-
bundenen Vermehrung der literarischen Produktion ganz allgemein (Flugbétter!), der
Entwicklung eines neuen Weltbildes in der Epoche der Renaissance und der konfessio-
nellen Aufspaltung der abendlindischen Christenheit geriit dann allerdings auch das Ju-
denthema in so vielfiltige Beziige, dass eine chronologische, katalogartige Darstellung
diesen gewandelten Verhiltnissen nicht mehr gerecht zu werden vermag.

P. Maser

Christoph Drége, GIANNOZZO MANETTI ALS DENKER UND HEBRAIST,
Frankfurt/Bern/New York/Paris: Verlag Peter Lang 1987 (= Judentum und Umwelt,
Bd. 20), V + 234 S.

Die italienische Renaissance zihlt zu den Epochen der europiischen Geistesge-
schichte, deren Schrifttum nur sehr liickenhaft bekannt und erforscht ist. Einem Autor
dieser Zeit, dem Florentiner Politiker und Gelehrten Giannozzo Manetti, widmet sich
Droge in seiner Bonner religionswissenschaftlichen Dissertation von 1983. Wie aus der

55



Einleitung des Buches hervorgeht, war Manetti (geb. 1396 in Florenz, gest. 1459 in Nea-
pel) lange Jahre im Dienst seiner Heimatstadt titig und wurde mit schwierigen diploma-
tischen Missionen betraut. Er hinterliess ein umfangreiches literarisches Werk, das ne-
ben historischen und biographischen Schriften auch Aristotelesiibersetzungen sowie
philosophische und biblische Studien umfasste. Nach seinem Tod im neapolitanischen
Exil geriet Manetti immer mehr in Vergessenheit. Erst im 19. und 20. Jahrhundert be-
gannen Historiker und Theoretiker der Renaissance wie Jakob Burckhardt, Giovanni
Gentile und Eugenio Garin, das bis heute noch weitgehend ungedruckte Material zu
sichten und zu erforschen. In der Zwischenzeit liegen verstreute historische und syste-
matische Untersuchungen zu Manetti vor, auch wurden einige seiner Werke erstmals
gedruckt; dennoch bleiben viele Fragen inhaltlicher und biographischer Art nach wie
vor offen, wie Droge in seinem Forschungsiiberblick ausfiihrt (7-13).

Angesichts dieses Forschungsstandes und der fiir die Analyse von Renaissancetex-
ten ohnechin notwendigen interdisziplindren Kenntnisse erscheint die Beschrinkung
Droges auf die biblisch-hebraistischen wie auf die systematischen Aspekte von Manettis
Opus als sinnvoll. Damit sind die Themen der beiden grossen Abschnitte des Buches be-
stimmt. Im ersten («Giannozzo Manettis Auseinandersetzung mit dem Judentum und
seine hebriischen Studien», 14-93) behandelt der Verfasser zunichst die wenigen Vor-
ginger Manettis, die sich im Mittelalter und in der Friihrenaissance mit der hebriischen
Sprache und der hebriischen Bibel beschiftigten. Zu erginzen ist hier etwa, dass Dante
seine Auffassung vom Hebriischen als Ursprache der Menschheit (De vulgari eloquen-
tia I, vi, 5-7) im Paradiso (XXVI. 124ff.) revidierte. — Manettis Zeitgenossen unter den
Florentiner Humanisten (Salutati, Bruni, Bracciolini) zogen der unbekannten hebrii-
schen Sprache, die sie zum Teil aus dsthetischen Griinden ablehnten, das damals genau-
so unbekannte klassische Griechisch vor (zu dessen Lehre sie tibrigens Manuel Chryso-
loras aus Konstantinopel nach Florenz einluden). Manetti dagegen widmete sich beiden
Sprachen und erhicelt durch den gebildeten Juden fmmanuel ben Abraham, mit dem er
uber Jahre in engem Kontakt und Austausch stand, Unterricht in Hebriisch. Aus-
serdem lernte er auf diese Weise die jlidischen Bibelkommentare kennen, u.a. die von
David Kimchi, Raschi und Ibn Esra. Zusammen mit der Biblia Hebraica waren diese
Werke Bestandteil von Manettis noch teilweise erhaltener Bibliothek.

Die Orientierung an den philologisch geschulten jidischen Exegeten veranlasste
Manetti zu Studien in derselben Richtung. Wahrscheinlich dem Beispiel seines jiidi-
schen Lehrers folgend, fertigte er eine Ubersetzung des Psalters aus dem Hebriischen
ins Lateinische an. Motiv fiir eine solche Arbeit war die Korrekturbediirftigkeit der im
Umlauf befindlichen Vulgatatexte, sicherlich aber auch das Interesse an einer in klassi-
schem Latein abgefassten Ubersetzung aus den Quellen. Drége dokumentiert dies an-
hand einer Gegeniiberstellung von Psalmtexten in den Ubersetzungen des Hieronymus,
Manettis und Immanuel ben Abrahams (42-50). Eine etwas ausfiihrlichere Darstellung
der Vergleichsgrundlagen sowic Angaben zum von Droge angenommenen Sinn der je-
weiligen Ausdriicke kénnten zur Nachvollziechbarkeit dieses zweifellos wichtigen Ab-
schnittes wesentlich beitragen. Auch die Behandlung von Manettis «Apologeticus», der
Verteidigung und Rechtfertigung der Psaltertibersetzung, ldsst Fragen offen. Das Ver-
hiltnis zwischen den tibersetzungshistorischen und -theoretischen Erdrterungen und den
unerwarteten Angriffen auf die Juden bleibt ungeklirt. Sollte Manetti, der jahrelang
enge Beziechungen zu Juden hatte und nun unter dem Schutz seines Gonners Alfons’ V.
in Neapel lebte, solche Beschuldigungen tatsidchlich aus diplomatischen Griinden for-
muliert haben? Und vor wem musste er in dieser Situation in einem besseren Licht ste-
hen? Besser herausgearbeitet ist dic Ambivalenz zwischen Mission und Toleranz, die das
Werk «Adversus ITudaeos et Gentes» bestimmt, wobei fiir uns heute eine Diskrepanz
zwischen Manettis biblischem Quellenstudium mit Unterstiitzung durch jidische In-

56



formanten und seiner Abwertung der jliidischen Religion besteht. Hat sich hier die tliber-
kommene antijidische Polemik doch durchgesetzt?

Einen weitgehend unbekannten Aspekt bietet am Ende des ersten Abschnitts der
Exkurs uber die Frage, welche (auch schriftlichen) Informationen tber sich selbst die
Juden im Mittelalter an Nichtjuden weitergeben durften (86-89). Denn davon sind — we-
nigstens zum Teil — das Wissen, aber auch die Vorurteile abhingig, die in dieser Zeit
iber die Juden bestanden. — Der zweite grosse Abschnitt, dessen Inhalt hier nur kurz
angedeutet werden soll («Giannozzo Manettis denkerisches Werk», 94-137), behandelt
das Thema der Menschenwiirde und des Vorrangs des Menschen in der Schépfung. Da-
mit richtete sich Manetti gegen die weit verbreitete Theorie der miseria conditionis hu-
manae und wurde zugleich Vorbereiter eines anthropozentrischen Weltbilds. Abschlies-
send erfolgt der Versuch einer Synthese, die Manettis Werk aus seinem Menschenbild
zu erkldaren sucht (138-142).

Ein paar Erginzungen und Korrekturen: Unter dem Namen Lyranus verbirgt sich
der mittelalterliche Exeget Nikolaus von Lyra (56). — Die Legende iiber die Entstehung
der Septuaginta geht auf den Aristeasbrief, nicht auf Eusebius, der sie iibernahm, zu-
riick (57). — Das S. 122 aufgefiihrte Zitat stammt aus Kohelet 12,3. — Die Theorie vom
Vorrang der Theorie bzw. Kontemplation vor der Praxis hat ihre Urspriinge bei Platon
und Aristoteles (122) —. Bedauerlich sind ferner die zahlreichen Schreibfehler in der
Druckvorlage und die oft unvollstindigen Literaturangaben. — Auch wenn viele ange-
schnittenen Fragen eine eingehendere Behandlung bendtigen, ist Droge fiir seine Ein-
fiihrung in das Werk des fast vergessenen Renaissanceautors zu danken. Es wire zu
wlnschen, dass nach den umfangreichen Handschriftenstudien auch Manettis Psalmen-
ibersetzung in einer kritischen Ausgabe zuginglich gemacht wiirde.

E. Bons

Hans-Martin Kirn, DAS BILD VOM JUDEN IM DEUTSCHLAND DES FRUHEN
16. JAHRHUNDERTS - DARGESTELLT AN DEN SCHRIFTEN JOHANNES
PFEFFERKORNS, Tiibingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1989 (= TSMJ 3), VIII,
253 S. Ln. DM 118,-.

Mit seiner Untersuchung, seiner Tiibinger Diss. theol. von 1983/84 in {iberarbeite-
ter Gestalt, will Vf. «einen Beitrag zu einem besseren Verstandnis des Verhiltnisses von
Antijudaismus und Antisemitismus am Ende des Spiétmittelalters leisten», wobei der Be-
griff Antijudaismus hier «die Bezeichnung der in christlicher Sicht unumginglichen
theologischen Auseinandersetzung mit dem Judentum (missionarische Bemiithungen ein-
geschlossen)» ist, wihrend «der Begrift des Antisemitismus im mittelalterlichen Kontext
hauptsichlich auf die propagierten Vorstellungen und Massnahmen judenfeindlicher
Art konzentriert bleiben» sollte, «die den liberkommenen Inferiorititsstatus der Juden
in der christlichen Gesellschaft aufgrund kollektiver Urteile weiter zu verschlechtern
suchten» (S. 3). Um diesen Beitrag leisten zu kénnen, hat Vf. die von dem getauften Ju-
den Josef/Johannes Pfefferkorn veroffentlichten Flugschriften gewihlt, da sie, «im Zu-
sammenhang gelesen und zeitgeschichtlich interpretiert, einen Einblick in die verschie-
den gestalteten, zum Teil in Spannung oder Widerspruch zueinander stehenden spatmit-
telalterlichen Vorstellungen vom Juden, wie sie vom Konvertiten rezipiert und verbrei-
tet wurden», gestatten (S. 1). Von der iiblichen Betrachtungsweise, die Werk und Wir-
ken Pfefferkorns «allein aus dem seit der Kontroverse mit dem grossen Hebraisten und
Humanisten Johannes Reuchlin bevorzugten Blickwinkel der “Dunkelminnerbriefe™»
sicht, setzt sich Vf. damit bewusst ab (S. 2), was freilich nicht heisst, dass die genannte
Kontroverse fiir Vf. hier belanglos wire; im Gegenteil, er bezieht sie sehr wohl in seine

¥



Untersuchung ein, dabei freilich gehorig zwischen dem Streit um die Sache (S. 121ff.)
und dem Streit um die Person resp. zwischen den beiden Personen (S. 167ff.) unterschei-
dend.

Von dem angedeuteten Ansatz herkommend, ist es Vf. in seiner sorgfiltig abwi-
genden Analyse der Schriften Pfefferkorns (Zusammenstellung S. 201-204) gelungen,
tatsidchlich eine neue Sicht der Typisierungen des Juden in der antijiidischen Agitation
und deren sozialer Funktionen zu gewinnen (S. 17-120). Demnach sind im Falle Pfeffer-
korns treibende Kraft der antijiidischen Aktivitdten der «Versuch, dem Bild vom ge-
tauften als einem fiir Kirche und Gesellschaft besonders gefihrlichen Juden zu entkom-
men», und damit verbunden der Rechtfertigungsdruck, unter dem er als Konvertit per-
manent lebte. Zugleich aber lassen sich die in der Offentlichkeit verbreiteten Bilder vom
Juden nach Meinung des Vf.s auch «als Spiegelbilder einer fraglich gewordenen christli-
chen Existenz lesen» (S. 189), wie die reformatorische Polemik etwa in der Ubertragung
dieser «Typisierungen antijiidischer Agitation ebenso auf Papst und Moénchtum» be-
zeugt (S. 191). Auf ndhere Einzelheiten, die dies zu dokumentieren geeignet wiren, kann
hier nicht eingegangen werden, so anregend das Buch insgesamt auch ist. Zitiert hinge-
gen seien die fiinf Fragen, die Vf. bei der Erhebung des Judenbildes, wie er es rekon-
struiert hat, geleitet haben:

«1. Die Frage nach der Begriindung des Interesses an den Juden. Welche Rolle
spielen missionarische Hoffnungen, endzeitliche Vorstellungen, innerkirchliche Front-
stellungen, aktuelles Krisenbewusstsein und Gesellschaftsanalysen?

2. Die Frage nach den Mitteln der Auseinandersetzung und den Elementen ihrer
Legitimation. In welchem Verhéltnis stehen Mission, Kirchenzucht und Kirchenschutz?

3. Die Frage nach den Vorstellungen vom Juden im einzelnen. Wie werden die Ju-
den als kollektive Grosse und als einzelne wahrgenommen und wie erscheint insbeson-
dere der Konvertit in diesem Zusammenhang?

4. Die Frage nach den angestrebten Zielen und den erreichten oder erreichbar er-
scheinenden realen Verdnderungen des Status der Juden in der Gesellschaft. Wie wirkt
sich die jeweilige Konstellation auf die Situation der Juden aus?

5. Die Frage nach der jlidischen Sicht der Existenz im Exil. Wie wird die christliche
Welt in den jeweiligen Zusammenhéngen wahrgenommen? (S. 196).

Ob sich diese fiinf Fragen indessen, wie Vf. hofft, auch «in der Beurteilung weiterer
Stimmen zur sog. Judenfrage» berlicksichtigen und anwenden lassen, wird im gegebe-
nen Falle zu priifen sein. Dass sie im Hinblick auf Pfefferkorns Schriften, nicht nur fir
«Der Juden Spiegel» (der im Anhang S. 205-230 abgedruckt ist), gewinnbringend zu
stellen sind, hat Vf. mit seiner Untersuchung iiberzeugend bewiesen.

S. Schreiner

Maurice-Ruben Hayoun, LA PHILOSOPHIE ET LA THEOLOGIE DE MOISE DE
NARBONNE (1300-1362), Tibingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1989 (= TSMIJ 4),
XXI, 320 S. Ln. DM 168.,-.

Nachdem sich M.R. Hayoun bereits durch seine in derselben Schriftenreihe er-
schienene kommentierte Teiledition von Moshe Narboni’s Kommentar zum Moreh ha-
nebhukhim des Moshe b. Maimon als ein profunder Kenner der theologischen und phi-
losophischen Gedankenwelt Moshe Narboni’s ausgewiesen hat (vgl. Judaica 44 [1988],
S. 109), hat er es in seinem neuen Buch nun unternommen, eine Gesamtdarstellung eben
dieser theologischen und philosophischen Gedankenwelt Moshe Narboni’s vorzulegen.
Das Ergebnis ist eine in jeder Hinsicht beeindruckende Leistung.

58



Moshe b. Josua Narboni — Moritz Steinschneider nannte ihn einst den «letzten her-
vorragenden Freigeist der jidischen Religionsphilosophie des Mittelalters bis zur Re-
naissance» — bewegte sich in seinem Denken ganz in den Bahnen des islamischen Aristo-
telismus und hat seinen Platz in der Philosophiegeschichte als Vertreter des jiidischen
Averroismus zugewiesen bekommen, ganz zu Recht tibrigens. Und mit einer sorgfiltig
vorgenommenen Prizisierung dieser Platzzuweisung beginnt Vf. denn auch seine Ab-
handlung, indem er in Teil I, Kap. 1 zunéchst das theologie- und philosophiegeschichtli-
che Umfeld und damit die geistesgeschichtlichen Voraussetzungen fiir Moshe Narboni’s
Denken beschreibt, und zwar ebenso im Blick auf die jiidische wie auf die islamische
Tradition (S. 3-60), wobei der Maimonidismus hier den breitesten Raum einnimmt, ja
einnchmen muss. Im Kap. 2 hat Vf. die biographischen Angaben zu Moshe Narboni zu-
sammengefasst (S. 61-64), und in Kap. 3 werden der Reihe nach die Werke Moshe Nar-
boni’s, auf die sich dann die Rekonstruktion seines Gedankengebiudes stiitzt, im einzel-
nen vorgestellt (S. 65-84). Dabei fillt auf, dass Moshe Narboni seine Lehren fast zur
Ginze in Gestalt von Kommentaren resp. Superkommentaren zu einzelnen biblischen
Texten (Klgl, Ijob), vor allem aber zu Werken arabisch-islamischer Denker (in erster Li-
nie Ibn Ruschd/Averroes, Ibn Tufayl, Ibn Bagga und Ibn Sina/Avicenna) sowie des
Maimonides, aber auch der Mystik vorgetragen hat.

Die drei Kapitel des Teils II sind der Gottesfrage (S. 87f1.), der Attributenlehre (S.
96ff.) sowie dem Problem des Verhiltnisses von gottlichem Willen und géttlichem Wis-
sen (S. 103ff.) gewidmet. In Teil III diskutiert Vf. das Problem von Geschaffenheit (S.
127ff.) oder Ewigkeit der Welt (S. 140ff.) und Narboni’s Kommentar zur Schopfungsge-
schichte (S. 148ff.). Teil IV befasst sich mit der Lehre von den Intellecten (S. 167ff.), ins-
besondere des intellectus agens (S. 186ff.) und der diesbeziiglichen Auseinandersetzung
mit Ibn Ruschd und Ibn Tufayl. Der Teil V enthilt zunédchst ein Kap. tiber die Seelen-
lehre Narboni’s (S. 197ff.) und das Problem der Méglichkeit der Verbindung der Seele
mit dem intellectus agens (S. 201ff.), einschliesslich der Frage der Immortalitdt. Kap. 3
gilt dem Problemkreis Theodizee und Providentia (S. 215ff.), darin eingeschlossen Nar-
boni’s Kommentar zu Klgl und Ijob. Mit dem Problem des freien Willens, des Determi-
nismus und der Kontingenz in der Auseinandersetzung zwischen Abner von Burgos und
Narboni befasst sich Vf. in Kap. 4 (S. 231ff.). Kap. 5 «La politique» (S. 242ff.) geht der
Frage nach der hochsten Gliickseligkeit nach. Spezifisch jiudische Themen werden
schliesslich in Teil VI diskutiert, in Kap. 1 zunidchst Narboni’s Vermittlung zwischen Ju-
dentum und Averroismus (S. 253ff.), in Kap. 2 das Phinomen der Prophetie und das
Prophetentum des Mose (S. 257ff.), in Kap. 3 das Problem der Wunder in der Bibel (S.
267ff.) und in Kap. 4 schliesslich die «interprétation politique de la Tora», der Sinn und
die Begrindung der religiosen Gebote und das Gebet (S. 274ff.). — In einem Epilog stellt
Vf. einige Urteile iiber Moshe Narboni, wie sie im Laufe der Philosophiegeschichte ge-
fallt worden sind, zusammen (S. 289ff.). Eine Bibliographie (S. 301-315) und ein Index
der Namen (S. 317-320) schliessen den Band ab.

Wie oben schon gesagt, Hayouns Buch ist eine beeindruckende Arbeit. Ihr zugrun-
de liegt nicht nur ein sehr griindliches Studium der Schriften Moshe Narboni’s, der
edierten Werke ebenso wie der bis heute inedierten, nur handschriftlich {iberlieferten
Texte, sondern gleichermassen eine solide Kenntnis der mittelalterlichen jiidischen und
arabischen philosophischen und theologischen/religionsphilosophischen Literatur und
ihrer Probleme einschliesslich der ihrer Erforschung gewidmeten wissenschaftlichen Ab-
handlungen des 19. und 20. Jh. Darauf aufbauend hat Vf. nicht nur ein interessantes
und in vielfacher Hinsicht anregendes Buch geschrieben, sondern damit zugleich ein
Kapitel Philosophiegeschichte aufgehellt, das bislang lingst nicht die Aufmerksamkeit
gefunden hat, die ihm seiner Bedeutung geméss zukommt.

S. Schreiner

59



Dan Cohn-Sherbok, HOLOCAUST THEOLOGY, London: Lamp Press 1989, 132 S.

Cohn-Sherbok zeichnet den Weg nach, den die judischen Holocaust-Bedenker bis
heute gegangen sind; er kritisiert ihre Um- und Irrwege und versucht neue Denkrichtun-
gen aufzuzeigen. Das bisherige jlidische Holocaust-Denken bewegte sich laut Cohn-
Sherbok etwa in folgendem Rahmen:

. Wir Juden diirfen Hitler keinen posthumen Sieg ermdglichen, sondern miissen
leben, weiterleben in Isracl und in der Diaspora. Die Juden «are committed to Jewish
survival in the face of the tragedy of the death camps» (Emil Fackenheim: 43-55; zit. 43).

2. Unsere jlidische Toratreue und Ethik miissen erncuert werden, denn unsere Assi-
milation und Toravernachldssigung haben den Holocaust mitverursacht (Bernhard
Macza, Ignaz Maybaum: 15-42).

3. Als total Verfolgte und beinahe Ausgeloschte haben wir die Anwilte und Helfer
aller Verfemten und Unterdriickten in der Welt zu sein (befreiungstheologischer Ansatz:
Marc Ellis: 104-118).

4, Unser Gottesverstindnis und -verhidltnis muss auf eine neue Grundlage gestellt
werden. Der sein Volk bevorzugende und stets beschiitzende und befreiende Gott der
judischen Tradition kann seit Auschwitz nicht mehr angenommen werden. Gott ist als
verhiillter, nur in seiner Abwesenheit anwesender Gott zu betrachten (Eliezer Berkovitz:
56-67), als ein mysterium tremendum, das nichts mit dem Holocaust zu tun hat (Arthur
A. Cohen: 68-79), oder als toter Gott, der in der Geschichte nicht (mehr) handelt. Der
Glaube an sein volkszugewandtes Wirken ist damit ebenfalls gestorben (Richard Ruben-
stein: 80-91).

5. Seit Auschwitz hat die judische religiose Haltung ein Protest, teilweise ein Sar-
kasmus zu sein: gegen den die Juden im Stiche lassenden, schuldig gewordenen Gott, ge-
gen die Judenverfolger und gegen die Theodizee des normativen Judentums (Elie Wie-
sel: 92-103).

Im Schlusskapitel legt Cohn-Sherbok dar, dass keine dieser Thesen befriedigt. Zu
viel Inkonsistentes findet sich darin. Ausserdem richten sie sich entweder gegen den tra-
ditionellen jiidischen Glauben, gegen das friedliche Zusammenleben der Juden mit den
Volkern oder gegen die Freiheit der Meinungen innerhalb des Judentums. Nach Cohn-
Sherbok muss man — wenn man jidisch-gliaubig bleiben will — auch an ein volles, unver-
lierbares Leben nach dem Tode glauben. Blosser Glaube an die Unsterblichkeit der See-
le genuigt nicht.

Man kommt mit Bibel, Tradition und modernen Lebensbedingungen nur einiger-
massen ins Reine, wenn geglaubt wird, dass sich Gott der Gemordeten und Geschunde-
nen nach dem Tod annimmt und ihnen als Ausgleich fir ihr unmenschliches Los und
als Belohnung fiir ihre Treue ein volles und unverlierbares Leben schenkt.

Die Darlegungen Cohn-Sherboks sind ubersichtlich. Es handelt sich um einen
wichtigen forschungsgeschichtlichen Beitrag. Leider werden die Auffassungen der jidi-
schen Holocaust-Bedenker oft ohne Quellenangaben zitiert. Interessant ist fiir den Re-
zensenten, dass der Weg zur Hoffnung an Auferstehung und nachheriges volles Leben
der Mértyrer im 2./1. Jh. v. Chr. dhnlich verlief, wie dies Cohn-Sherbok fiir das 20. Jh.
darstellt. Der in Dan 12,2f., 2 Makk 7 und den Psalmen Salomonis (um 40 v.Chr.) be-
zeugte Auferstehungsglaube ist von der inneren Einsicht her verstiandlich, dass die Hin-
mordung der Glaubenstreuen und die biblische Offenbarung nur ertraglich sind, wenn
eine Auferstchung zum vollen Leben in Gemeinschaft bei Gott angenommen wird.

C. Thoma

60



	Rezensionen

