
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 46 (1990)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Aryeh Kasher, JEWS, IDUMAEANS, AND ANCIENT ARABS - RELATIONS OF
THE JEWS IN ERETZ-ISRAEL WITH THE NATIONS OF THE FRONTIER
AND THE DESERT DURING THE HELLENISTIC AND ROMAN ERA (332
BCE - 70 CE), Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Sicbeck) 1988 TSAJ 18), XIX, 264 S.

8°. Ln. DM 118,-.
Nach seinem umfangreichen Band «The Jews in Hellenistic and Roman Egypt»

(1985; vgl. Judaica 42 [1986], S. 104) liegt nun die zweite gewichtige Arbeit des Autors
in englischer Ausgabe vor. Wie dem Untertitel bereits zu entnehmen ist, unterzieht Vf.
in ihr die Beziehungen der Juden im Lande Israel zu ihren arabischen Nachbarn, d.i. zu
den Idumäern/Edomilern, den Nabatäern und den Ituräern et vice versa einer eingehenden

Analyse. Der Zeitraum, innerhalb dessen sich die Analyse bewegt, ist mit dem
Eroberungszug Alexanders des Grossen, also dem Beginn der Hellenisierung des Vorderen
Orients, und dem jüdisch-römischen Krieg der Jahre 66-70 umrissen. Nach einer kurzen
Einleitung, in der Vf. die Einwanderung der drei arabischen Völkerschaften in den
Bereich von Eretz-Israel resümiert und anhand von Kartenskizzen verdeutlicht, also die
geschichtlichen Voraussetzungen des zu untersuchenden Problems charakterisiert,
analysiert er in den fünf folgenden Kapiteln, wie sich die im Untertitel seiner Arbeit
genannten Beziehungen im Wandel der Geschichte entwickelt haben. Vf. geht dabei streng
chronologisch vor, die Zäsuren - und damit Kapitelabgrenzungen - werden durch
jeweilige Thron- resp. Oberherrschaftswechsel markiert.

Die Darstellung basiert auf souveräner Kenntnis und subtiler Durchdringung der
zur Verfügung stehenden Quellen, die freilich in sich schon ein Problem bilden, auf das
Vf. gleich im Vorwort (S. XVIIIf.) zu sprechen kommt; denn wir haben weder von den
Nabatäern noch von den Ituräern noch von den Idumäern/Edomitern eine eigene
Historiographie, sondern sind fast zur Gänze auf das angewiesen, was Flavius Josephus in
seinen Werken von der Geschichte der drei Völkerschaften uns überliefert hat. Josephus
aber hat jüdische, nicht nabatäische, nicht ituräische und nicht idumäische Geschichte
geschrieben! Und das archäologische Material, das wir aus der hellenistisch-römischen
Zeit von den arabischen Nachbarn der Juden in Eretz-Israel haben, genügt für sich
genommen bei weitem nicht, um einen geschichtlichen Prozess auch nur umrisshaft zu
rekonstruieren, wenngleich es immerhin punktuell geeignet ist, Nachrichten oder aus
Nachrichten gezogene Folgerungen zu erhärten, gelegentlich freilich auch in Zweifel zu
ziehen.

Das Bild, das Vf. von den Beziehungen zwischen den Juden in Eretz-Israel und
ihren arabischen Nachbarn im Ergebnis seiner sorgfältigen Untersuchungen entwirft, ist
ebenso interessant wie facettenreich und in wenigen Sätzen nicht annähernd zu beschreiben;

denn sowohl im Verhältnis von Juden und Idumäern als auch von Juden und
Ituräern und Juden und Nabatäern zueinander haben sich im untersuchten Zeitraum
grundlegende Wandlungen vollzogen, die Vf. im einzelnen anschaulich nachzeichnet.
Dabei sind die Wandlungen im jüdisch-nabatäischen Verhältnis wohl am grössten gewesen:

Aus «close friendship and cooperation in the days of the early Hasmonaeans» wurden

in nur einer Generation, nämlich unter der Herrschaft Alexander Jannai's, «enmity
and bloodshed», die auch durch die «Heiratspolitik Herodes' des Grossen» nicht wieder
korrigiert werden konnten. Nicht viel weniger einschneidend, wenn auch in anderer
Richtung, waren die Veränderungen in den jüdisch-idumäischcn/edomitischen
Beziehungen: Waren die Edomiter/Idumäer am Beginn des untersuchten Zeitraums «the

47



symbols of evil in Biblical literature», so waren sic am Ende «involved and integrated to
the fullest degree within Jewish society» und unterstützten «enthusiastically and in large
numbers» die Juden in ihrem Kampf gegen Rom (S. 206). Die einzige «bitter fruit», die
die Idumäer im kollektiven Gedächtnis der Juden hinterlassen haben, war die
Herrschaft des Hcrodes, dessen «harsh tyranny and complete subservience to the
Romans left a deep wound in the heart of the Jewish nation and in consequence, an
abysmal hatred for him, his offspring and for Rome», der dann seinen bündigen
Ausdruck «in the transposition of the name "Edom" (as a symbol of evil) to the power of
Rome» gefunden hat (S. 207). Dass das der Zeit des Hcrodes gewidmete Kapitel das

längste Kapitel des Buches ist (S. 126-174), ist übrigens alles andere als zufällig; war
doch die Herrschaft des Hcrodes in mancher Hinsicht im Blick auf das Thema des
Buches eine Wende-Zeit.

Gegenstand der Untersuchungen des Vf. sind die Beziehungen der Juden in Eretz-
Israel zu ihren arabischen Nachbarn in einer bestimmten geschichtlichen Epoche. Mancher

Leser des Buches mag daher angesichts des Nahost-Konfliktes in unseren Tagen
versucht sein, nach Analogien Ausschau zu halten. Dies befürchtet jedenfalls Vf. Mit
Nachdruck betont er deswegen sogleich auf der ersten Seite seines Buches, dass sich
Geschichte nicht nur nicht wiederholt, sondern dass jeder, der solcherart Analogieschlüsse
zieht, «errs and misleads others. It seems the great majority of those who do this are
politicians with pretensions of basing their opinions on so-called experience of the past
and the lessons it teaches. This is a misleading deception, for each and every historical
period should and must be judged only by its own standards; similarities and conclusions

arc not to be transposed from one era to another, even if on the face of it there is

a superficial resemblance between them» (S. VI I).
Vf. hält sich in seiner Darstellung streng an sein Thema. Sein Buch ist keine

Gesamtdarstellung der Geschichte des Nahen Ostens in hellenistisch-römischer Zeit;
vielmehr setzt er die Kenntnis der allgemeinen Geschichte jener Zeit beim Leser voraus.
Für denjenigen freilich, der sich mit der allgemeinen Geschichte des Nahen Ostens in
hellenistisch-römischer Zeit beschäftigt, hält er eine Fülle von höchst wichtigen,
unverzichtbaren ergänzenden Informationen bereit, deren Bedeutsamkeit keiner näheren
Begründung bedarf. Hingewiesen sei hier am Ende nur noch auf die Appendices, zu denen
nicht nur eine sorgfällig zusammengestellte Bibliographie (S. 240-254) und Indices (S.
255-264), sondern ebenso eine Übersicht über die «Arab Rulers (Nabataeans and Itu-
raeans)» (S. 212f.) und ein Aufsatz zum Thema «Formation of Jewish Nationalism
among the Idumaeans» (S. 214-239) gehören, den I. Ronen zum vorliegenden Buch
beigesteuert hat. Darin zeigt er, dass trotz aller Integration in die jüdische Gesellschaft,
von der Kasher sprach, die Idumäer dennoch ihre «individuality as an ethnic-geographic

group» bewahrten; und wenn Josephus den Begriff «Idumäer» benutzt, dann ist er
nach Ronen im Sinne einer «Landsmannschaft» (Vf. bedient sich dieses deutschsprachigen

Ausdrucks im englischen Text!) zu verstehen.
S. Schreiner

Günter Stemberger, JUDEN UND CHRISTEN IM HEILIGEN LAND - PALÄSTINA

UNTER KONSTANTIN UND THEODOSIUS, München: C.H. Beck 1987, 298
S. Pb.

Erster Satz des Buches und damit zugleich auch der Ausgangspunkt der Untersuchungen

des Vf.s ist J. Parkes" Feststellung: «Judentum und Christentum sind bis auf
den heutigen Tag in vielfacher Weise Religionen des vierten Jahrhunderts.» So unbe-

48



streitbar es ist, dass das 4. Jh. ebenso für die Entwicklung des Christentums wie für die
weitere Entfaltung des Judentums und insbesondere für die weitere Gestaltung des

christlich-jüdischen Gegenübers von grundlegender Bedeutung gewesen ist, so ist die
gängige Ansicht, dass der Sieg Konstantins und vollends die Proklamierung des
Christentums als Staatsreligion im römischen Reich gleichbedeutend gewesen ist mit dem
Beginn der konsequenten Ausgrenzung und Unterdrückung der Juden im nunmehr
christlichen Reich, nach Meinung des Vf.s erst noch zu beweisen. Anliegen des Vf.s ist
es jedenfalls, diese gängige Ansicht kritisch unter die Lupe zu nehmen.

Die chronologischen Eckdalen der Abhandlung bilden die Jahre 324 das Jahr,
in dem Konstantin Alleinherrscher im römischen Reich wurde) und 438 das Jahr der
Veröffentlichung des Codex Theodosianus, der für immer die Abschaffung der zentralen

jüdischen Institution des Patriarchats festschrieb). Die Abhandlung selber ist sehr
übersichtlich gegliedert und umfasst folgende 10 Kapitel und einen "Ausblick": (1)
Verwaltung, Wirtschaft, Bevölkerung (S. 15-27). (2) Die Juden Palästinas unter Konstantin
(S. 28-48), (3) Kirchenbau und Christianisierung (S. 49-76), (4) Das christliche Pilgerwesen

(S. 77-104), (5) Synagogenbau (S. 105-131), (6) Der Aufstand gegen Gallus (S. 132-
150), (7) Julians Religionspolitik und Palästina (S. 151-174), (8) Die Samaritaner (S.
175-183), (9) Der jüdische Patriarch (S. 184-213), (10) Das Rabbinat (S. 214-236) und
(11) Ausblick (S. 237-251). In die Untersuchung einbezogen sind glcichermassen Ergebnisse

der archäologischen Forschung wie die literarischen Quellen, und zwar das in
Palästina entstandene rabbinische Schrifttum (Hauptquelle der Untersuchungen ist der
Palästinische Talmud, daneben die Midraschim zu Genesis, Leviticus, Hoheslied und
Klagelieder) ebenso wie die Schriften der zeitgenössischen Kirchenväter und der heidnischen

Autoren.

Das sorgfältige, unvoreingenommene Neulesen der Quellen und die kritische
Auseinandersetzung mit der herangezogenen umfangreichen Sekundärliteratur - von der im
Literaturverzeichnis (S. 285-288) nur eine Auswahl aufgelistet ist - lassen Vf. manche
Korrektur, mindestens manche Modifizierung an gängigen Beurteilungen geschichtlicher

Ereignisse und Daten, und damit an überlieferten Gelehrtenmeinungen, anbringen.
Einen «ständigen Dialog», der nicht selten in offenen Widerspruch mündet, führt Vf.
mit M. Avi-Yonah's «Geschichte der Juden im Zeitalter des Talmud» (1962), dessen

Darstellung ja bis dato jedenfalls weitgehend das Bild vieler von der genannten Epoche
bestimmt hat. Insgesamt sind nach Vf.s sehr differenziertem Urteil, das von unbelegten
und unbelegbaren Behauptungen ebenso frei ist wie von vorschnellen Verallgemeinerungen

und unzulässigen Vereinfachungen, und dem man sich anzuschliessen durchaus
bereit ist, die Verhältnisse so dramatisch, wie oft behauptet, sicher nicht gewesen; vielmehr
«ist im allgemeinen im 4. Jahrhundert eine friedliche Koexistenz von Juden und Christen

in weithin getrennten Lebensbereichen anzunehmen» (S. 131). Natürlich stimmt es,
«dass das Judentum Palästinas im 4. Jahrhundert zwar gewisse Einschränkungen
hinnehmen musste und durch das Vordringen des Christentums in die Defensive gedrängt
Worden ist»; hinzufügen muss man aber gleichwohl, dass es sich dennoch «gegen die
christliche Übermacht erstaunlich gut gehalten hat» (S. 237), ja halten konnte dank des
in den Codex Theodosianus aufgenommenen Grundsatzes: «Die jüdische Religion ist
durch keinerlei Gesetz verboten.» So lauten denn auch Vf.s letzte beiden Sätze: «Somit
ist die Geschichte des ersten christlichen Jahrhunderts in Palästina für die jüdische
Bevölkerung gewiss nicht immer leicht und erfreulich gewesen, doch besteht auch kein An-
lass für eine tränenreiche Leidensgeschichte. Die jüdische Tradition hat sich als stärker
und lebenskräftiger erwiesen, als ihr in damaliger Zeit und später oft zugetraut wurde»
(S. 251).

S. Schreiner

49



Peter Schüfer, KONKORDANZ ZUR HEKHALOT-LITERATUR, hg. in
Zusammenarbeit mit G. Reeg und unter Mitwirkung von K. Herrmann, C. Rohrbacher-
Sticker, G. Weyer und R. Otterbach, I: Aleph-Kaph, II: Lamed-Taw, Tübingen: J.C.B.
Mohr (Paul Siebeck) 1986/88, XII u. VI,732 S. TSAJ 12 u. 13), 4°. Ln. DM 235,- u.
DM 225,-.

In angesichts der zu ihrer Erarbeitung zu bewältigenden Probleme und des zu ihrer
Herausgabe zu meisternden Arbeitsaufwandes vergleichsweise kurzer Zeit liegt mit den
beiden hier anzuzeigenden Bänden nun die «Konkordanz zur Hekhalot-Literatur» vor,
deren Erstellung Hg. im Vorwort zur 1981 erschienenen «Synopse zur Hekhalot-Literatur»

(vgl. Judaica 38 [1982], S. 124-125) angekündigt hatte. Es ist dies eine Konkordanz
ohne Präzedenz, eine Leistung - um es gleich eingangs zu sagen -, für die man dem
Herausgeber und seinen Mitarbeitern ebenso wie dem Verlag zu grösstem Dank verpflichtet
ist.

Wie in der Synopse Handschriften ediert worden sind, so stellt die Konkordanz
den Versuch dar, eine Konkordanz auf Handschriftenbasis zu erstellen, ohne damit alle
in der Synopse enthaltenen Handschriften auch komplett nun in die Konkordanz zu
übernehmen. Wie in der Synopse diente vielmehr auch hier die New Yorker Handschrift
8121 als der «fiktive Grundtext», deren Textmaterial also zur Gänze in der Konkordanz
enthalten ist. Aus den übrigen Handschriften der Synopse wurden nur nach genau
festgelegten Kriterien ausgewählte Varianten oder in der als Grundtext verwendeten Handschrift

fehlendes Textmaterial übernommen. Zusätzlich zu diesem Textmaterial berücksichtigt

die Konkordanz noch drei weitere Handschriften (die Hg. im Vorwort zu Bd. I,
S. V beschreibt) sowie die von Hg. gesondert publizierten «Geniza-Fragmente zur
Hekhalot-Literatur» (Tübingen 1984).

Als Lemmata figurieren in der Konkordanz nach ihren Anfangsbuchstaben
alphabetisch geordnet: (1) Verben (in Gestalt ihrer jeweiligen Wurzel), (2) Nomina, also alle
Substantive, Adjektive, Pronomina, Numeralia, Präpositionen, Konjunktionen, Adverbien,

Partikeln (ohne die Relativpartikel, die Akkusalivpartikel nur in suffigierter
Form) und Interjektionen, und (3) alle Namen einschliesslich Buchstabenpermutationen
und (unverständlichen) Buchstabenfolgen. Suffigierte, affigierte, konjugierte und/oder
deklinierte Formen werden als Sublemmata zu den jeweiligen Lemmata aufgeführt. Dabei

wird zudem jedes Belegwort nicht nur mit dazugehöriger Referenz (Synopsen-Paragraph),

sondern zugleich in seinem sinnvoll abgegrenzten Textzusammenhang
abgedruckt, was bei mehrfach lesbaren Formen - immerhin sind ja alle Texte unvokalisiert
überliefert und an eindeutigen Kriterien für Formenbestimmung fehlt es bislang zum
Teil noch - zu Zuordnungen führen kann, die zwar möglich, aber nicht zwingend oder
allein möglich sein müssen.

Endgültiges kann hier erst eine vertiefte grammatische und lexikographische
Bearbeitung der Hekhalot-Texte erbringen, die Hg. als ein dringendes Desiderat anmeldet.
Wichtige Vorarbeit dazu findet der Philologe, der Hebraist wie der Aramaist, in der
wohlüberlegten, minutiösen Sortierung der Lemmata und Sublemmata in den rund
97 000 in der Konkordanz abgedruckten Belegstellen in begrüssenswerter Weise geleistet.

Wie oben schon gesagt, ist die Konkordanz ein Werk ohne Präzedenz; als solches
verdient sie höchsten Respekt. Ihren Wert und ihre Nützlichkeit werden freilich nur die
ermessen können, die aber ohne allen Zweifel, die sich ihrer, nicht nur gelegentlich
einmal, bedienen.

S. Schreiner

50



Gerhard Kroll, AUF DEN SPUREN JESU, Leipzig: St. Benno-Verlag "'1988, 470 S.

Pater Gerhard Kroll SJ, der Verfasser dieses nunmehr in 10. Auflage vorliegenden,
<hich-tl iiiii" in der DDR erfolgreichen Bandes, ist Anfang Dezember 1989 in Leipzig 75
Jahre alt geworden. Es ist hier nicht der Ort, dieses sehr bekannte Buch neu zu besprechen.

In der Reihenfolge ihrer Erwähnung in den Evangelien werden die Stätten des
Lebens und Wirkens Jesu in Beziehung zu deren Geschichte als den christlichen Pilgern
heilige Stätten und zu deren archäologischer Erforschung im 19. und 20. Jahrhundert
gesetzt. Dass Kroll "Historizität" dabei sehr extensiv versteht und dass er die
unterschiedlichen und teilweise widersprüchlichen Angaben der Evangelien mit Vorliebe
harmonisiert, ist auch zu früheren Auflagen seines material- und kenntnisreichen Werkes
oft kritisch angemerkt worden.

Die skizzierte Grundausrichtung von Krolls Werk hat sich in seiner 10. Auflage
nicht geändert. Für diese Neuauflage konnten vor allem, wie das Vorwort angibt, «die
neuen Ergebnisse der archäologischen Forschung in Jerusalem, Herodium, Jericho, Ka-
farnaum, Machärus und Magdala» berücksichtigt werden: «Pläne und Grundrisse wurden

korrigiert und mit neuen Photos illustriert, ferner die Literaturangaben in den
Anmerkungen ergänzt» (S. 8).

Was die Behandlung jüdischer Themen und Aspekte angeht, so wäre an Krolls
Darstellung einiges auszusetzen - gerade weil er, nicht zuletzt bei der Passionsgeschichte
der Evangelien, den teilweise polemischen und daher die Tatsachen einseitig verzeichnenden

Charakter der Darstellung der Evangelien nicht in Rechnung stellt (vgl. z.B. S.

354, aber immerhin auch - korrigierend - S. 446 Anm. 280 zur Frage nach der "Schuld"
am Tode Jesu). Auch den Pharisäern kann von der "Anlage" dieses Werkes her nicht
die nötige Gerechtigkeit widerfahren (z.B. S. 187-189). Dass auch in dieser Neuauflage
noch von «Spätjudentum» die Rede ist (die bildlichen Darstellungen der Synagoge von
Dura-Europos seien «abhängig von Vorlagen, die den geistlichen Zentren des
Spätjudentums in Galiläa entstammten», S. 142), ist ein bedauerliches Detail.

C. Locher

Jakob J. Petuchowski, LE-OVDEKA BE-EMET. «DASS WIR DIR IN WAHRHEIT
DIENEN». Ein jüdischer Gottesdienst für den Sabbatmorgen. Mit einem Nachwort
von Hans Hermann Henrix Aachener Beiträge zu Pastoral- und Bildungsfragen,
Werkstattbuch 02), Aachen: Einhard-Verlag 1988, 36 S., DM 7,80.

Im Rahmen jüdisch-christlicher Begegnungen kommt es immer wieder vor, dass
Christen und christliche Gruppen einem jüdischen Gottesdienst beiwohnen. Für den
Wenig vorbereiteten und zumal für den des Hebräischen unkundigen Christen ist es
bekanntlich oft schwierig, sich in einem solchen Gottesdienst zurechtzufinden. Abhilfe
leistet das vorliegende Büchlein, welches die Gebetstexle des Sabbatmorgengottesdienstes
m deutscher Ubersetzung und - im Sinne des religiös-liberalen Judentums - in teilweise
gekürzter und teilweise erweiterter Fassung (vgl. S. 29) wiedergibt. Verfasser ist der
anerkannte Fachmann für jüdische Liturgie, Prof. Jakob J. Petuchowski vom Hebrew
Union College in Cincinnati. In seiner kurzen Einleitung (S. 5-10) weist er daraufhin,
dass das Büchlein nicht nur «dem christlichen Teilnehmer ein Wissen um und ein
Gefühl für den jüdischen Sabbatmorgengottesdienst» vermitteln, sondern auch den
jüdischen Teilnehmern Gelegenheit bieten wolle, «im Rahmen einer Veranstaltung [gedacht
ist an interreligiöse Begegnungen, C.L.] ihren Andachtsansprüchen für den jüdischen
Sabbat Genüge zu leisten» (S. 5). Der in diesem Büchlein dargebotene Gottesdienst ist
zwar erheblich kürzer als derjenige einer orthodoxen Gemeinde, behält aber dennoch

51



die Rubriken der traditionellen synagogalen Liturgie bei. Es fehlt das Mussaf-Gebet,
das in orthodoxen und konservativen Synagogen dem Sabbatmorgengottesdienst folgt.
Besonders auffällig ist natürlich der Gebrauch der Landessprache, den der Vf. unter
Anführung halachischer Quellen begründet (S. 8-9).

Der Leiter der bischöflichen Akademie des Bistums Aachen, Hans Hermann Hen-
rix. legt in seinem Nachwort (S. 31-35) dar, was es für einen Christen bedeuten kann,
einen jüdischen Gottesdienst mitzuerleben. Wer dieses Büchlein durchliest und seine
Gebetstexte als Christ meditiert, wird einer tiefen Gemeinsamkeit von jüdischem und
christlichem Beten inne werden. Deshalb ist diese Publikation, die vielen jüdisch-christlichen

Gruppen gute Dienste leisten wird, Ausdruck und Zeichen der Hoffnung.

C. Locher

Arno Lustiger, SCHALOM LIBERTAD! JUDEN IM SPANISCHEN BÜRGERKRIEG,

Frankfurt a./M.: Athenäum 1989, 397 S. Ln. DM 64,-.
Der Autor, in Frankfurt a.M. ansässiger freier Schriftsteller, Überlebender der

Konzentrationslager Auschwitz und Buchenwald und einer der Mitbegründer der
jüdischen Gemeinde Frankfurt nach dem Kriege, hat über viele Jahre Interviews mit
ehemaligen jüdischen Spanienkämpfern geführt und biographisches Material zu Teilnehmern

der internationalen Brigaden im spanischen Bürgerkrieg gesammelt. Daraus ist
das vorliegende Buch entstanden. Seinen Hauptteil bilden über 80 Biographien, geordnet

nach den Herkunftsländern der vorgestellten jüdischen Spanienkämpfer, von der
Sowjetunion (S. 83ff.) über Polen (S. 107ff.), USA, England, Irland (S. 151 ff.),
Palästina-Israel (S. 180IÏ.), Frankreich, Belgien (S. 201 ff.), Deutschland, Österreich (S. 223ff.)
bis Italien, Rumänien, Ungarn, Jugoslawien (S. 260ff.) und der Tschechoslowakei (S.
286ff.). Vorangestellt sind einige Kapitel zur Vorgeschichte und zum Verlauf des spanischen

Bürgerkrieges (S. 16ff.), zu den «ideologischen Fronten» (S. 37ff.) und zur Situation

der Juden in Spanien (S. 46ff.). Den Abschluss bilden ein Kapitel über die Juden im
Sanitätsdienst (S. 328ff.), über von Juden organisierte Hilfe für das kämpfende Spanien
(S. 339ff.), über jüdische Spanienkämpfer der Résistance (S. 356ff.) sowie über jüdische
Fotoreporter des Bürgerkrieges (S. 385ff.).

In der Rekonstruktion der vielen Lebensläufe beschränkt sich der Autor nicht auf
die Angaben und Daten, die unmittelbar oder nur auf das Thema seines Buches Bezug
haben. Ihn beschäftigen, soweit er dies feststellen konnte, auch immer die Nachkriegslebenswege

der von ihm in Erinnerung gebrachten Helden; und da ist es schon mehr als

bewegend zu lesen, dass manche von den Nazis ermordet, manche - nun schon nach
Kriegsende - in den Ostblockländern zu Ehren gekommen sind, manche gerade dort
aber auch während der Stalinherrschaft der unsinnigsten Verbrechen beschuldigt, eingesperrt

oder sogar hingerichtet worden sind, insgesamt nur einzelne es geschafft haben,
nachdem aus ihrem kommunistischen Traum ein Alptraum geworden war, irgendwo in
einem westlichen Land eine neue Heimat zu finden. Biographien sind immer individuellpersönliche

Zeugnisse und entziehen sich jeglicher Verallgemeinerung; aber gerade als
solche individuell-persönlichen Zeugnisse verdienen sie beachtet und gewürdigt zu werden.

S. Schreiner

52



Samuel Lewin, CHASSIDISCHE LEGENDE, mil 7 Holzschnitten von Josef Budko,
dt. von Arno Nadel, München: Kösel 1989, 110 S.

Am 5. März 1990 wäre er 100 Jahre all geworden, der aus dem kleinen Städtchen
Koiiska Wola bei Lublin gebürtige jiddische Dichter und Schriftsteller Samuel Lewin,
der von 1920 bis 1934 in Berlin lebte, bevor er, von dort verjagt, nach einer langen
Odyssee durch ganz Europa im Dezember 1935 in den USA eine neue Wahlheimat
fand. In New York liess er sich nieder und blieb dort bis zu seinem Tode am 3. Juni
1959 wohnen. Am Vorabend gleichsam seines 100. Geburtstages hat der Kösel-Verlag
dankenswerterweise Lewins wohl eindrucksvollstes literarisches Werk (alle Superlative
dieser Art sind freilich stets nur subjektive Äusserungen), das ursprünglich 1921 in Berlin

entstanden und verlegt worden war, in einer schönen bibliophilen Ausgabe neu
zugänglich gemacht. In poetischer Sprache voll dramatischer Spannung schildert Lewin
die innere Verfassung der von der geistigen und religiösen Erneuerungsbewegung des
Chassidismus erfassten Juden Oslpolcns, ihr Leben in der unmittelbaren Erwartung des
Kommens des Messias sowie ihr «Zusammenleben» mit der polnischen Bevölkerung
angesichts der herbeigesehnten Erlösung der Welt. Die hier und da in den Text eingestreuten,

insgesamt sieben einfühlsamen Holzschnitte Josef Budkos, der nicht zuletzt dank
seiner Herkunft ein geradezu kongenialer Illustrator zu Lewins Erzählung ist, führen
dem Leser die Spannung der Geschichte anschaulich vor Augen. Ergänzende Informationen

zur Biographie Lewins sowie zur Interpretation des Phänomens Chassidismus
hat Otto Betz in einem Essay im Anhang zur Geschichte beigesteuert, bei dem weithin
Martin Bubers Chassidismusdeutung Pate gestanden hat.

S. Schreiner

Heinz Schreckenberg, DIE CHRISTLICHEN ADVERSUS-JUDAEOS-TEXTE (11.-
13. JH.). MIT EINER IKONOGRAPHIE DES JUDENTHEMAS BIS ZUM 4.

LATERANKONZIL, Frankfurt/M.: Peter Lang 1988 Europäische Hochschulschriften,
Reihe XXIII Theologie, Bd. 335), 710 Seiten.
Mit diesem Buch setzt der Verf. nach einer erstaunlich kurzen Pause sein

bewundernswertes Vorhaben fort, eine lückenlose Übersicht über die christlichen Adversus-Ju-
daeos-Texte und ihr literarisches und historisches Umfeld zu geben. Der erste, 1982
erschienene Band (vgl. meine Besprechung in JUDAICA 41, 1985, S. 118-120), der den
Zeitraum vom 1. bis zum 11. Jh. erfasste, hat rasch verdiente Anerkennung gefunden
und ist aus der Beschäftigung mit den historischen Dimensionen des Verhältnisses von
Christen und Juden nicht mehr wegzudenken. Der nun vorgelegte zweite Band, der die
Entwicklung bis zum 4. Laterankonzil (1215) aufarbeitet, betritt in vieler Hinsicht Neuland.

Die Gesamtdarstellungen von Blumenkranz und Williams brachen mit dem 11.
Jh. ab oder erfassten die spätere Zeit nur noch bruchstückhaft. Einschneidender aber
wirken sich die Veränderungen aus, die das aufzuarbeitende Quellenmaterial betreffen.
Konnte Schreckenberg in seinem ersten Band den Stoff weitestgehend an Autorennamen

orientieren, so musste nun die Grundstruktur ganz wesentlich von den literarischen
Genres bestimmt werden, innerhalb deren sich die christliche Welt mit dem Judenthema
seit dem 11. Jh. auseinandersetzte.

Dementsprechend gliedert sich der Band zunächst in fünf grosse Kapitel: Adver-
sus-Judaeos-Traktate und sonstige inhaltlich affine Texte; Päpste, Konzilien und Kano-
nisten zum Judenthema; Judenrecht, Judeneide, historiographische und chronistische
Werke; Juden und Judentum als Thema in der geistlichen und weltlichen Dichtung,
Legenden; Jüdische Stimmen zum Christentum und zur Situation der Juden im christli-

53



chen Mittelaller. Innerhalb der einzelnen Kapitel bleibt Schreckenberg «bei dem 1982
bewährten chronologischen Vorgehen und der Einbeziehung des literarischen und
historischen Umfeldes, um die Verflechtungen der theologischen Kontroverse mit dem
geistigen und sozialen Leben der Zeit deutlich werden zu lassen» (S. 11). Die Fülle der
analysierten Quellcntexte und der darauf bezüglichen Sekundärliteratur ist wiederum
phänomenal. Auch diesem zweiten Band wird man den Rang eines nicht mehr entbehrlichen

Handbuches zusprechen müssen.

Ohne auf Einzelheiten eingehen zu können, sei hier doch zunächst auf ein Problem
hingewiesen, das so alt ist wie die gemeinsame Existenz von Juden und Christen in dieser

Welt. In seiner Einleitung macht Schreckcnberg u.a. darauf aufmerksam, «dass viele
Feindschaftselemente der christlichen Majorität aus einer mehr oder weniger latenten
Bedrohungsangst vor der jüdischen Minorität resultieren und dass verbale oder faktische

Aggressionen oft aus einer Bewusstseinslage erwachsen, die zum Teil noch tribali-
stisch-archetypisch gestimmt ist» (S. 19). Das scheint mir doch zu vordergründig und
modern-psychologisch geurteilt zu sein. Wenn «im Laufe des Mittelalters [...] der
Gesprächston zwischen Christen und Juden oft recht schrill» wird, dann geschieht das

keineswegs «ohne jede theologische Begründung» (vgl. S. 21) und darf auch nicht nur als
Produkt eines «explosiven Gemischs von ausserreligiösen Gruppenvorurteilen und
pseudoreligiösen Argumenten» (vgl. S. 22, aber auch 638) gedeutet werden. Die
«Bedrohungsangst» der Christen gegenüber den Juden hat bis in die Gegenwart sehr reale und
sehr theologische Gründe: Es geht um das «Bedrohtsein» des trinitarischen Glaubens
der Christen durch den Monotheismus und die Erwählungsgewissheit der Juden! Die
darin liegende Anfechtung für die Christen ist in den Briefen des Paulus ebenso virulent
wie in den späten Judenschriften Luthers, und sie bleibt auch noch in den DC-Tiraden
über ein «entjudetes Christentum» erkennbar. Ja, es gibt sogar manche Anzeichen
dafür, dass auch in bestimmten Segmenten des gegenwärtigen christlich-jüdischen
Gesprächs dieses Bedrohungsgefühl latent weiterwirkt. Die «Judaisierenden» bleiben ein
Dauerproblem der Kirche durch die Jahrhunderte hindurch bis in unsere Tage, fühlt
sich diese doch durch solche Strömungen in ihrem innersten Kern so angegriffen, dass
sie die «Judaisierenden» nur in den Bereich des Ketzertums verweisen kann. Der im
wahrsten Sinn des Wortes tödliche Ernst, mit dem diese Auseinandersetzung von der
Kirche gegenüber der Synagoge geführt wurde und wird, resultiert aus der Gewissheit,
dass es hier in zentraler Weise um nicht weniger als das zeitliche und ewige Heil geht.

In einem sechsten Kapitel «Ikonographie des Judenthemas bis zum 4. Laterankonzil
im Jahr 1215. Bildquellen und Bildinterpretationen» greift Schreckenberg eine

Thematik auf, von der er Teilaspeklc bereits in dem Aufsatz «Vernunftlose Wesen? Zum
Judenbild frühscholastischer Apologeten des 12. Jahrhunderts und zum Christentumsbild
zeitgenössischer jüdischer Autoren» (P. Freimark/ H. Richlering [Hg.], Gedcnkschrift
für Bernhard Brilling [= Hamburger Beiträge zur Geschichte der deutschen Juden 14],

Hamburg 1988, S. 14-76) behandelt hat. Zutreffend konstatiert der Autor: «Die Bilder
geben nicht nur eine dem literarischen Bereich parallele und ebenbürtige Auslegungsgeschichte

wichtiger einschlägiger Bibelstellen, sondern ermöglichen oft tiefe Einblicke in
die Problemzonen der Geschichte der christlich-jüdischen Beziehungen» (S. 25). Eine
kritische Musterung der frühchristlich-byzantinischen Belege, die Schreckenberg ausgewählt

hat, zeigt allerdings, wieviel Arbeit auf diesem Feld noch zu leisten sein wird.
Soweit ich sehe, ist das Thema der bewussten Darstellung von Juden in der spätantiken
Kunst bisher überhaupt noch nicht systematisch behandelt worden. Um ihm gerecht zu
werden, dürfte sich die Untersuchung allerdings keineswegs nur auf die frühchristlichen
Denkmale konzentrieren; ebenso wichtig wären die Zeugnisse der spätantik-jüdischen
Kunst, wie sie uns in besonders eindrucksvoller Weise in den Fresken der Synagoge von
Dura Europos (um 250) überliefert worden sind. Kaum zu umgehen wäre dann aber

54



auch eine Überprüfung der mittelalterlich-jüdischen Buchillustration, in der sich auf
eine bis heute nicht befriedigend geklärte Weise spätanlik-jüdische Muster erhallen
haben. Keinesfalls wird man also den Kreis der zu behandelnden Denkmäler auf Darstellungen

von Ecclesia und Synagoga begrenzen dürfen.
Ein besonderes Anliegen verfolgt Schreckenberg mit der Ausarbeitung von Grundzügen

einer Geschichte des Judenhuts, an deren Anfang er die sogenannte phrygische
Mütze setzen möchte, mit der in der frühchristlichen Kunst z.B. die drei Jünglinge im
Feuerofen, gelegentlich Daniel in der Löwengrube und regelmässig die drei Magier aus
dem Orient ausgestattet werden. Schreckenberg schliesst daraus, dass der Elinweis auf
die «orientalische Eleimat» die Pointe von phrygischer Mütze und dann eben auch des
Judenhuts (pileus cornutus) gewesen sei: «Es entsteht schon lange vor 1215 ein okziden-
tales Fremdenbild der Juden als Orientalen; sie sind sozusagen die alieni ab oriente» (S.
632).

Diese Schlussfolgerungen sind in mehrerlei Flinsicht zu bezweifeln. Erstens
überzeugt der Zusammenhang von phrygischer Mütze und Judenhut keineswegs. Schrck-
kenberg spricht ja selber sehr charmant von der «Nachgeschichte der phrygischen Mütze

über die Jakobinermütze bis hin zur Kopfbedeckung des mitteleuropäischen
Gartenzwerges» (S. 633), in die der hochmittelalterliche Judenhut sich nun einfach nicht
einpassen lässt. Alle derartigen Ableitungsversuche hätten sich aber schon dann als
gegenstandslos erwiesen, wenn die jüdischen Bildquellen studiert worden wären, wie sie

uns etwa von Mendel Metzger in seinem grossen Werk «La Haggada enluminée. I: Etude

iconographique et stylistique des manuscrits enluminés et décorés de la Flaggada du
XlIIe au XVIe siècle» (Leiden 1973) zugänglich gemacht worden sind. Da lässt sich
nämlich bereits feststellen, dass der Judenhut offensichtlich jüdischerseits auf keinerlei
Aversion stiess. In ihrem Buch «Jüdisches Leben im Mittelalter nach illuminierten
hebräischen Handschriften vom 13. bis 16. Jh.» (Fribourg/Würzburg 1983) haben Thérèse
und M. Metzger das Problem des Judenhuts dann expressis verbis abgehandelt (vgl.
dort S. 147f.) und überzeugend nachgewiesen, dass diese Hutform eine von den Juden
selbst gewählte gewesen sein muss, die erst sekundär von christlicher Seite zum
Zwangskennzeichen der Juden gemacht wurde.

Wenn hier zu einzelnen Punkten Anfragen formuliert wurden, so sollen diese
letztlich nur den Respekt bezeugen, mit dem ich auch dieses Buch Schreckenbergs studiert
habe. Es bleibt zu hoffen, dass der Verf. uns auch noch mit einem dritten Band
beschenkt, in dem die Entwicklungslinien bis in das 16. Jh., das Zeitalter der Reformation
also, ausgezogen werden. Mit der Erfindung der Buchdruckerkunst und der damit
verbundenen Vermehrung der literarischen Produktion ganz allgemein (Flugbätter!), der
Entwicklung eines neuen Weltbildes in der Epoche der Renaissance und der konfessionellen

Aufspaltung der abendländischen Christenheit gerät dann allerdings auch das
Judenthema in so vielfältige Bezüge, dass eine chronologische, katalogartige Darstellung
diesen gewandelten Verhältnissen nicht mehr gerecht zu werden vermag.

P. Maser

Christoph Dröge, GIANNOZZO MANETTI ALS DENKER UND HEBRAIST,
Frankfurt/Bern/New York/Paris: Verlag Peter Lang 1987 Judentum und Umwelt,
Bd. 20), V + 234 S.

Die italienische Renaissance zählt zu den Epochen der europäischen Geistesgeschichte,

deren Schrifttum nur sehr lückenhaft bekannt und erforscht ist. Einem Autor
dieser Zeit, dem Florentiner Politiker und Gelehrten Giannozzo Manetti, widmet sich
Dröge in seiner Bonner religionswissenschaftlichen Dissertation von 1983. Wie aus der

55



Einleitung des Buches hervorgeht, war Manetti (geb. 1396 in Florenz, gest. 1459 in Neapel)

lange Jahre im Dienst seiner Heimatstadt tätig und wurde mit schwierigen diplomatischen

Missionen betraut. Er hinterliess ein umfangreiches literarisches Werk, das
neben historischen und biographischen Schriften auch Aristotelesübersetzungen sowie
philosophische und biblische Studien umfasste. Nach seinem Tod im neapolitanischen
Exil geriet Manetti immer mehr in Vergessenheit. Erst im 19. und 20. Jahrhundert
begannen Historiker und Theoretiker der Renaissance wie Jakob Burckluirdt, Giovanni
Gentile und Eugenia Garin, das bis heute noch weitgehend ungedruckte Material zu
sichten und zu erforschen. In der Zwischenzeit liegen verstreute historische und
systematische Untersuchungen zu Manetti vor, auch wurden einige seiner Werke erstmals
gedruckt; dennoch bleiben viele Fragen inhaltlicher und biographischer Art nach wie
vor offen, wie Dröge in seinem Forschungsüberblick ausführt (7-13).

Angesichts dieses Forschungsstandes und der für die Analyse von Renaissancetexten

ohnehin notwendigen interdisziplinären Kenntnisse erscheint die Beschränkung
Dröges auf die biblisch-hebraistischen wie auf die systematischen Aspekte von Manettis
Opus als sinnvoll. Damit sind die Themen der beiden grossen Abschnitte des Buches
bestimmt. Im ersten («Giannozzo Manettis Auseinandersetzung mit dem Judentum und
seine hebräischen Studien», 14-93) behandelt der Verfasser zunächst die wenigen
Vorgänger Manettis, die sich im Mittelaller und in der Frührenaissance mit der hebräischen
Sprache und der hebräischen Bibel beschäftigten. Zu ergänzen ist hier etwa, dass Dante
seine Auffassung vom Hebräischen als Ursprache der Menschheit (De vulgari eloquen-
tia I, vi, 5-7) im Paradiso (XXVI, 124IT.) revidierte. - Manettis Zeitgenossen unter den
Florentiner Humanisten (Salutati, Bruni, Bracciolini) zogen der unbekannten hebräischen

Sprache, die sie zum Teil aus ästhetischen Gründen ablehnten, das damals genauso
unbekannte klassische Griechisch vor (zu dessen Lehre sie übrigens Manuel Chryso-

loras aus Konstantinopel nach Florenz einluden). Manetti dagegen widmete sich beiden
Sprachen und erhielt durch den gebildeten Juden Immanuel ben Abraham, mit dem er
über Jahre in engem Kontakt und Austausch stand, Unterricht in Hebräisch.
Ausserdem lernte er auf diese Weise die jüdischen Bibelkommentare kennen, u.a. die von
David Kimchi, Raschi und Ihn Esra. Zusammen mit der Biblia Hebraica waren diese
Werke Bestandteil von Manettis noch teilweise erhaltener Bibliothek.

Die Orientierung an den philologisch geschulten jüdischen Exegcten veranlasste
Manetti zu Studien in derselben Richtung. Wahrscheinlich dem Beispiel seines
jüdischen Lehrers folgend, fertigte er eine Übersetzung des Psalters aus dem Flebräischen
ins Lateinische an. Motiv für eine solche Arbeit war die Korrekturbedürftigkeit der im
Umlauf befindlichen Vulgatatcxte, sicherlich aber auch das Interesse an einer in klassischem

Latein abgelasstcn Übersetzung aus den Quellen. Dröge dokumentiert dies
anhand einer Gegenüberstellung von Psalmtexten in den Übersetzungen des Hieronymus,
Manettis und Immanuel ben Abrahams (42-50). Eine etwas ausführlichere Darstellung
der Vergleichsgrundlagen sowie Angaben zum von Dröge angenommenen Sinn der
jeweiligen Ausdrücke könnten zur Nachvollziehbarkcit dieses zweifellos wichtigen
Abschnittes wesentlich beitragen. Auch die Behandlung von Manettis «Apologeticus», der
Verteidigung und Rechtfertigung der Psalterübersetzung, lässt Fragen offen. Das
Verhältnis zwischen den übersetzungshistorischen und -Ihcoretischen Erörterungen und den
unerwarteten Angriffen auf die Juden bleibt ungeklärt. Sollte Manetti, der jahrelang
enge Beziehungen zu Juden hatte und nun unter dem Schutz seines Gönners Alfons" V.
in Neapel lebte, solche Beschuldigungen tatsächlich aus diplomatischen Gründen
formuliert haben? Und vor wem musste er in dieser Situation in einem besseren Licht
stehen? Besser herausgearbeitet ist die Ambivalenz zwischen Mission und Toleranz, die das
Werk «Adversus Iudaeos et Gentes» bestimmt, wobei für uns heute eine Diskrepanz
zwischen Manettis biblischem Quellenstudium mit Unterstützung durch jüdische In-

56



formanten und seiner Abwertung der jüdischen Religion besteht. Hat sich hier die
überkommene antijüdische Polemik doch durchgesetzt?

Einen weitgehend unbekannten Aspekt bietet am Ende des ersten Abschnitts der
Exkurs über die Frage, welche (auch schriftlichen) Informationen über sich selbst die
Juden im Mittelalter an Nichtjuden weitergeben durften (86-89). Denn davon sind -
wenigstens zum Teil - das Wissen, aber auch die Vorurteile abhängig, die in dieser Zeit
über die Juden bestanden. - Der zweite grosse Abschnitt, dessen Inhalt hier nur kurz
angedeutet werden soll («Giannozzo Manettis denkerisches Werk», 94-137), behandelt
das Thema der Menschenwürde und des Vorrangs des Menschen in der Schöpfung. Damit

richtete sich Manelti gegen die weit verbreitete Theorie der miseria conditionis hu-
manae und wurde zugleich Vorbereiter eines anthropozentrischen Weltbilds. Abschliessend

erfolgt der Versuch einer Synthese, die Manettis Werk aus seinem Menschenbild
zu erklären sucht (138-142).

Ein paar Ergänzungen und Korrekturen: Unter dem Namen Lyranus verbirgt sich
der mittelalterliche Exeget Nikolaus von Lyra (56). - Die Legende über die Entstehung
der Septuaginta geht auf den Aristeasbrief, nicht auf Eusebius, der sie übernahm,
zurück (57). - Das S. 122 aufgeführte Zitat stammt aus Kohelet 12,3. - Die Theorie vom
Vorrang der Theorie bzw. Kontemplation vor der Praxis hat ihre Ursprünge bei Piaton
und Aristoteles (122) -, Bedauerlich sind ferner die zahlreichen Schreibfehler in der
Druckvorlage und die oft unvollständigen Literaturangaben. - Auch wenn viele
angeschnittenen Fragen eine eingehendere Behandlung benötigen, ist Dröge für seine
Einführung in das Werk des fast vergessenen Renaissanceautors zu danken. Es wäre zu
wünschen, dass nach den umfangreichen Handschriftenstudien auch Manettis Psalmen-
Übersetzung in einer kritischen Ausgabe zugänglich gemacht würde.

E. Bons

Hans-Martin Kirn, DAS BILD VOM JUDEN IM DEUTSCHLAND DES FRÜHEN
16. JAHRHUNDERTS - DARGESTELLT AN DEN SCHRIFTEN JOHANNES
PFEFFERKORNS, Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1989 TSMJ 3), VIII,
253 S. Ln. DM 118,-.

Mit seiner Untersuchung, seiner Tübinger Diss, theol. von 1983/84 in überarbeiteter

Gestalt, will Vf. «einen Beitrag zu einem besseren Verständnis des Verhältnisses von
Antijudaismus und Antisemitismus am Ende des Spätmittelalters leisten», wobei der
Begriff Antijudaismus hier «die Bezeichnung der in christlicher Sicht unumgänglichen
theologischen Auseinandersetzung mit dem Judentum (missionarische Bemühungen
eingeschlossen)» ist, während «der Begriff des Antisemitismus im mittelalterlichen Kontext
hauptsächlich auf die propagierten Vorstellungen und Massnahmen judenfeindlicher
Art konzentriert bleiben» sollte, «die den überkommenen Inferioritätsstatus der Juden
in der christlichen Gesellschaft aufgrund kollektiver Urleile weiter zu verschlechtern
suchten» (S. 3). Um diesen Beitrag leisten zu können, hat Vf. die von dem getauften
Juden Josef!Johannes Pfefferkorn veröffentlichten Flugschriften gewählt, da sie, «im
Zusammenhang gelesen und zeitgeschichtlich interpretiert, einen Einblick in die verschieden

gestalteten, zum Teil in Spannung oder Widerspruch zueinander stehenden
spätmittelalterlichen Vorstellungen vom Juden, wie sie vom Konvertiten rezipiert und verbreitet

wurden», gestatten (S. 1). Von der üblichen Betrachtungsweise, die Werk und Wirken

Pfefferkorns «allein aus dem seit der Kontroverse mit dem grossen Hebraisten und
Humanisten Johannes Reuchlin bevorzugten Blickwinkel der "Dunkelmännerbriefe"»
sieht, setzt sich Vf. damit bewusst ab (S. 2), was freilich nicht heisst, dass die genannte
Kontroverse für Vf. hier belanglos wäre; im Gegenteil, er bezieht sie sehr wohl in seine

57



Untersuchung ein, dabei freilich gehörig zwischen dem Streit um die Sache (S. 121 ff.)
und dem Streit um die Person resp. zwischen den beiden Personen (S. 167ff.) unterscheidend.

Von dem angedeuteten Ansatz herkommend, ist es Vf. in seiner sorgfältig
abwägenden Analyse der Schriften Pfefferkorns (Zusammenstellung S. 201-204) gelungen,
tatsächlich eine neue Sicht der Typisierungen des Juden in der antijüdischen Agitation
und deren sozialer Funktionen zu gewinnen (S. 17-120). Demnach sind im Falle Pfefferkorns

treibende Kraft der antijüdischen Aktivitäten der «Versuch, dem Bild vom
getauften als einem für Kirche und Gesellschaft besonders gefährlichen Juden zu entkommen»,

und damit verbunden der Rechtfertigungsdruck, unter dem er als Konvertit
permanent lebte. Zugleich aber lassen sich die in der Öffentlichkeit verbreiteten Bilder vom
Juden nach Meinung des Vf.s auch «als Spiegelbilder einer fraglich gewordenen christlichen

Existenz lesen» (S. 189), wie die reformatorische Polemik etwa in der Übertragung
dieser «Typisierungen antijüdischer Agitation ebenso auf Papst und Mönchtum»
bezeugt (S. 191). Auf nähere Einzelheiten, die dies zu dokumentieren geeignet wären, kann
hier nicht eingegangen werden, so anregend das Buch insgesamt auch ist. Zitiert hingegen

seien die fünf Fragen, die Vf. bei der Erhebung des Judenbildes, wie er es
rekonstruiert hat, geleitet haben:

«1. Die Frage nach der Begründung des Interesses an den Juden. Welche Rolle
spielen missionarische Floffnungen, endzeitliche Vorstellungen, innerkirchliche
Frontstellungen, aktuelles Krisenbewusstsein und Gesellschaftsanalysen?

2. Die Frage nach den Mitteln der Auseinandersetzung und den Elementen ihrer
Legitimation. In welchem Verhältnis stehen Mission, Kirchenzucht und Kirchenschutz?

3. Die Frage nach den Vorstellungen vom Juden im einzelnen. Wie werden die
Juden als kollektive Grösse und als einzelne wahrgenommen und wie erscheint insbesondere

der Konvertit in diesem Zusammenhang?
4. Die Frage nach den angestrebten Zielen und den erreichten oder erreichbar

erscheinenden realen Veränderungen des Status der Juden in der Gesellschaft. Wie wirkt
sich die jeweilige Konstellation auf die Situation der Juden aus?

5. Die Frage nach der jüdischen Sicht der Existenz im Exil. Wie wird die christliche
Welt in den jeweiligen Zusammenhängen wahrgenommen?» (S. 196).

Ob sich diese fünf Fragen indessen, wie Vf. hofft, auch «in der Beurteilung weiterer
Stimmen zur sog. Judenfrage» berücksichtigen und anwenden lassen, wird im gegebenen

Falle zu prüfen sein. Dass sie im Hinblick auf Pfefferkorns Schriften, nicht nur für
«Der Juden Spiegel» (der im Anhang S. 205-230 abgedruckt ist), gewinnbringend zu
stellen sind, hat Vf. mit seiner Untersuchung überzeugend bewiesen.

S. Schreiner

Maurice-Ruhen Hayoun, LA PHILOSOPHIE ET LA THEOLOGIE DE MOISE DE
NARBONNE (1300-1362), Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1989 TSMJ 4),
XXI, 320 S. Ln. DM 168,-.

Nachdem sich M.R. Hayoun bereits durch seine in derselben Schriftenreihe
erschienene kommentierte Teiledition von Moshe Narboni's Kommentar zum Moreh ha-
nebhukhim des Moshe b. Maimon als ein profunder Kenner der theologischen und
philosophischen Gedankenwelt Moshe Narboni's ausgewiesen hat (vgl. Judaica 44 [1988],
S. 109), hat er es in seinem neuen Buch nun unternommen, eine Gesamtdarstellung eben
dieser theologischen und philosophischen Gedankenwelt Moshe Narboni's vorzulegen.
Das Ergebnis ist eine in jeder Hinsicht beeindruckende Leistung.

58



Moshe b. Josua Narboni - Moritz Steinschneider nannte ihn einst den «letzten
hervorragenden Freigeist der jüdischen Religionsphilosophie des Mittelalters bis zur
Renaissance» - bewegte sich in seinem Denken ganz in den Bahnen des islamischen Aristo-
telismus und hat seinen Platz in der Philosophiegeschichte als Vertreter des jüdischen
Averroismus zugewiesen bekommen, ganz zu Recht übrigens. Und mit einer sorgfältig
vorgenommenen Präzisierung dieser Platzzuweisung beginnt Vf. denn auch seine
Abhandlung, indem er in Teil I, Kap. 1 zunächst das theologie- und philosophiegeschichtliche

Umfeld und damit die geistesgeschichtlichen Voraussetzungen für Moshe Narboni's
Denken beschreibt, und zwar ebenso im Blick auf die jüdische wie auf die islamische
Tradition (S. 3-60), wobei der Maimonidismus hier den breitesten Raum einnimmt, ja
einnehmen muss. Im Kap. 2 hat Vf. die biographischen Angaben zu Moshe Narboni zu-
sammengefasst (S. 61-64), und in Kap. 3 werden der Reihe nach die Werke Moshe
Narboni's, auf die sich dann die Rekonstruktion seines Gedankengebäudes stützt, im einzelnen

vorgestellt (S. 65-84). Dabei fällt auf, dass Moshe Narboni seine Lehren fast zur
Gänze in Gestalt von Kommentaren resp. Superkommentaren zu einzelnen biblischen
Texten (Klgl, Ijob), vor allem aber zu Werken arabisch-islamischer Denker (in erster
Linie Ibn Ruschd/Averroes, Ibn Tufayl, Ibn Bagga und Ibn Sina/Avicenna) sowie des

Maimonides, aber auch der Mystik vorgetragen hat.

Die drei Kapitel des Teils II sind der Gottesfrage (S. 87ff.), der Attributenlehre (S.
96ff.) sowie dem Problem des Verhältnisses von göttlichem Willen und göttlichem Wissen

(S. 103ff.) gewidmet. In Teil III diskutiert Vf. das Problem von Geschaffenheit (S.
127ff.) oder Ewigkeit der Welt (S. 140ff.) und Narboni's Kommentar zur Schöpfungsgeschichte

(S. 148ff.). Teil IV befasst sich mit der Lehre von den Intellecten (S. 167ff.),
insbesondere des intellectus agens (S. 186ff.) und der diesbezüglichen Auseinandersetzung
mit Ibn Ruschd und Ibn Tufayl. Der Teil V enthält zunächst ein Kap. über die Seelenlehre

Narboni's (S. 197ff.) und das Problem der Möglichkeit der Verbindung der Seele
mit dem intellectus agens (S. 201 ff.), einschliesslich der Frage der Immortalität. Kap. 3

gilt dem Problemkreis Theodizee und Providentia (S. 215ff.), darin eingeschlossen
Narboni's Kommentar zu Klgl und Ijob. Mit dem Problem des freien Willens, des Determinismus

und der Kontingenz in der Auseinandersetzung zwischen Abner von Burgos und
Narboni befasst sich Vf. in Kap. 4 (S. 23Iff.). Kap. 5 «La politique» (S. 242ff.) geht der
Frage nach der höchsten Glückseligkeit nach. Spezifisch jüdische Themen werden
schliesslich in Teil VI diskutiert, in Kap. 1 zunächst Narboni's Vermittlung zwischen
Judentum und Averroismus (S. 253ff.), in Kap. 2 das Phänomen der Prophétie und das
Prophetentum des Mose (S. 257ff.), in Kap. 3 das Problem der Wunder in der Bibel (S.
267ff.) und in Kap. 4 schliesslich die «interprétation politique de la Tora», der Sinn und
die Begründung der religiösen Gebote und das Gebet (S. 274ff.). - In einem Epilog stellt
Vf. einige Urteile über Moshe Narboni, wie sie im Laufe der Philosophiegeschichte
gefällt worden sind, zusammen (S. 289ff.). Eine Bibliographie (S. 301-315) und ein Index
der Namen (S. 317-320) schliessen den Band ab.

Wie oben schon gesagt, Hayouns Buch ist eine beeindruckende Arbeit. Ihr zugrunde
liegt nicht nur ein sehr gründliches Studium der Schriften Moshe Narboni's, der

edierten Werke ebenso wie der bis heute inedierten, nur handschriftlich überlieferten
Texte, sondern gleichermassen eine solide Kenntnis der mittelalterlichen jüdischen und
arabischen philosophischen und theologischen/religionsphilosophischen Literatur und
ihrer Probleme einschliesslich der ihrer Erforschung gewidmeten wissenschaftlichen
Abhandlungen des 19. und 20. Jh. Darauf aufbauend hat Vf. nicht nur ein interessantes
und in vielfacher Hinsicht anregendes Buch geschrieben, sondern damit zugleich ein
Kapitel Philosophiegeschichte aufgehellt, das bislang längst nicht die Aufmerksamkeit
gefunden hat, die ihm seiner Bedeutung gemäss zukommt.

S. Schreiner

59



Dan Cohn-Sherbok, HOLOCAUST THEOLOGY, London: Lamp Press 1989, 132 S.

Cohn-Sherbok zeichnet den Weg nach, den die jüdischen Holocaust-Bcdenker bis
heute gegangen sind; er kritisiert ihre Um- und Irrwege und versucht neue Denkrichtungen

aufzuzeigen. Das bisherige jüdische Holocaust-Denken bewegte sich laut Cohn-
Sherbok etwa in folgendem Rahmen:

1. Wir Juden dürfen Hitler keinen posthumen Sieg ermöglichen, sondern müssen
leben, weiterleben in Israel und in der Diaspora. Die Juden «are committed to Jewish
survival in the face of the tragedy of the death camps» (Emil Dackenheim: 43-55; zit. 43).

2. Unsere jüdische Toratreue und Ethik müssen erneuert werden, denn unsere
Assimilation und Toravernachlässigung haben den Holocaust milverursacht (Bernhard
Maza, Ignaz Maybaum: 15-42).

3. Als total Verfolgte und beinahe Ausgelöschte haben wir die Anwälte und Helfer
aller Verfemten und Unterdrückten in der Welt zu sein (befreiungstheologischer Ansatz:
Marc Ellis: 104-118).

4. Unser Gottesverständnis und -Verhältnis muss auf eine neue Grundlage gestellt
werden. Der sein Volk bevorzugende und stets beschützende und befreiende Gott der
jüdischen Tradition kann seit Auschwitz nicht mehr angenommen werden. Gott ist als

verhüllter, nur in seiner Abwesenheit anwesender Gott zu betrachten (Eliezer Berkuvitz:
56-67), als ein mysterium tremendum, das nichts mit dem Holocaust zu tun hat (Arthur
A. Cohen: 68-79), oder als toter Gott, der in der Geschichte nicht (mehr) handelt. Der
Glaube an sein volkszugewandtes Wirken ist damit ebenfalls gestorben (Richard Ruben-
stein: 80-91).

5. Seit Auschwitz hat die jüdische religiöse Hallung ein Protest, teilweise ein Sar-
kasmus zu sein: gegen den die Juden im Stiche lassenden, schuldig gewordenen Gott,
gegen die JudenVerfolger und gegen die Theodizee des normativen Judentums (Ehe Wiesel:

92-103).
Im Schlusskapitel legt Cohn-Sherbok dar, dass keine dieser Thesen befriedigt. Zu

viel Inkonsistentes findet sich darin. Ausserdem richten sie sich entweder gegen den
traditionellen jüdischen Glauben, gegen das friedliche Zusammenleben der Juden mit den
Völkern oder gegen die Freiheit der Meinungen innerhalb des Judentums. Nach Cohn-
Sherbok muss man - wenn man jüdisch-gläubig bleiben will - auch an ein volles,
unverlierbares Leben nach dem Tode glauben. Blosser Glaube an die Unsterblichkeit der Seele

genügt nicht.
Man kommt mit Bibel, Tradition und modernen Lebensbedingungen nur einiger-

massen ins Reine, wenn geglaubt wird, dass sich Gott der Gemordeten und Geschundenen

nach dem Tod annimmt und ihnen als Ausgleich für ihr unmenschliches Los und
als Belohnung für ihre Treue ein volles und unverlierbares Leben schenkt.

Die Darlegungen Cohn-Sherboks sind übersichtlich. Es handelt sich um einen
wichtigen forschungsgeschichtlichen Beitrag. Leider werden die Auffassungen der
jüdischen Holocaust-Bedenkcr oft ohne Quellenangaben zitiert. Interessant ist für den
Rezensenten, dass der Weg zur Hoffnung an Auferstehung und nachheriges volles Leben
der Märtyrer im 2./1. Jh. v. Chr. ähnlich verlief, wie dies Cohn-Sherbok für das 20. Jh.
darstellt. Der in Dan 12,2f., 2 Makk 7 und den Psalmen Salomonis (um 40 v.Chr.)
bezeugte Auferstehungsglaube ist von der inneren Einsicht her verständlich, dass die Hin-
mordung der Glaubenstreuen und die biblische Offenbarung nur erträglich sind, wenn
eine Auferstehung zum vollen Leben in Gemeinschaft bei Gott angenommen wird.

C. Thoma

60


	Rezensionen

