Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 46 (1990)

Artikel: Christen und Juden auf meinem Weg
Autor: Ehrlich, Ernst Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960821

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christen und Juden auf meinem Weg*

von Ernst Ludwig Ehrlich

Wer eine solche Ehrung erhélt, an die heute in dieser Stunde erinnert
werden soll, tut gut daran, zuriickzuschauen, wer ihm auf seinem Wege
begegnet ist, ihm die Impulse gab, dem Verstehen zwischen Christen und
Juden zu dienen. Wenn wir uns eine solche Aufgabe hier stellen, so mag
sie als ein Dank verstanden werden an Menschen, die vor langem oder
vor kiirzerem dahingegangen sind; die meisten, die hier zu nennen sind,
weilen nicht mehr unter den Lebenden.
~ Dem Neunzehnjéhrigen war Rabbiner Leo Baeck das grosse Erlebnis
In Berlin; 1940, Krieg, Judenverfolgung! 1941 gelber Stern und dennoch
Studium an der Lehranstalt fir die Wissenschaft des Judentums bis Juni
_1942. Der Eindruck ist unvergesslich: Ein sportlicher Siebzigjahriger, der
Im Untergang der Juden in Deutschland von «der Aufgabe des Tages»
spricht, von der Grosse des Judentums und von seiner Hoffnung, trotz al-
lem. Und Baeck redet auch iiber den Mann oder die Frau auf der Strasse,
die ihm, dem Juden mit dem gelben Stern, verstohlen einen Apfel zustek-
ken und so indirekt beweisen, dass vielleicht dennoch Hoffnung sei. Der
Baeck, iiber den wir hier sprechen, war der Rabbiner des jiidischen Vol-
kes, der bewusst seinen Weg des Martyriums antrat, weil er meinte, eine
Religion ohne Martyrium wire eine Religion des Spiessers, Religion ohne
Vision. Wir erinnern uns an diesen grossen Lehrer des Judentums, der in
Vorlesungen und im Gesprich alle die Themen anklingen liess, die er teils
vprher, teils nachher in Biichern behandelte. Sie erfahren leider heute
mg_ht mehr die Aufmerksamkeit, die sie immer noch verdienten: «Die Pha-
risaer, ein Kapitel jiidischer Geschichte», «Das Evangelium als Urkunde
judischer Glaubensgeschichte» und der Sammelband «Paulus, die Phari-
sder und das Neue Testamenty.

Ein Student, der sich in den Fichern der Wissenschaft des Judentums
umsehen mochte, lernt hier von einem Rabbiner das Christentum kennen,
hort von Jesus und von Paulus. Eine gespenstische Vorstellung, wenn
man sich vergegenwartigt, wann dies geschah: in den Jahren 1940-1942,
als sogenannte Christen ihren Herrn Jesus Christus immer aufs neue ans

* Vortrag, gehalten am 24. Januar 1990 im Auditorium Maximum der Universitit Bern
anlésslich der Verleihung der Wiirde eines Honorarprofessors an der Berner Evange-
lisch-theologischen Fakultiit.



Kreuz schlugen, indem sie sich millionenfach an Juden vergingen. Unver-
gesslich bleibt Baecks Hinweis, dass im wahren Christentum wie im Ju-
dentum ein nichtkonformistischer Zug sei, der Mut, auch dann «Nein» sa-
gen zu konnen, wenn die Masse «Ja» briillt. Wenn eine Religion ohne be-
wusste Vorurteile gelehrt worden ist, so das Christentum durch Leo
Baeck, wenngleich er als Jude auch starke Einwande gegen die paulinische
Theologie herausarbeitete. Wenn wir uns vergegenwirtigen wollen, wie
sich eine Entwicklung anbahnte, so soll auch daran erinnert werden, dass
ein Jahr spater, im Jahre 1943, bereits in der Illegalitit in Berlin, ein nun
auch schon verstorbener Katholik, der uns Unterkunft gewdhrte, Re-
chenschaft tiber bestimmte Termini Baecks forderte, die dieser in seinem
Aufsatz tiber das Christentum, «Romantische Religion», verwendet hatte.
Christlich-jidischer Dialog in der Grenzsituation des Lebens in Berlin im
Mai 1943.

Neubeginn in Basel im Oktober 1943. Studium der alttestamentlichen
Wissenschaft bei einem der bedeutendsten Gelehrten seiner Zeit auf die-
sem Gebiet: Walter Baumgartner, ein reformierter schweizerischer Christ.
Bei ihm war zu lernen, was kritische Wissenschaft bedeutet, und dass es
nicht angeht, theologische Ideen in einem Vorverstandnis in die Texte hin-
einzulesen. Diese miissen zundchst aus sich selbst heraus verstanden wer-
den. Bei Baumgartner war nicht nur die strenge Philologie zu studieren,
sondern vor allem sauberes wissenschaftliches Arbeiten und Denken. In
jenen Jahren herrschte in Basel Kar/ Barth, der damals noch wenig Ver-
stdndnis fur das Judentum besass, wohl aber fir Juden als verfolgte Men-
schen. So war das Studium des Alten Testaments fiir die Theologiestuden-
ten die notwendige Ergidnzung zu einer dialektischen Theologie, die mehr
zur Typologie als zur exakten Exegese verfiihren konnte, sicher nicht nach
dem Willen des Meisters. So darf hier dankbar daran erinnert werden,
dass geistiges Arbeiten auf den Gebieten, mit denen wir uns befassen, und
die auch entscheidend fiir den christlich-jiidischen Dialog sind, ohne die
von Walter Baumgartner gelehrte kritische Wissenschaft nicht denkbar
ist. Alles andere wiirde in einen breiigen Synkretismus entarten, ohne
Konturen und ohne feste Basis. Um zu dem zu gelangen, was Baeck als
Ziel dieses Dialoges angesehen hat, bediirfen wir der kritischen Wissen-
schaft. Ich zitiere Baeck: «Es werden sich immer Juden und Christen zu-
sammenfinden kdnnen, im Bewusstsein dessen, was sie unterscheidet, und
im Bewusstsein dessen, was sie eint. So allein sehen Menschen einander,
im Einenden und Trennenden... Nicht das Trennende libersehen oder ver-
schweigen, aber auch nicht das Einende iibersehen und verschweigen. Bei-
des zusammen, um zu begreifen, um zu verstehen.» Die Vorausset-

2



zungen fur dieses kritische Denken hatte Walter Baumgartner seinen Stu-
denten vermittelt, ebenso das Gefiihl und das Sensorium fiir die hebrii-

sche und araméische Sprache, nicht zuletzt aber auch seine Sympathie fiir
Leonhard Raga:.

* ok %

Begegnung in Basel mit Martin Buber, im Hause des Philosophen
Herman Schmalenbach in Riehen, unvorstellbar damals, dass dieser Ort
einmal Heimat werden wiirde. Es war das Jahr 1947, als die Juden um ih-
ren Staat rangen, der Kampf gegen Briten und Araber begonnen hatte.
Unvergesslich dann die Konfrontation Bubers im Basler Stadtcasino mit
¢inem Anhénger der Cheruth, Irgun Zwai Leumi hiess siec damals, wo
Buber deutlicher und geforderter denn je seinen biblischen Humanismus,
das heisst also den fiir ihn wahren Zionismus, der Gewalt und dem Krieg
entgegenstellte. Da fiel alles Literarische von diesem Mann ab, jedes Ex-
Periment im Geistigen, da ging es wirklich um das Wesen dessen, wofur
Buber einstand: um die Verwirklichung des Moralischen auch in der Poli-
tik, eben um den uns allen auch heute noch aufgegebenen biblischen Hu-
manismuys,

Hier soll nicht iiber die Bedeutung Bubers fiir den christlich-jiidi-
schen Dialog gesprochen werden, nicht dariiber, dass er es war, der uber-
haupt zuerst viele Christen fiir das Phinomen des Judentums geoffnet
hatte, sondern es soll eines Mannes gedacht werden, der als ein Nonkon-
formist den Mut hatte, Unrecht auch Unrecht zu nennen, und der schon
friih erkannte, dass die Juden in ihrem Lande Israel nicht werden tberle-
ben kénnen, wenn sie nicht einen Weg zu ihren arabischen Nachbarn fin-
den, ein Unternehmen, das leider auch verstindigungsbereiten Juden von
den arabischen Nachbarn nicht erleichtert wird.

Was Buber wollte, wofiir er lebte, ist fiir uns alle aktuell geblieben:
auf des Wort der ewig neuen Bibel zu horen, auf das, was sie uns wirklich
ZU sagen hat, und nicht das fiir den Bibeltext auszugeben, was in ihn gern
hineininterpretiert wird; ferner das Nachdenken iiber das Messianische im
Judentum, das mystische Element, welches sich auch im Chassidismus
Manifestiert, denn ohne dieses Geheimnis des Messianischen hat Religion
keine Vision; schliesslich die Verwirklichungen in der Existenz des Men-
IS_Chen, und dariiber hat Buber in seiner Philosophie des Dialogs speku-
iert.

Wer von Buber spricht, denkt auch an Franz Rosenzweig, der es
Schliesslich war, der Buber in dic Aufgabe der Ubertragung der Schrift
hineingezwungen hatte. Rosenzweig ist schon 1929 nach langer Krankheit
gestorben, aber aus seinen Briefen und aus seinen Biichern hat er auch
Noch zu einer Generation gesprochen, die den Untergang des von

3



ithm verkorperten deutschen Judentums miterlebt hat. Bei Rosenzweig
beeindruckten den Studenten drei grosse Themen: Rosenzweigs Ringen
mit der judischen Orthodoxie, sein Eintreten fiir die /ebendige jiidische
Tradition ohne geistlose Starre und pfiffische Rechthaberei, seine Ab-
grenzung gegen einen judischen Liberalismus, der eigentlich nicht mehr
wusste, woflir er eigentlich frei geworden war. Wir erwihnen im Geden-
ken an Franz Rosenzweig das Problem der von ihm gelebten Dialektik
des deutschen Juden, der ohne Einschrankung ein Deutscher sein wollte
und fir den Judentum dennoch mehr und anderes bedeutete als blosse
Konfession. Und schliesslich hat Rosenzweig in seinen Briefen und vorher
im «Stern der Erlosung» Entscheidendes tiber die Bezichung zwischen Ch-
risten und Juden gelehrt; an einen Absatz aus dem III. Teil des «Sterns»
sel hier erinnert:

«Ob Christus mehr ist als eine Idee — kein Christ kann es wissen. Aber
dass Israel mehr ist als eine Idee, das weiss er, das sieht er. Denn wir leben.
Wir sind ewig, nicht wie eine Idee ewig sein mag, sondern wir sind es, wenn
wir’s sind, in voller Wirklichkeit. Und so sind wir dem Christen das eigent-
lich Unbezweifelbare... An uns konnen die Christen nicht zweifeln... Das
Theologumen aus der Urzeit christlicher Theologie spricht aus, was wir hier
erkldrten: dass das Judentum in seinem ewigen Fortbestand durch alle Zeit,
das Judentum, das im “alten” Testament bezeugt wird und selber von ihm le-
bendig zeugt, der eine Kern ist, von dessen Glut die Strahlen unsichtbar ge-
nihrt werden, die im Christentum sichtbar und vielgespalten in die Nacht
der heidnischen Vor- und Unterwelt brechen. Vor Gott sind sie so beide,
Jude und Christ, Arbeiter am gleichen Werk. Er kann keinen entbehren...»

In Basel erfolgte auch die Begegnung mit Kar! Thieme. Er stammte
aus einer protestantischen Theologenfamilie aus Leipzig, konvertierte
1934 zum Katholizismus in einem vermeintlichen Widerstandsakt gegen
den Nazismus, wurde Emigrant in der Schweiz und rang sich in einem
langen Bemiihen zu einem Verstehen des Judentums hindurch, fur das er
eintrat und in Reden und Schriften wirkte. Er war Mitbegriinder und Mi-
therausgeber des Freiburger Rundbriefes, des bis heute einzigen Jahrbu-
ches fiir den katholisch-jiidischen Dialog in deutscher Sprache. Mit ihm
gemeinsam erfolgte das erste praktis¢che Wirken auf dem Gebiet der chris-
tlich-jidischen Zusammenarbeit und in manchmal tiglichen Gespriachen
der beiderseitige Versuch, dem andern immer gerechter zu werden.

Mit Karl Thieme war ein Verstehen moglich, denn er war ein Lehrer
und ein Lernender, der in den spateren Jahren seines Lebens wusste,
wie wesentlich eine klare Begrifflichkeit im christlich-jidischen

4



Dialog ist, und dass die unkritische Ubernahme zahlreicher theologischer
Vorurteile trotz Ablehnung jedes Antisemitismus doch immer nur zu ei-
nem neuen Antijudaismus fithren muss. Thieme nahm fiir sich in Anspru-
ch, zu den wenigen Christen zu gehoren, «die wir aus dem jiidischen
Schicksal des letzten Vierteljahrhunderts Gottes Appell herausgehort ha-
ben, um unsere bisherige “heidenchristliche Sicht” der judischen Existenz
zu tberpriifen». In diesem Sinne lernte Karl Thieme die Juden in zwei we-
sentlichen Funktionen verstehen: 1. als die gottgewollten Nonkonformi-
sten, 2. als die gottbeauftragten Entgdtzer.

Mit Karl Thieme gemeinsam wurde der inzwischen vergriffene Band
der Fischerbiicherei «Judenfeindschaft» konzipiert, und Thieme gehorte
zu jenen Katholiken, die den Weg fiir die sogenannte Judenerklirung am
2. Vatikanischen Konzil bereiteten; er durfte freilich diese Frucht seiner
Bﬁmﬁhungen nicht mehr erleben.

Wenn vom Konzil die Rede ist, so soll der ersten Begegnung mit dem
Mannc hier gedacht werden, ohne den wahrscheinlich die berithmte Erk-
lirung iber die Juden irgendwo auf dem langen Wege des Konzils versch-
Wunden wire: Augustin Kardinal Bea, ein Jesuitenpater aus dem aleman-
nischen Schwarzwald, Rektor und Professor fiir Altes Testament am Bi-
belinstitut in Rom; Juden hatten seinen Lebensweg vorher kaum je ge-
kreuzt. Da berief ihn Papst Johannes XXIII. zu 6kumenischen Aufgaben,
Upd in den Rahmen dieser umfassenderen Verpflichtung gehdrten auch
dl? Juden, zu denen Bea bisher nur indirekt iiber das Alte Testament gei-
stigen Zugang hatte.

Die erste Begegnung erfolgte in Basel. Es war am Jom Kippur des
Jéhres 1961. Direkt aus der Synagoge fiihrte der Weg schrig gegentiber in
€in Jesuitenhaus an der Leimenstrasse, in welchem Kardinal Bea abgestie-
gen war. Was das lebendige Judentum, das jiidische Volk in seinem Land,
Cigentlich ist, dieses pluralistische Phinomen des Judentums war fir einen
Mann wie Bea, der tberhaupt erst im hohen Alter sich mit diesen Proble-
men zu beschéftigen hatte, verwirrend und schwer zu begreifen. Aber Bea
hé}tte eine menschliche Intuition, die ihn das Rechte um der Gerechtigkeit
willen tun liess, und so nahm er sich dieses judischen Volkes an, obwohl
€r manches, was ihm in der Verzwigtheit jidischer Institutionen begegne-
t63 nur zu ahnen vermochte. Der Kardinal bewihrte am jlidischen Volk
Wie an den einzelnen jludischen Menschen, die er traf, jenen
<<biblischen Humanismus», der von uns allen gefordert ist. Insofern steht
sein Bild lebendig vor uns, ein deutscher Jesuitenpater, der nie ver-
gass, was Menschen seines Volkes den Juden angetan hatten. Nicht aus
schlechtem Gewissen kidmpfte er fiir die Juden, es war der Sinn fiir
Gerechtigkeit, der ihn im spdaten Alter zu ecinsamer Grosse

3



wachsen liess: Von manchen verlassen, von seinem Papst gehalten, hat
Kardinal Bea seinen judischen Freunden die Treue gehalten. Das wollen
wir thm danken.

Seine Personlichkeit war komplex: Er war ein Deutscher, aber in den
vielen Jahren in Rom zugleich auch entnationalisiert; Bea, eigentlich ein
konservativer Mensch, war Johannes XXIII. in seinem Rufe nach Erneue-
rung der Kirche gefolgt. Bea war ein Kardinal, ein Mann der kurialen
Hierarchie, aber in seiner Lebensfiihrung von schlichter Einfachheit und
Bescheidenheit; er war ein Gelehrter, der sich plotzlich auch in die Politik
gestellt sah und schwer begriff, wie er da eigentlich hineingeriet, bis er
merkte, dass er eine der Schliisselfiguren in einem weltweiten Prozess ge-
worden war, gleichsam ein Symbol flir eine neue Richtung in seiner Kir-
che, die nicht zerstoren, sondern erhalten und bauen wollte, den Men-
schen dieser Welt ein gereinigtes Bild ihrer Kirche vor Augen zu stellen
wiinschte. Ob und inwieweit dies in der Folge gelang, soll hier nicht eror-
tert werden; es ware auch nicht unsere Aufgabe, dariiber zu urteilen.

* % %

Kehren wir nach Basel zuriick. Dorthin war im Jahre 1948 der Hol-
lander Hendrik van Oyen berufen worden. Er vertrat dort neben Karl
Barth das Fach der Systematischen Theologie unter besonderer Berticksi-
chtigung der Ethik und der Religionsphilosophie. Seine bleibende Lei-
stung fiir die protestantische Theologie war das Einbeziehen der zahlrei-
chen ethischen Probleme in die christliche Lehre; er richtete sein Augen-
merk auf eine Fille unsere Welt bedrangender Probleme um Liebe, Ehe,
Familie, Gesellschaft, Staat und Wirtschaft. Ausgangspunkt seiner wis-
senschaftlichen Arbeit war nicht zufillig eine 1929 an der Universitat Lei-
den abgeschlossene Dissertation «Ethik und Religion im Denken Her-
mann Cohens». So wurde er schon in seinen wissenschaftlichen Anfingen
zum Judentum gefiihrt, und von dem Denken Hermann Cohens, dieses
grossen judischen Philosophen und Mitbegrunders der neukantianischen
Schule, hatte sich van Oyen niemals wirklich entfernt. Gerade sein Ein-
dringen in die ethischen Probleme gewann von Hermann Cohen her fiir
van Oyen Bedeutung und ein tiefes Verstehen des Judentums.

Dieses fiihrte ihn zur Christlich-Jidischen Arbeitsgemeinschaft, de-
ren Prisident er jahrelang war. In dieser Eigenschaft arbeiteten wir nicht
nur organisatorisch eng zusammen, sondern er eréffnete auch neue Hori-
zonte, etwa 1n unseren Diskussionen uber die Ursprunge und das
Wesen der Christologie und ihr Entstehen aus jiidischem Denken ver-
schiedener Provenienz. Unsere Dialoge konnten hier iibrigens an Gespra-
che ankniipfen, die wir frither schon mit unserem Freund Johann
Jakob Stamm hatten. Dessen Versuche, theologische Gedanken des

6



Hebrierbriefes aus dem Leviticus zu erklédren, sind eindricklich geblie-
ben. So wird deutlich, in welcher Weise meine Lehrer und Freunde der
theologischen Fakultdt Basel fiir das langsame Gewahrwerden theologi-
scher Phdnomene von bleibender Bedeutung geblieben sind. Hendrik van
Oyen war Ubrigens ein Beispiel dafiir, wie ein gldubiger Christ sich vollig
frei von Antijudaismus halten konnte: «Es wurde hier ein enormer Besitz
an geistigen Werten durch Israel und das Judentum in das Christentum
hineingetragen. Die ethischen Begriffe der Treue, Gerechtigkeit, Nich-
stenliebe, Bescheidenheit, Humanitét: Israel hat sie als ebensoviele Gebote
von Gott empfangen, und das Christentum hat sie in Jesu Reden erneut
als gottliche Gebote erkannt und der Kulturwelt weitergegeben.» Auf ei-
nem solchen Hintergrund war ein existentieller christlich-jiidischer Dialog
moglich.

Eines ganz andern Mannes soll nun hier gedacht werden. Er ist am
18. Mai 1972 gestorben: Rabbiner Robert Rafael Geis. Mit thm mensch-
lich und geistig verbunden zu sein, bedeutete das Abstreifen von Konven-
tionen, das Infragestellen von Phrasen und Denkgewohneiten, welche all-
zu oft nur der geistigen Bequemlichkeit dienen. Viele seiner Worte gelten
auch heute noch fiir uns: «Auch wir Juden werden von neuem unsere Pro-
pheten zu entdecken haben, sobald der Dunst der Miidigkeit, der so leicht
aus Ruinen aufsteigt, schwindet. Bei aller Verehrung fiir unsere Rabbi-
nen, die Propheten sind gewichtiger. Sie fordern in jeder Epoche jede Ge-
neration des jidischen Glaubensvolkes. Erst wenn Jesus und die Prophe-
ten aus dem Goldstaub der Verehrung auferstehen, lohnt es iiberhaupt,
Christ und Jude zu sein, beginnt die fruchtbare Periode christlich-jidi-
scher Zusammenarbeit.» Von Geis konnte man diese heilige Ungelduld
lernen, die flir einen Streiter flir das Konigreich Gottes auf dieser Erde
eine Notwendigkeit ist. Dieser dusserst sensitive Mensch hat sich in eine
«Querfrontsolidaritit» mit den Christen begeben, weil er erkannte, dass
sich hier nun eine Affinitit mit den Juden zeigt: Christen lernen in unse-
ren Tagen, wenn sie wirklich um ihr Christsein ringen, die Segnungen der
Minoritiat kennen, jidisches Schicksal durch die Jahrtausende, So tragt
Geis’ letztes Buch den Titel: «Gottes Minoritit» (1971), wobel es nicht um
eine soziologisch-statistische Erdrterung geht, sondern um das Aufzeigen
prophetischer Botschaft in ihrer ganzen Radikalitat. Die bedeutenden Ju-
den, die wir vorher erwdahnt haben, Baeck, der unser gemeinsamer Lehrer
war, Buber und Rosenzweig, sind auch die Mentoren von Robert Rafael
Geis gewesen, und sie konnen ihn und uns das Uniiberholbare der pro-
phetischen Forderung lehren.



Geis war kein Stubengelehrter, er drang aus dem Getto seiner Ein-
samkeit heraus auf Begegnung mit Juden, und da er diese in Deutschland
kaum noch fand, mit Christen. Wahrscheinlich ist der urspriingliche An-
satz zum christlich-jiidischen Dialog bei Geis die Suche nach dem Mit-
menschen gewesen, nach dem Du, nach dem andern, mit dem er in geisti-
ge Kommunikation treten konnte. Gewiss traf Geis auch auf ein paar we-
nige Juden, aber seine geistige Wirkung erzielte er vor allem bei einer Rei-
he von protestantischen Theologen, die mit ihm begriffen hatten, dass das
Judentum als Partner seine eigene Dignitét besitzt und unsere geschunde-
ne Welt darauf verweisen muss, dass es fiir den Sinai kein Surrogat gibt.
Das soziale Engagement ist ohne das Ernstnehmen der prophetischen
Botschaft eine schlichte Unmoglichkeit, und die Radikalitit der propheti-
schen Forderung hat Robert Rafael Geis dazu gefiihrt, sich von der Insti-
tution und der Konvention ab- und zu seinen wenigen jiidischen und sei-
nen protestantischen Freunden, vor allem Hans Joachim Kraus und Heinz
Kremers, hinzuwenden. Hans Joachim Kraus, Alttestamentler und refor-
mierter systematischer Theologe, hat im deutschsprachigen Raum, beson-
ders auch auf den ersten Kirchentagen seit 1961, einen wichtigen Beitrag
zum Dialog geleistet. Heinz Kremers, Religionspidagoge in Duisburg,
war ein wichtiger Organisator, der Symposien veranstaltete, Buchreihen
begriindete und wesentliche Impulse fiir eine vorurteilsfreie Darbietung
des Religionsunterrichtes gab. Sein Tod im letzten Jahr ist ein herber Ver-
lust fir viele von uns; seine phantasievolle Aktivitit fehlt allen denen, die
die Freude hatten, mit ithm zusammenzuarbeiten. Geisens durch das
Schicksal begriindeter tiefer Pessimismus hat durch die Freundschaft mit
diesen protestantischen Menschen immer wieder zu neuer Hoffnung ge-
fiihrt, nicht zuletzt, dass jenes Land, aus dem er einmal vertrieben worden
war, doch wieder auch fiir Juden Ort menschlicher Begegnung sein konn-
te. Mit ihm gemeinsam konnten wir 1961 die Arbeitsgruppe «Christen
und Juden» beim Deutschen Evangelischen Kirchentag griinden, die bis
heute Wesentliches zum Dialog bietet.

Es ist. manchmal nicht ohne Bedeutung, wann und wo man einen
Menschen kennenlernt, die erste Begegnung mit ihm stattfindet. Max
Horkheimer in einem renommierten Hotel am Ziirichsee zu treffen, gehorte
ebenso zu seinem Stile wie sein stindiger Versuch, Wege zu finden, um un-
sere Gesellschaft gerechter zu gestalten. Es ist daher kein Zufall, dass er
sich nicht nur fiir die Hebréische Bibel leidenschaftlich interessierte, son-
dern vor allem die Propheten studierte und sogar an einer Vorlesung des
um Jahrzehnte Jingeren iiber das Wesen biblischer Prophetie

8



teilnahm. Der spidte Horkheimer hatte zu seinen jiidischen Wurzeln zu-
rickgefunden und einen Grundgedanken des Judentums immer aufs neue
geistig zu begriinden versucht: den Willen zur Gerechtigkeit. Gerechtig-
keit jedoch muss ein Fundament haben, sie kann nicht im luftleeren
Raum stehen. Die Bibel setzt bekanntlich hinter jedes Gebot den Satz «so
spricht der Ewige». Fiir Horkheimer war zwar der biblische Gottesbegriff
in einer konkreten Personenhaftigkeit nicht mehr begreifbar, das aber be-
deutete fir ihn nicht, unsere Welt wiirde nicht tiber sich hinausweisen.
Horkheimer folgerte, Moral ohne Theologie sei nicht moglich, da Wissen-
schaft iber Gut und Bose nicht statuieren kénne. Theologie sei die Hoff-
nung, dass das Unrecht in der Welt nicht das letzte Wort sein moge. Was
aber bleibt nun? Fiir Horkheimer ist es die Sehnsucht nach vollendeter
Gerechtigkeit. Leo Baeck hatte versucht, die theologische Beziehung, in
der die Menschen zu Gott stehen, als «Geheimnis und Gebot» zu bezeich-
nen: das gottliche Geheimnis also, das der Mensch nicht ergriinden kann,
und die Aufgabe des Menschen, die sich fiir ihn im Gebot konkretisiert
hat.

Man konnte Horkheimer als Rektor der Frankfurter Universitit
kennenlernen, als Direktor des Instituts fiir Sozialforschung, auf den sich
Ende der sechziger Jahre Studenten berufen haben. Es gab aber auch den
Horkheimer, der sich an judischen Feiertagen von Montagnola aus in die
Synagoge nach Lugano hinunter fahren liess, den Horkheimer, der in tra-
ditioneller Weise am Grabe seiner vor ihm dahingegangenen Gattin auf
dem Berner judischen Friedhof Kaddisch sagte, den Horkheimer, der in
seiner Zunz-Bibel wohl kaum eine Zeile aus den biblischen Propheten
nicht unterstrichen hatte; die zahlreichen Lesezeichen zeugten davon, dass
er mit diesem Buche wirklich lebte. Er konnte plotzlich nachts anrufen
und fragen, welche deutsche Bibeliibersetzung eigentlich vorzuziehen
ware. Er gehorte der grossen und fiir die Menschenbildung wichtigen juidi-
schen Vereinigung, dem B’nai B’rith, an, und es ist tatsachlich nicht ohne
Symbolgehalt fiir die Personlichkeit und das Werk dieses Mannes, dass
sein letzter Vortrag, wenige Tage vor seinem Tode, in der Israelitischen
Cultusgemeinde in Ziirich stattfand und tiber die jidische Religion han-
delte.

% ok %

Wer sich dankbar der Begegnung mit diesen eben erwihnten Men-
schen in etwas mehr als 40 Jahren zu erinnern vermag, empfindet durch
das Zusammentreffen mit ihnen einen Anspruch an sich selbst. Und man
konnte sich fragen, ob es fiir alle die hier erwihnten Juden und Christen
einen gemeinsamen Nenner gibt, der ihrer Theologie oder Philosophie
entsprechen konnte.



In den Spriichen Salomos, den Mischle (14,31), findet sich ein merk-
wiirdiger Satz, der fiir das Judentum charakteristisch geworden ist und
eine ganze Theologie enthalt: « Wer den Schwachen bedriickt, schmdht des-
sen Schépfer, der ehrt IHN, wer sich des Diirftigen erbarmt.» In diesem ei-
nen Vers liegt die ganze Aktualitit der Hebrdischen Bibel. Abraham Jos-
hua Heschel, der vor einigen Jahren verstorbene grosse jidische Religions-
philosoph und Prediger, hat eines seiner auch deutsch erschienenen Bii-
cher genannt: «Gott sucht den Menschen» (1980). Gott also braucht den
Menschen, er ist Partner am Werke Gottes. Wer Ungerechtigkeit begeht,
schiandet Gott, den ER hat den Menschen in Seinem Bilde geschaffen; wer
sich des sozial Entrechteten annimmt, ehrt damit zugleich Gott. Hier ist
nun die Ethik auf eine unauflosbare Weise konkret in der Religion veran-
kert, das Tun in die religiose Dimension einbezogen worden. «Wer den
Schwachen bedruckt, schmaht dessen Schopfer»: Wie konnte man be-
haupten, hier wire die Bibel nicht in einer Weise aktuell wie in jenem an-
dern Wort, dass eigentlicher Gottesdienst das Sich-Annehmen des andern
ist, der unser bedarf?

Die jlidische Tradition hat diesen Gedanken erldutert, wenn wir im
Talmud (Sota 14a) lesen: «Es heisst (Dtn 13,5): “Dem Herrn, eurem Gott,
sollt ihr folgen”; ist es denn einem Menschen moglich, der Gottlichkeit zu
folgen...? Vielmehr lehrt dies, dass man den Handlungen des Heiligen, ge-
priesen sei ER, folge. Wie ER die Nackten kleidet, ... so kleide auch du
die Nackten... Wie ER Kranke besucht, ... so besuche auch du die Kran-
ken; wie ER Trauernde trostet, ... so troste auch du die Trauernden...»
Aus diesem nur ausschnittweise zitierten Abschnitt geht die Vorstellung
von der imitatio Dei, der Nachfolge Gottes, deutlich hervor. Das aber be-
deutet, dem Reich Gottes den Weg durch gerechtes Handeln zu bereiten;
der Prophet Jesaja (5,16) hat das in einem Halbvers knapp so angedeutet:
«Der heilige Gott wird durch Gerechtigkeit geheiligt.»

Betrachten wir das Werk und das Leben der vorher erwidhnten Per-
sonlichkeiten, denen wir begegneten, und denen wir unser Bemtihen ver-
danken, andere Menschen zu verstehen, sie in ithrer Existenz ernstzuneh-
men, auch wenn wir ihr Denken und Fiihlen nicht in allem nachvollziehen
konnen, so mag vielleicht dieser Vers des Propheten uns allen, vor allem
aber denen, denen es um die christlich-jiidische Begegnung geht, als ge-
meinsame Grundlage gelten: Was immer an Christologie und spezifisch
christlichem Erleben und Emotionen der christliche Partner in diesen Dia-
log einbringen mag, die Basis unserer gemeinsamen Tuns sollte die Er-
kenntnis sein, dass es etwas Unausschopfbares, ja Untuberholbares gibt,
von dem wir alle ausgehen konnen und das uns bindet. Wenn wir nur
liber diesen Halbvers Jesajas meditieren: «Der heilige Gott wird durch
Gerechtigkeit geheiligt», haben wir etwas von dem erfahren, was Christen

10



und Juden zu erleuchten vermag: die Verbundenheit und das Ziel unseres
Tuns, die Gerechtigkeit auf dieser Erde, nicht morgen, sondern hier und
heute.

In einem Gebet, welches der babylonische Lehrer Rab am Anfang
des 3. Jahrhunderts urspriinglich fiir das Neujahrsfest dichtete (es findet
sich im 2. Abschnitts des Alenu-Gebets), heisst es: le-takken 6lam be-mal-
kut sadday, «die Welt zu ordnen durch das Reich Gottes». Dieser Satz
meint dhnliches wie das, was wir eben vom Propheten Jesaja horten: das
Gottesreich in diese unsere Welt des Menschen eintreten zu lassen, das
Reich, das heute und hier bei uns Menschen beginnen kdnnte, wenn wir es
nur wollten.

Das war auch die Botschaft jener Méinner, die unseren Weg kreuzten,
von denen wir lernten, denen wir danken, und es ist zugleich die standig
an uns alle gerichtete Forderung des Buches, das wir als Hebrdische Bibel
bezeichnen.

11



	Christen und Juden auf meinem Weg

