
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 46 (1990)

Artikel: Christen und Juden auf meinem Weg

Autor: Ehrlich, Ernst Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christen und Juden auf meinem Weg*

von Ernst Ludwig Ehrlich

Wer eine solche Ehrung erhält, an die heute in dieser Stunde erinnert
werden soll, tut gut daran, zurückzuschauen, wer ihm auf seinem Wege
begegnet ist, ihm die Impulse gab, dem Verstehen zwischen Christen und
Juden zu dienen. Wenn wir uns eine solche Aufgabe hier stellen, so mag
sie als ein Dank verstanden werden an Menschen, die vor langem oder
vor kürzerem dahingegangen sind; die meisten, die hier zu nennen sind,
weilen nicht mehr unter den Lebenden.

Dem Neunzehnjährigen war Rabbiner Leo Baeck das grosse Erlebnis
in Berlin; 1940, Krieg, Judenverfolgung! 1941 gelber Stern und dennoch
Studium an der Lehranstalt für die Wissenschaft des Judentums bis Juni
1942. Der Eindruck ist unvergesslich: Ein sportlicher Siebzigjähriger, der
lm Untergang der Juden in Deutschland von «der Aufgabe des Tages»
spricht, von der Grösse des Judentums und von seiner Hoffnung, trotz
allem. Und Baeck redet auch über den Mann oder die Frau auf der Strasse,
die ihm, dem Juden mit dem gelben Stern, verstohlen einen Apfel zustekken

und so indirekt beweisen, dass vielleicht dennoch Hoffnung sei. Der
Baeck, über den wir hier sprechen, war der Rabbiner des jüdischen Volkes,

der bewusst seinen Weg des Martyriums antrat, weil er meinte, eine
Religion ohne Martyrium wäre eine Religion des Spiessers, Religion ohne
Vision. Wir erinnern uns an diesen grossen Lehrer des Judentums, der in
Vorlesungen und im Gespräch alle die Themen anklingen liess, die er teils
vorher, teils nachher in Büchern behandelte. Sie erfahren leider heute
nicht mehr die Aufmerksamkeit, die sie immer noch verdienten: «Die
Pharisäer, ein Kapitel jüdischer Geschichte», «Das Evangelium als Urkunde
jüdischer Glaubensgeschichte» und der Sammelband «Paulus, die Pharisäer

und das Neue Testament».
Ein Student, der sich in den Fächern der Wissenschaft des Judentums

umsehen möchte, lernt hier von einem Rabbiner das Christentum kennen,
hört von Jesus und von Paulus. Eine gespenstische Vorstellung, wenn
man sich vergegenwärtigt, wann dies geschah: in den Jahren 1940-1942,
als sogenannte Christen ihren Herrn Jesus Christus immer aufs neue ans

* Vortrag, gehalten am 24. Januar 1990 im Auditorium Maximum der Universität Bern
anlässlich der Verleihung der Würde eines Honorarprofessors an der Berner
Evangelisch-theologischen Fakultät.



Kreuz schlugen, indem sie sich millionenfach an Juden vergingen. Unver-
gesslich bleibt Baecks Hinweis, dass im wahren Christentum wie im
Judentum ein nichtkonformistischer Zug sei, der Mut, auch dann «Nein»
sagen zu können, wenn die Masse «Ja» brüllt. Wenn eine Religion ohne be-
wusste Vorurteile gelehrt worden ist, so das Christentum durch Leo
Baeck, wenngleich er als Jude auch starke Einwände gegen die paulinische
Theologie herausarbeitete. Wenn wir uns vergegenwärtigen wollen, wie
sich eine Entwicklung anbahnte, so soll auch daran erinnert werden, dass
ein Jahr später, im Jahre 1943, bereits in der Illegalität in Berlin, ein nun
auch schon verstorbener Katholik, der uns Unterkunft gewährte,
Rechenschaft über bestimmte Termini Baecks forderte, die dieser in seinem
Aufsatz über das Christentum, «Romantische Religion», verwendet hatte.
Christlich-jüdischer Dialog in der Grenzsituation des Lebens in Berlin im
Mai 1943.

•k Je k

Neubeginn in Basel im Oktober 1943. Studium der alttestamentlichen
Wissenschaft bei einem der bedeutendsten Gelehrten seiner Zeit auf
diesem Gebiet: Walter Baumgartner, ein reformierter schweizerischer Christ.
Bei ihm war zu lernen, was kritische Wissenschaft bedeutet, und dass es

nicht angeht, theologische Ideen in einem Vorverständnis in die Texte hin-
einzulesen. Diese müssen zunächst aus sich selbst heraus verstanden werden.

Bei Baumgartner war nicht nur die strenge Philologie zu studieren,
sondern vor allem sauberes wissenschaftliches Arbeiten und Denken. In
jenen Jahren herrschte in Basel Karl Barth, der damals noch wenig
Verständnis für das Judentum besass, wohl aber für Juden als verfolgte
Menschen. So war das Studium des Alten Testaments für die Theologiestudenten

die notwendige Ergänzung zu einer dialektischen Theologie, die mehr
zur Typologie als zur exakten Exegese verführen konnte, sicher nicht nach
dem Willen des Meisters. So darf hier dankbar daran erinnert werden,
dass geistiges Arbeiten auf den Gebieten, mit denen wir uns befassen, und
die auch entscheidend für den christlich-jüdischen Dialog sind, ohne die
von Walter Baumgartner gelehrte kritische Wissenschaft nicht denkbar
ist. Alles andere würde in einen breiigen Synkretismus entarten, ohne
Konturen und ohne feste Basis. Um zu dem zu gelangen, was Baeck als
Ziel dieses Dialoges angesehen hat, bedürfen wir der kritischen Wissenschaft.

Ich zitiere Baeck: «Es werden sich immer Juden und Christen
zusammenfinden können, im Bewusstsein dejssen, was sie unterscheidet, und
im Bewusstsein dessen, was sie eint. So allein sehen Menschen einander,
im Einenden und Trennenden... Nicht das Trennende übersehen oder
verschweigen, aber auch nicht das Einende übersehen und verschweigen. Beides

zusammen, um zu begreifen, um zu verstehen.» Die Vorausset-

2



Zungen für dieses kritische Denken hatte Walter Baumgartner seinen
Studenten vermittelt, ebenso das Gefühl und das Sensorium für die hebräische

und aramäische Sprache, nicht zuletzt aber auch seine Sympathie für
LeonhardRagaz.

•k k k

Begegnung in Basel mit Martin Buber, im Hause des Philosophen
Herman Schmalenbach in Riehen, unvorstellbar damals, dass dieser Ort
einmal Heimat werden würde. Es war das Jahr 1947, als die Juden um
ihren Staat rangen, der Kampf gegen Briten und Araber begonnen hatte.
Unvergesslich dann die Konfrontation Bubers im Basler Stadtcasino mit
einem Anhänger der Cheruth, Irgun Zwai Leumi hiess sie damals, wo
Buber deutlicher und geforderter denn je seinen biblischen Humanismus,
das heisst also den für ihn wahren Zionismus, der Gewalt und dem Krieg
entgegenstellte. Da fiel alles Literarische von diesem Mann ab, jedes
Experiment im Geistigen, da ging es wirklich um das Wesen dessen, wofür
Buber einstand: um die Verwirklichung des Moralischen auch in der Polihk,

eben um den uns allen auch heute noch aufgegebenen biblischen
Humanismus.

Hier soll nicht über die Bedeutung Bubers für den christlich-jüdischen

Dialog gesprochen werden, nicht darüber, dass er es war, der
überhaupt zuerst viele Christen für das Phänomen des Judentums geöffnet
hatte, sondern es soll eines Mannes gedacht werden, der als ein Nonkon-
formist den Mut hatte, Unrecht auch Unrecht zu nennen, und der schon
früh erkannte, dass die Juden in ihrem Lande Israel nicht werden überleben

können, wenn sie nicht einen Weg zu ihren arabischen Nachbarn
finden, ein Unternehmen, das leider auch verständigungsbereiten Juden von
den arabischen Nachbarn nicht erleichtert wird.

Was Buber wollte, wofür er lebte, ist für uns alle aktuell geblieben:
auf des Wort der ewig neuen Bibel zu hören, auf das, was sie uns wirklich
zu sagen hat, und nicht das für den Bibeltext auszugeben, was in ihn gern
hineininterpretiert wird; ferner das Nachdenken über das Messianische im
Judentum, das mystische Element, welches sich auch im Chassidismus
manifestiert, denn ohne dieses Geheimnis des Messianischen hat Religion
keine Vision; schliesslich die Verwirklichungen in der Existenz des
Menschen, und darüber hat Buber in seiner Philosophie des Dialogs spekuliert.

Wer von Buber spricht, denkt auch an Franz Rosenzweig, der es
schliesslich war, der Buber in die Aufgabe der Übertragung der Schrift
hineingezwungen hatte. Rosenzweig ist schon 1929 nach langer Krankheit
gestorben, aber aus seinen Briefen und aus seinen Büchern hat er auch
noch zu einer Generation gesprochen, die den Untergang des von

3



ihm verkörperten deutschen Judentums miterlebt hat. Bei Rosenzweig
beeindruckten den Studenten drei grosse Themen: Rosenzweigs Ringen
mit der jüdischen Orthodoxie, sein Eintreten für die lebendige jüdische
Tradition ohne geistlose Starre und pfäffische Rechthaberei, seine

Abgrenzung gegen einen jüdischen Liberalismus, der eigentlich nicht mehr
wusste, wofür er eigentlich frei geworden war. Wir erwähnen im Gedenken

an Franz Rosenzweig das Problem der von ihm gelebten Dialektik
des deutschen Juden, der ohne Einschränkung ein Deutscher sein wollte
und für den Judentum dennoch mehr und anderes bedeutete als blosse
Konfession. Und schliesslich hat Rosenzweig in seinen Briefen und vorher
im «Stern der Erlösung» Entscheidendes über die Beziehung zwischen
Christen und Juden gelehrt; an einen Absatz aus dem III. Teil des «Sterns»
sei hier erinnert:

«Ob Christus mehr ist als eine Idee - kein Christ kann es wissen. Aber
dass Israel mehr ist als eine Idee, das weiss er, das sieht er. Denn wir leben.

Wir sind ewig, nicht wie eine Idee ewig sein mag, sondern wir sind es, wenn
wir1s sind, in voller Wirklichkeit. Und so sind wir dem Christen das eigentlich

Unbezweifelbare... An uns können die Christen nicht zweifeln... Das
Theologumen aus der Urzeit christlicher Theologie spricht aus, was wir hier
erklärten: dass das Judentum in seinem ewigen Fortbestand durch alle Zeit,
das Judentum, das im "alten" Testament bezeugt wird und selber von ihm
lebendig zeugt, der eine Kern ist, von dessen Glut die Strahlen unsichtbar
genährt werden, die im Christentum sichtbar und vielgespalten in die Nacht
der heidnischen Vor- und Unterwelt brechen. Vor Gott sind sie so beide,
Jude und Christ, Arbeiter am gleichen Werk. Er kann keinen entbehren...»

* * *

In Basel erfolgte auch die Begegnung mit Karl Thieme. Er stammte
aus einer protestantischen Theologenfamilie aus Leipzig, konvertierte
1934 zum Katholizismus in einem vermeintlichen Widerstandsakt gegen
den Nazismus, wurde Emigrant in der Schweiz und rang sich in einem
langen Bemühen zu einem Verstehen des Judentums hindurch, für das er
eintrat und in Reden und Schriften wirkte. Er war Mitbegründer und
Mitherausgeber des Freiburger Rundbriefes, des bis heute einzigen Jahrbuches

für den katholisch-jüdischen Dialog in deutscher Sprache. Mit ihm
gemeinsam erfolgte das erste praktische Wirken auf dem Gebiet der
christlich-jüdischen Zusammenarbeit und in manchmal täglichen Gesprächen
der beiderseitige Versuch, dem andern immer gerechter zu werden.
Mit Karl Thieme war ein Verstehen möglich, denn er war ein Lehrer
und ein Lernender, der in den späteren Jahren seines Lebens wusste,
wie wesentlich eine klare Begrifflichkeit im christlich-jüdischen

4



Dialog ist, und dass die unkritische Übernahme zahlreicher theologischer
Vorurteile trotz Ablehnung jedes Antisemitismus doch immer nur zu
einem neuen Antijudaismus führen muss. Thieme nahm für sich in Anspruch,

zu den wenigen Christen zu gehören, «die wir aus dem jüdischen
Schicksal des letzten Vierteljahrhunderts Gottes Appell herausgehört
haben, um unsere bisherige "heidenchristliche Sicht" der jüdischen Existenz
zu überprüfen». In diesem Sinne lernte Karl Thieme die Juden in zwei
wesentlichen Funktionen verstehen: 1. als die gottgewollten Nonkonformi-
sten, 2. als die gottbeauftragten Entgötzer.

Mit Karl Thieme gemeinsam wurde der inzwischen vergriffene Band
der Fischerbücherei «Judenfeindschaft» konzipiert, und Thieme gehörte
zu jenen Katholiken, die den Weg für die sogenannte Judenerklärung am
2. Vatikanischen Konzil bereiteten; er durfte freilich diese Frucht seiner
Bemühungen nicht mehr erleben.

Wenn vom Konzil die Rede ist, so soll der ersten Begegnung mit dem
Manne hier gedacht werden, ohne den wahrscheinlich die berühmte
Erklärung über die Juden irgendwo auf dem langen Wege des Konzils
verschwunden wäre: Augustin Kardinal Bea, ein Jesuitenpater aus dem alemannischen

Schwarzwald, Rektor und Professor für Altes Testament am
Bibelinstitut in Rom; Juden hatten seinen Lebensweg vorher kaum je
gekreuzt. Da berief ihn Papst Johannes XXIII. zu ökumenischen Aufgaben,
und in den Rahmen dieser umfassenderen Verpflichtung gehörten auch
die Juden, zu denen Bea bisher nur indirekt über das Alte Testament
geistigen Zugang hatte.

Die erste Begegnung erfolgte in Basel. Es war am Jörn Kippur des
Jahres 1961. Direkt aus der Synagoge führte der Weg schräg gegenüber in
em Jesuitenhaus an der Leimenstrasse, in welchem Kardinal Bea abgestiegen

war. Was das lebendige Judentum, das jüdische Volk in seinem Land,
eigentlich ist, dieses pluralistische Phänomen des Judentums war für einen
Mann wie Bea, der überhaupt erst im hohen Alter sich mit diesen Problemen

zu beschäftigen hatte, verwirrend und schwer zu begreifen. Aber Bea
hatte eine menschliche Intuition, die ihn das Rechte um der Gerechtigkeit
willen tun liess, und so nahm er sich dieses jüdischen Volkes an, obwohl
er manches, was ihm in der Verzwigtheit jüdischer Institutionen begegnete,

nur zu ahnen vermochte. Der Kardinal bewährte am jüdischen Volk
wie an den einzelnen jüdischen Menschen, die er traf, jenen
«biblischen Humanismus», der von uns allen gefordert ist. Insofern steht
sem Bild lebendig vor uns, ein deutscher Jesuitenpater, der nie ver-
gass, was Menschen seines Volkes den Juden angetan hatten. Nicht aus
schlechtem Gewissen kämpfte er für die Juden, es war der Sinn für
Gerechtigkeit, der ihn im späten Alter zu einsamer Grösse

5



wachsen liess: Von manchen verlassen, von seinem Papst gehalten, hat
Kardinal Bea seinen jüdischen Freunden die Treue gehalten. Das wollen
wir ihm danken.

Seine Persönlichkeit war komplex: Er war ein Deutscher, aber in den
vielen Jahren in Rom zugleich auch entnationalisiert; Bea, eigentlich ein
konservativer Mensch, war Johannes XXIII. in seinem Rufe nach Erneuerung

der Kirche gefolgt. Bea war ein Kardinal, ein Mann der kurialen
Hierarchie, aber in seiner Lebensführung von schlichter Einfachheit und
Bescheidenheit; er war ein Gelehrter, der sich plötzlich auch in die Politik
gestellt sah und schwer begriff, wie er da eigentlich hineingeriet, bis er
merkte, dass er eine der Schlüsselfiguren in einem weltweiten Prozess
geworden war, gleichsam ein Symbol für eine neue Richtung in seiner Kirche,

die nicht zerstören, sondern erhalten und bauen wollte, den
Menschen dieser Welt ein gereinigtes Bild ihrer Kirche vor Augen zu stellen
wünschte. Ob und inwieweit dies in der Folge gelang, soll hier nicht erörtert

werden; es wäre auch nicht unsere Aufgabe, darüber zu urteilen.

* "k "k

Kehren wir nach Basel zurück. Dorthin war im Jahre 1948 der
Holländer Hendrik van Oven berufen worden. Er vertrat dort neben Karl
Barth das Fach der Systematischen Theologie unter besonderer Berücksichtigung

der Ethik und der Religionsphilosophie. Seine bleibende
Leistung für die protestantische Theologie war das Einbeziehen der zahlreichen

ethischen Probleme in die christliche Lehre; er richtete sein Augenmerk

auf eine Fülle unsere Welt bedrängender Probleme um Liebe, Ehe,
Familie, Gesellschaft, Staat und Wirtschaft. Ausgangspunkt seiner
wissenschaftlichen Arbeit war nicht zufällig eine 1929 an der Universität Leiden

abgeschlossene Dissertation «Ethik und Religion im Denken
Hermann Cohens». So wurde er schon in seinen wissenschaftlichen Anfängen
zum Judentum geführt, und von dem Denken Hermann Cohens, dieses

grossen jüdischen Philosophen und Mitbegründers der neukantianischen
Schule, hatte sich van Oyen niemals wirklich entfernt. Gerade sein

Eindringen in die ethischen Probleme gewann von Hermann Cohen her für
van Oyen Bedeutung und ein tiefes Verstehen des Judentums.

Dieses führte ihn zur Christlich-Jüdischen Arbeitsgemeinschaft,
deren Präsident er jahrelang war. In dieser Eigenschaft arbeiteten wir nicht
nur organisatorisch eng zusammen, sondern er eröffnete auch neue
Horizonte, etwa in unseren Diskussionen über die Ursprünge und das
Wesen der Christologie und ihr Entstehen aus jüdischem Denken
verschiedener Provenienz. Unsere Dialoge konnten hier übrigens an Gespräche

anknüpfen, die wir früher schon mit unserem Freund Johann
Jakob Stamm hatten. Dessen Versuche, theologische Gedanken des

6



Hebräerbriefes aus dem Leviticus zu erklären, sind eindrücklich geblieben.

So wird deutlich, in welcher Weise meine Lehrer und Freunde der
theologischen Fakultät Basel für das langsame Gewahrwerden theologischer

Phänomene von bleibender Bedeutung geblieben sind. Hendrik van
Oyen war übrigens ein Beispiel dafür, wie ein gläubiger Christ sich völlig
frei von Antijudaismus halten konnte: «Es wurde hier ein enormer Besitz
an geistigen Werten durch Israel und das Judentum in das Christentum
hineingetragen. Die ethischen Begriffe der Treue, Gerechtigkeit,
Nächstenliebe, Bescheidenheit, Humanität: Israel hat sie als ebensoviele Gebote
von Gott empfangen, und das Christentum hat sie in Jesu Reden erneut
als göttliche Gebote erkannt und der Kulturwelt weitergegeben.» Auf
einem solchen Hintergrund war ein existentieller christlich-jüdischer Dialog
möglich.

k k k

Eines ganz andern Mannes soll nun hier gedacht werden. Er ist am
18. Mai 1972 gestorben: Rabbiner Robert Rafael Geis. Mit ihm menschlich

und geistig verbunden zu sein, bedeutete das Abstreifen von Konventionen,

das Infragestellen von Phrasen und Denkgewohneiten, welche allzu

oft nur der geistigen Bequemlichkeit dienen. Viele seiner Worte gelten
auch heute noch für uns: «Auch wir Juden werden von neuem unsere
Propheten zu entdecken haben, sobald der Dunst der Müdigkeit, der so leicht
aus Ruinen aufsteigt, schwindet. Bei aller Verehrung für unsere Rabbi-
nen, die Propheten sind gewichtiger. Sie fordern in jeder Epoche jede
Generation des jüdischen Glaubensvolkes. Erst wenn Jesus und die Propheten

aus dem Goldstaub der Verehrung auferstehen, lohnt es überhaupt,
Christ und Jude zu sein, beginnt die fruchtbare Periode christlich-jüdischer

Zusammenarbeit.» Von Geis konnte man diese heilige Ungelduld
lernen, die für einen Streiter für das Königreich Gottes auf dieser Erde
eine Notwendigkeit ist. Dieser äusserst sensitive Mensch hat sich in eine

«Querfrontsolidarität» mit den Christen begeben, weil er erkannte, dass

sich hier nun eine Affinität mit den Juden zeigt: Christen lernen in unseren

Tagen, wenn sie wirklich um ihr Christsein ringen, die Segnungen der
Minorität kennen, jüdisches Schicksal durch die Jahrtausende, So trägt
Geis' letztes Buch den Titel: «Gottes Minorität» (1971), wobei es nicht um
eine soziologisch-statistische Erörterung geht, sondern um das Aufzeigen
prophetischer Botschaft in ihrer ganzen Radikalität. Die bedeutenden
Juden, die wir vorher erwähnt haben, Baeck, der unser gemeinsamer Lehrer
war, Buber und Rosenzweig, sind auch die Mentoren von Robert Rafael
Geis gewesen, und sie können ihn und uns das Unüberholbare der
prophetischen Forderung lehren.

7



Geis war kein Stubengelehrter, er drang aus dem Getto seiner
Einsamkeit heraus auf Begegnung mit Juden, und da er diese in Deutschland
kaum noch fand, mit Christen. Wahrscheinlich ist der ursprüngliche
Ansatz zum christlich-jüdischen Dialog bei Geis die Suche nach dem
Mitmenschen gewesen, nach dem Du, nach dem andern, mit dem er in geistige

Kommunikation treten konnte. Gewiss traf Geis auch auf ein paar
wenige Juden, aber seine geistige Wirkung erzielte er vor allem bei einer Reihe

von protestantischen Theologen, die mit ihm begriffen hatten, dass das
Judentum als Partner seine eigene Dignität besitzt und unsere geschundene

Welt darauf verweisen muss, dass es für den Sinai kein Surrogat gibt.
Das soziale Engagement ist ohne das Ernstnehmen der prophetischen
Botschaft eine schlichte Unmöglichkeit, und die Radikalität der prophetischen

Forderung hat Robert Rafael Geis dazu geführt, sich von der
Institution und der Konvention ab- und zu seinen wenigen jüdischen und
seinen protestantischen Freunden, vor allem Hans Joachim Kraus und Heinz
Kremers, hinzuwenden. Hans Joachim Kraus, Alttestamentier und
reformierter systematischer Theologe, hat im deutschsprachigen Raum, besonders

auch auf den ersten Kirchentagen seit 1961, einen wichtigen Beitrag
zum Dialog geleistet. Heinz Kremers, Religionspädagoge in Duisburg,
war ein wichtiger Organisator, der Symposien veranstaltete, Buchreihen
begründete und wesentliche Impulse für eine vorurteilsfreie Darbietung
des Religionsunterrichtes gab. Sein Tod im letzten Jahr ist ein herber Verlust

für viele von uns; seine phantasievolle Aktivität fehlt allen denen, die
die Freude hatten, mit ihm zusammenzuarbeiten. Geisens durch das
Schicksal begründeter tiefer Pessimismus hat durch die Freundschaft mit
diesen protestantischen Menschen immer wieder zu neuer Hoffnung
geführt, nicht zuletzt, dass jenes Land, aus dem er einmal vertrieben worden
war, doch wieder auch für Juden Ort menschlicher Begegnung sein könnte.

Mit ihm gemeinsam konnten wir 1961 die Arbeitsgruppe «Christen
und Juden» beim Deutschen Evangelischen Kirchentag gründen, die bis
heute Wesentliches zum Dialog bietet.

k k k

Es ist manchmal nicht ohne Bedeutung, wann und wo man einen
Menschen kennenlernt, die erste Begegnung mit ihm stattfindet. Max
Horkheimer in einem renommierten Hotel am Zürichsee zu treffen, gehörte
ebenso zu seinem Stile wie sein ständiger Versuch, Wege zu finden, um
unsere Gesellschaft gerechter zu gestalten. Es ist daher kein Zufall, dass er
sich nicht nur für die Hebräische Bibel leidenschaftlich interessierte,
sondern vor allem die Propheten studierte und sogar an einer Vorlesung des

um Jahrzehnte Jüngeren über das Wesen biblischer Prophétie

8



teilnahm. Der späte Horkheimer hatte zu seinen jüdischen Wurzeln
zurückgefunden und einen Grundgedanken des Judentums immer aufs neue
geistig zu begründen versucht: den Willen zur Gerechtigkeit. Gerechtigkeit

jedoch muss ein Fundament haben, sie kann nicht im luftleeren
Raum stehen. Die Bibel setzt bekanntlich hinter jedes Gebot den Satz «so
spricht der Ewige». Für Horkheimer war zwar der biblische Gottesbegriff
in einer konkreten Personenhaftigkeit nicht mehr begreifbar, das aber
bedeutete für ihn nicht, unsere Welt würde nicht über sich hinausweisen.
Horkheimer folgerte, Moral ohne Theologie sei nicht möglich, da Wissenschaft

über Gut und Böse nicht statuieren könne. Theologie sei die
Hoffnung, dass das Unrecht in der Welt nicht das letzte Wort sein möge. Was
aber bleibt nun? Für Horkheimer ist es die Sehnsucht nach vollendeter
Gerechtigkeit. Leo Baeck hatte versucht, die theologische Beziehung, in
der die Menschen zu Gott stehen, als «Geheimnis und Gebot» zu bezeichnen:

das göttliche Geheimnis also, das der Mensch nicht ergründen kann,
und die Aufgabe des Menschen, die sich für ihn im Gebot konkretisiert
hat.

Man konnte Horkheimer als Rektor der Frankfurter Universität
kennenlernen, als Direktor des Instituts für Sozialforschung, auf den sich
Ende der sechziger Jahre Studenten berufen haben. Es gab aber auch den
Horkheimer, der sich an jüdischen Feiertagen von Montagnola aus in die
Synagoge nach Lugano hinunter fahren liess, den Horkheimer, der in
traditioneller Weise am Grabe seiner vor ihm dahingegangenen Gattin auf
dem Berner jüdischen Friedhof Kaddisch sagte, den Horkheimer, der in
seiner Zunz-Bibel wohl kaum eine Zeile aus den biblischen Propheten
nicht unterstrichen hatte; die zahlreichen Lesezeichen zeugten davon, dass

er mit diesem Buche wirklich lebte. Er konnte plötzlich nachts anrufen
und fragen, welche deutsche Bibelübersetzung eigentlich vorzuziehen
wäre. Er gehörte der grossen und für die Menschenbildung wichtigen
jüdischen Vereinigung, dem B'nai B'rith, an, und es ist tatsächlich nicht ohne
Symbolgehalt für die Persönlichkeit und das Werk dieses Mannes, dass
sein letzter Vortrag, wenige Tage vor seinem Tode, in der Israelitischen
Cultusgemeinde in Zürich stattfand und über die jüdische Religion
handelte.

* * *

Wer sich dankbar der Begegnung mit diesen eben erwähnten
Menschen in etwas mehr als 40 Jahren zu erinnern vermag, empfindet durch
das Zusammentreffen mit ihnen einen Anspruch an sich selbst. Und man
könnte sich fragen, ob es für alle die hier erwähnten Juden und Christen
einen gemeinsamen Nenner gibt, der ihrer Theologie oder Philosophie
entsprechen könnte.

9



In den Sprüchen Salomos, den Mischle (14,31), findet sich ein
merkwürdiger Satz, der für das Judentum charakteristisch geworden ist und
eine ganze Theologie enthält: «Wer den Schwachen bedrückt, schmäht dessen

Schöpfer, der ehrt IHN, wer sich des Dürftigen erbarmt.» In diesem
einen Vers liegt die ganze Aktualität der Hebräischen Bibel. Abraham Joshua

Heschel, der vor einigen Jahren verstorbene grosse jüdische Religionsphilosoph

und Prediger, hat eines seiner auch deutsch erschienenen
Bücher genannt: «Gott sucht den Menschen» (1980). Gott also braucht den
Menschen, er ist Partner am Werke Gottes. Wer Ungerechtigkeit begeht,
schändet Gott, den ER hat den Menschen in Seinem Bilde geschaffen; wer
sich des sozial Entrechteten annimmt, ehrt damit zugleich Gott. Hier ist
nun die Ethik auf eine unauflösbare Weise konkret in der Religion verankert,

das Tun in die religiöse Dimension einbezogen worden. «Wer den
Schwachen bedrückt, schmäht dessen Schöpfer»: Wie könnte man
behaupten, hier wäre die Bibel nicht in einer Weise aktuell wie in jenem
andern Wort, dass eigentlicher Gottesdienst das Sich-Annehmen des andern
ist, der unser bedarf?

Die jüdische Tradition hat diesen Gedanken erläutert, wenn wir im
Talmud (Sota 14a) lesen: «Es heisst (Dtn 13,5): "Dem Herrn, eurem Gott,
sollt ihr folgen"; ist es denn einem Menschen möglich, der Göttlichkeit zu
folgen...? Vielmehr lehrt dies, dass man den Handlungen des Heiligen,
gepriesen sei ER, folge. Wie ER die Nackten kleidet, so kleide auch du
die Nackten... Wie ER Kranke besucht, so besuche auch du die Kranken;

wie ER Trauernde tröstet, so tröste auch du die Trauernden...»
Aus diesem nur ausschnittweise zitierten Abschnitt geht die Vorstellung
von der imitatio Dei, der Nachfolge Gottes, deutlich hervor. Das aber
bedeutet, dem Reich Gottes den Weg durch gerechtes Handeln zu bereiten;
der Prophet Jesaja (5,16) hat das in einem Halbvers knapp so angedeutet:
«Der heilige Gott wird durch Gerechtigkeit geheiligt.»

Betrachten wir das Werk und das Leben der vorher erwähnten
Persönlichkeiten, denen wir begegneten, und denen wir unser Bemühen
verdanken, andere Menschen zu verstehen, sie in ihrer Existenz ernstzunehmen,

auch wenn wir ihr Denken und Fühlen nicht in allem nachvollziehen
können, so mag vielleicht dieser Vers des Propheten uns allen, vor allem
aber denen, denen es um die christlich-jüdische Begegnung geht, als
gemeinsame Grundlage gelten: Was immer an Christologie und spezifisch
christlichem Erleben und Emotionen der christliche Partner in diesen Dialog

einbringen mag, die Basis unserer gemeinsamen Tuns sollte die
Erkenntnis sein, dass es etwas Unausschöpfbares, ja Unüberholbares gibt,
von dem wir alle ausgehen können und das uns bindet. Wenn wir nur
über diesen Halbvers Jesajas meditieren: «Der heilige Gott wird durch
Gerechtigkeit geheiligt», haben wir etwas von dem erfahren, was Christen

10



und Juden zu erleuchten vermag: die Verbundenheit und das Ziel unseres
Tuns, die Gerechtigkeit auf dieser Erde, nicht morgen, sondern hier und
heute.

In einem Gebet, welches der babylonische Lehrer Rab am Anfang
des 3. Jahrhunderts ursprünglich für das Neujahrsfest dichtete (es findet
sich im 2. Abschnitts des Alenu-Gebets), heisst es: le-Uikken côlam be-mal-
kût_ sadday, «die Welt zu ordnen durch das Reich Gottes». Dieser Satz
meint ähnliches wie das, was wir eben vom Propheten Jesaja hörten: das
Gottesreich in diese unsere Welt des Menschen eintreten zu lassen, das
Reich, das heute und hier bei uns Menschen beginnen könnte, wenn wir es

nur wollten.
Das war auch die Botschaft jener Männer, die unseren Weg kreuzten,

von denen wir lernten, denen wir danken, und es ist zugleich die ständig
an uns alle gerichtete Forderung des Buches, das wir als Hebräische Bibel
bezeichnen.

11


	Christen und Juden auf meinem Weg

