
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 45 (1989)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Andrew Chester, DIVINE REVELATION AND DIVINE TITLES IN THE PENTA-
TEUCHAL TARGUMIM, Tübingen: Mohr 1986 Texte und Studien zum Antiken
Judentum 14), XV, 432 S. gr. 8°. Ln. DM 128,-.

Dass die Targumforschung in den letzten Jahren deutlich an Umfang und Intensität

zugenommen hat. ist höchst erfreulich, wenn sie auch nach wie vor weithin die
Domäne eines verhältnismässig kleinen Kreises von Fachgelehrten ist, unter den
Bibelwissenschaftlern jedenfalls längst nicht den Platz (wieder)gefunden hat, der ihr von der
Sache her zustehen würde. Kann doch die Bedeutung der Targumim als Dokumente
frühjüdischer Schriftauslegung, also hinsichtlich der Auslegungs- und zugleich Wirkungsgeschichte

der hebräischen Bibel ebenso wie als Quelle der Inspiration für die Entfaltung
frühjüdischer und christlicher biblisch begründeter theologischer Lehre nicht
überschätzt werden, wie dies auch Vf. des hier anzuzeigenden Buches, der «completely revised

version» seiner Dissertation aus dem Jahre 1981, im Blick auf ein zentrales theologisches

Problem, dem des Redens von Gott und Offenbarung Gottes einschliesslich des in
diesem Zusammenhang gebrauchten Begriffsapparates nämlich, ein weiteres Mal
eindrucksvoll unter Beweis gestellt hat.

Vf. beginnt seine umfangreiche Arbeit mit einer eingehenden lexikographisch-se-
mantischen Analyse der 110 Bclegverse im Pentateuch, in denen die Targumim -
einschliesslich der Targumfragmente handelt es sich um 15 durchgängig berücksichtigte
Targumim (Liste S. XV) - das aramäische Verbum °tgly zur Beschreibung der göttlichen

Offenbarung gebrauchen. Nach Kap. I: °tgly: Linguistic Background and Usage
(S. 1-30), seil, der Wurzel glh/gly/gl0 im Hebräischen und Aramäischen, untersucht Vf.
in den folgenden Kapiteln die spezifische Bedeutung von °tgly in je verschiedenem
Kontext, und zwar Kap. II: °tgly and Verbs of Seeing (S. 31-99), d.i. jene Belege, an
denen MT das Niphal von r°h hat; Kap. III: °tgly and Verbs of Motion (S. 100-155),
d.i. °tgly als Wiedergabe von hebr. yrd, èu'3, nqrh/nqr0, chr, vs.J und qwnr, Kap. IV:
°tgly Associated with a Place (S. 156-168), nämlich Be^er-Lachai-Ro^i, Beth-El und
dem «Gottesberg» resp. Sinai; und Kap. V: °tgly: Further Usage and Significance
(S. 169-229), darunter in eschatologischen und/oder apokalyptischen Zusammenhängen
u. dgl. m. Das Ergebnis dieser Analyse hat Vf. in einem 35seitigen Summary (sic!) zu-
sammengefasst (S. 230-264).

In den folgenden beiden Kapiteln setzt sich Vf. sodann mit dem schwierigen
Problem des Anthropomorphismus und seiner Umgehung durch die Targumim auseinander.

Zunächst gibt er in Kap. VI: The Targumim and Anthropomorphism (S. 265-292)
einen Überblick über die bisherige Forschung zum Problem und untersucht dann in
Kap. VII: Memra, Shekinah, Yeqara (S. 293-324), wie aus diesen zunächst formalen
«anti-anthropomorphic devices» im Sinne von «metonym or circumlocution» ein
theologisches Konzept wurde, das je nach Begriff «a particular characterization of God»
beinhaltet, was in extenso nachzuweisen und zu dokumentieren Vf. allerdings hier nicht zu
leisten vermag, da - wie er mit einigem Bedauern feststellt - «not sufficient space here»
gegeben ist, «to present a detailed investigation of the varied and complex usage» der
genannten Termini, und er es daher mit «a brief summary and review of the main work
that has already been carried out in these areas» bewenden lassen muss.

251



Mutatis mutandis gilt dies auch für die letzten beiden Kapitel des Buches, nämlich
Kap. VIII: Targumic Renderings of the Divine Name (S. 325-351), bei denen Vf. eine
Tendenz, besonders in Targum Neofiti und Targum Jerushalmi, feststellt, «to attach
particular themes to the divine names (wobei allerdings die im - späteren - rabbinischen
Schrifttum charakteristische Unterscheidung von Elohim und JHWH als Ausdruck für
«Gericht» und «Gnade/Barmherzigkeit» in den Targumim - noch - nicht bezeugt ist!)
and thus, in certain instances, to develop these names into longer divine titles»; insgesamt

listet Vf. deren 109 auf und analysiert sie dann im letzten Kapitel, Kap. IX: Divine
Titles and Epithets in the Targumim (S. 352-370), ähnlich wie dies schon vor mehr als
60 Jahren A. Marmorstein in seinem Werk «The Old Rabbinic Doctrine of God» getan
hat. Eine Conclusion (S. 371-382) und ein Summary of main conclusions (S. 383-385)
beschliessen die Untersuchung. Wenn auch Vf. zugegebenermassen in manchem Punkt
schon Bekanntes nur erneut bestätigen konnte, so ist es doch das Verdienst seiner
Arbeit, dass er durch sorgfältige exegetische Kleinarbeit die allfälligen weiterführenden
Differenzierungen angebracht hat, auf die alle weitere Targumforschung immer wieder
wird zurückgreifen (müssen); und nicht zuletzt eben in diesen - unter Berücksichtigung
und Auswertung zahlreicher Quellen und Sekundärliteratur (Bibliography S. 387-405)
vorgetragenen - exegetischen Einzelanalysen, die dank der übersichtlichen Gliederung
des Buches und der ausführlichen Indices (S. X-XII und 406-432) immer wieder schnell
aufzufinden sind, liegt denn auch der eigentliche Wert dieser Arbeit.

S. Schreiner

Paul W. Massing, VORGESCHICHTE DES POLITISCHEN ANTISEMITISMUS.
Aus dem Amerikanischen übersetzt und für die deutsche Ausgabe bearbeitet von Felix
J. Weil, Frankfurt/M.: Europäische Verlagsanstalt 1986 Taschenbücher-Syndikat/
EVA, Bd. 78), VIII,285 S. 8°. DM 19,80.

In der langen Reihe der Veröffentlichungen zur Antisemitismusforschung nimmt
Paul W. Massings (1902-1979) Buch einen besonderen Platz ein. Entslanden in den Jahren

der Emigration des Autors in den USA und in der amerikanischen Originalausgabe
1949 in New York erschienen, gehört es zu jenen - frühen - Abhandlungen zum Thema,
deren Autoren aus unmittelbarem persönlichem Erleben heraus sich diesem Thema
zugewandt haben, um durch die Erforschung der Vorgeschichte des Antisemitismus eine
Antwort auf die Frage nach dem Warum dessen zu finden, dessen Augen- und Ohrenzeugen

sie (geworden) sind.
Massing bezieht sich in seiner Abhandlung dabei auf spezifisch deutsches Material,

ohne damit freilich zu behaupten, der totalitäre Antisemitismus sei ein typisch/spezifisch

deutsches Phänomen. Vielmehr möchte er auf diese Weise zu (er)klären versuchen,
wie und warum es gleichwohl gerade in Deutschland zu dieser Entfesselung mörderischen

Rassenwahns kommen konnte. Gestützt auf umfangreiches Qucllenmaterial
analysiert er zu diesem Zweck mit ebensolcher Sachkenntnis wie Sorgfalt die politische, d.i.
innenpolitische, Entwicklung des Deutschen Reiches von 1871 bis 1914 mit besonderer
Berücksichtigung der ideologischen Auseinandersetzungen innerhalb und zwischen den
Parteien, ohne jedoch dabei die sozialökonomischen Bedingungen ausser acht zu lassen.
Wenn Massing so auch zeigen kann, dass - mindestens ex post facto gesehen - von der
politischen Manipulierung des Antisemitismus im Bismarckschen Reiche je nach aktueller

Interessenlage bis zur Nazizeit hin durchaus eine Linie führt, so macht er zugleich

252



mit Nachdruck deutlich, und dies zeichnet seine Abhandlung vor allem aus, dass diese

Entwicklung dennoch nicht schicksalhafter Natur, keine naturgegebene Notwendigkeit
(gewesen) ist. Denn Antisemitismus ist keineswegs nur etwas objektiv durch
gesellschaftliche. sozialökonomische Verhältnisse Bedingtes, sondern ebenso etwas, das im
Bewusstsein und im Unlerbewusstsein eines einzelnen wie der Massen seine Basis hat,
eine Erkenntnis, die gerade durch die gegenwärtige Antisemitismusdiskussion erneute
Bestätigung bekommt.

Insofern hat Massings Buch, obwohl im Original bereits vor 40 Jahren erschienen
und in der deutschen Fassung, die jetzt als Taschenbuchausgabe nachgedruckt vorliegt,
erstmals 1959 von Max Horckheimer und Theodor W. Adorno in den «Frankfurter
Beiträgen zur Soziologie» veröffentlicht, trotz aller neueren Forschungen zum Thema
über die Jahre hin nichts von seinem Wert als solide historische Analyse eingebüsst.
Dass es wieder neu zugänglich gemacht worden ist, kann also nur dankbar begriisst
werden.

•S. Schreiner

Doron Mendels, THE LAND OF ISRAEL AS A POLITICAL CONCEPT IN HAS-
MONEAN LITERATURE - RECOURSE TO HISTORY IN SECOND CENTURY
B.C. CLAIMS TO THE HOLY LAND, Tübingen: Mohr 1987 Texte und Studien
zum Antiken Judentum 15), X, 181 S. 8°. Ln. DM 78,-.

Den Anstoss zur vorliegenden Untersuchung gab Vf. die Beobachtung, dass in den

- insgesamt nicht wenigen - Abhandlungen der letzten zwei, drei Jahrzehnte zum Thema

«Israel und sein Land» merkwürdigerweise diejenige Periode resp. deren
Aufschlüsse zum Thema bietende Literatur weitestgehend mit Schweigen übergangen worden

ist. die doch gerade in besonderer Weise die Aufmerksamkeit auf sich ziehen sollte,
da sie nach dem Untergang Judas 587/6 v.Chr. und dem Verlust der Eigenstaatlichkeit
doch die erste - und bis in unser Jahrhundert hinein die einzige - Periode gewesen/geblieben

ist, in der Juden zu eigener Staatlichkeit zurückzufinden gelungen ist. Gemeint
ist die Zeil der hasmonäischen Herrschaft. Aufzuzeigen, welchen Niederschlag die
geschichtliche, politische Entwicklung dieser Zeit gerade in den - erhalten gebliebenen -
literarischen Zeugnissen in bezug auf die Vorstellungen, d.i. die Dimensionen und die
Bedeutung, des Gelobten Landes gefunden haben, ist denn auch die Aufgabe, die sich Vf.
gestellt hat (Prologue S. Iff.). Zu diesem Zweck untersucht er - streng chronologisch
vorgehend, sich von Jahrzehnt zu Jahrzehnt vorarbeitend - die grossen Literaturwerke
(bzw. deren überlieferte Fragmente) des 2. Jh.:

Kap. II: The Nineties: Ben Sira - The Concept of the Land before Upheaval (S. 9-

17); Kap. III: The Sixties: 1 Enoch 85-90, Daniel 7-12 - The Concept of the Land in the
Days of Upheaval (S. 19-28); Kap. IV: The Fifties: Eupolemus - City, Temple, the
Land and the United Monarchy (S. 29-46); Kap. V: The Forties and Thirties: 1 Maccabees

and the Book of Judith - the Period of Transition (S. 47-56); Kap. VI: The Twenties:

The Book of Jubilees - The Territory and the People of the Land (S. 57-88); Kap.
VII: The Tens: The Testaments of the Twelve Patriarchs - The Territory and the Concept

of the Twelve Tribes (S. 89-108); Kap. VIII: The Samaritans and the Land in the
Second Century B.C.: Thcodotus, Pseudo-Eupolemus (S. 109-119); Kap. IX: Epilogue:
The Loss of Political Independence in the Land (S. 121-129).

Auf Einzelheiten - so viele wichtige und aufschlussreiche Einzelinformationen das
Buch auch vermittelt - kann hier nicht eingegangen werden. Das Ergebnis der mit
grosser Sachkenntnis der Quellen und Sekundärliteratur (Bibliography S. 155-165) und

253



ebenso grosser Sorgfalt vorgenommenen Untersuchung ist gleichwohl höchst interessant.

Deutlich machen konnte Vf. nicht nur die sich durchaus voneinander unterscheidenden

Konzepte der einzelnen Autoren, die Variationen also bezüglich ihrer Vorstellungen

eines «greater Eretz Israel», wie sie sie im Rückblick auf die Geschichte des

Volkes Israel je neu entfaltet haben, sondern zugleich auch klar herausarbeiten, wie Idee
und Wirklichkeit von Eretz Isrgel in den historiographischen Zeugnissen des 2. Jh.
dargestellt worden sind. Gilt gleichsam als opinio communis der untersuchten Schriften
resp. ihrer Autoren zwar, dass «das Land» immer das Land der zwölf Stämme (in
welchen konkreten Grenzen und unter welcher staatlichen Organisationsform auch immer)
mit Jerusalem und dem Tempel als dem Herz von Eretz Israel ist, so zeigen sie gleichzeitig

doch auch, dass sie gleichwohl pragmatisch genug sind zu begreifen, wie mit der
zwischen dieser Idee und der konkreten Realität bestehenden Diskrepanz zu leben ist, wie
damit zu leben ist, dass Eretz. Israel nicht nur das Land der zwölf Stämme, sondern eben
auch anderer Völker geworden ist, von anderen zumindest bewohnt wird.

Wie diese Pragmatik im einzelnen aussah, dokumentiert Vf. in zwei Appendices -
Appendix A: Hellenistic Writers of the Second Century B.C. on the Hiram-Solomon
Relationship (S. 131-143) und Appendix B: The Attitude of Hasmonean Literature
towards the Arabs (S. 145-154) -, deren letzter allein schon von seinem Thema her
angesichts der Gegenwart besonderer Aufmerksamkeit wert ist. Überhaupt ist das Buch
mehr als ein rein mit weit zurückliegender Geschichte befasstes Buch. Gelungen ist Vf.,
Geschichte geradezu zum Lehrstück für die Gegenwart zu machen; denn dass - und wie

- Geschichte allenthalben auch mit der Gegenwart zu tun hat, erfährt der Leser nicht
nur Seite um Seite, sondern nimmt es auch dankbar zur Kenntnis. Nicht zuletzt
angesichts der mit dem Stichwort «Nahostkonflikt» indizierten Probleme und deren Diskussion

in unseren Tagen wünscht man dem Buch die ihm gebührende Beachtung und
Würdigung.

S. Schreiner

Béatrice Leroy, DIE SEPHARDIM - GESCHICHTE DES IBERISCHEN JUDENTUMS.

Aus dem Französischen von Frederica Pauli, München: Nymphenburger
Verlagsbuchhandlung GmbH 1987, 236 S. 8°.

Frau Leroy hat sich der respektgebietenden, gleichermassen schwierigen Aufgabe
unterzogen, auf wenig mehr als 200 Druckseiten eine Gesamtsicht der Geschichte und
Kultur der Sephardim vorzulegen, die in der Tat die Geschichte der spanischen Juden
von ihren Anfängen bis in die Gegenwart umgreift. Wie das Thema des ersten Teiles
«Auf der Iberischen Halbinsel» (S. 13-122) anzeigt, zeichnet Vfn. zunächst den Gang
der Geschichte der sephardischen Judenheit in Spanien (und Portugal) selbst nach,
beginnend mit dem «römischen Spanien» (S. 13ff.) über die Zeit der arabischen Herrschaft
(S. 23ff.) und dann das Spanien der Reconquista (S. 43ff.) bis zur endgültigen Vertreibung

der Juden (und Muslime) aus Spanien (S. 77ff.). Besondere Berücksichtigung
finden dabei neben der Schilderung der Beziehungen der Juden zu ihrer jeweiligen nichtjüdischen

Umwelt deren kultur- und geistesgeschichtlich bedeutsame Leistungen, ihr Anteil

an Wirtschafts- und Wissenschaftsentwicklung (S. 52ff., 58ff.). Dazu gehört auch,
dass Vfn. den Leser mit vielen wichtigen Repräsentanten des sephardischen Judentums
bekannt macht (schon ein Blick in das Namen- und Sachregister ist hier aufschlussreich,
s. S. 224-236) und ihm Einblicke in innerjüdische Auseinandersetzungen wie den Mai-

254



monideischen Streit und/oder die Aristotelesrezeption (S. 61 ff., 70ff.) gewährt.
Im 2. Teil, «Die sephardische Diaspora» (S. 123-212), führt Vfn. den Leser zu den

sephardischen Gemeinden, die nach der Vertreibung aus Spanien und Portugal in
Westeuropa, in Frankreich und vor allem in den Niederlanden (S. 126ff., 134ff.) Asyl gefunden

haben; dann zu denen in Italien (S. 155ff.), im Osmanischen Reich und auf dem
Balkan (S. 164ff.) - in diesem Zusammenhang geht Vfn. auch auf die Bewegung des
Sabbatai Zwi ein (S. 173ff.) -, in den arabischen Ländern rings um das Mittelmeer und
schliesslich zu denen, die heute im Staat Israel leben.

Gelungen ist Vfn., mit ihrem ebenso facettenreichen wie anschaulichen Panorama
der Geschichte der Sephardim dem Leser jene Sympathie für diese jüdische Gemeinschaft

zu entlocken, die sie empfindet und die wohl ihre Feder beim Schreiben des
Buches geführt hat. Gewünscht hätte man dem Buch allerdings eine entschieden bessere

Übersetzung, die es auf jeden Fall verdient hätte. Ganz offensichtlich war die Übersetzerin

in fachlicher Hinsicht ihrer Aufgabe nicht gewachsen. Zudem ist das Buch miserabel

lektoriert worden. Nur so ist die Vielzahl der terminologischen Missgriffe, der
Fehlschreibungen von Namen und (hebräischen) Begriffen sowie der sinnentstellenden bzw.
z.T. unverständlichen Wiedergaben zu erklären, von den offenkundigen Druckfehlern
ganz abgesehen. Das Spektrum reicht - um nur einige wenige Beispiele zu geben - von
dem Satz, dass «es zur Feier des Sabbat und zum Gebet in der Kirche (sie!) zehn
erwachsene Männer (den Hintan) (sie!) braucht» (S. 45), über die Feststellung, dass Benjamin

von Tudela «seine Stadt am Ebro» verlässt, «um im Mittelmeerraum herumzureisen,

um an der Mauer zu beten (sie!) und die orientalischen Gemeinden kennenzulernen»

(S. 62), die Bezeichnung der endgültigen Vertreibung aus Spanien als «Tag des

allgemeinen Auszugs» (S. 77), «das (sie!) Kaschrut (das Koscher-Wesen)» (sic!) (S. 149) bis

zum «Selbstmord des Massada» (sic!) (S. 183). Statt Kahal heisst es Kahel (S. 46), statt
malschin steht maisin (S. 50); zweimal lautet der Name Salomon ibn Adret (S. 64 und S.

67), einmal hingegen Schlomo ben Adret (S. 66); Ibn Vergas Schebet Jeuda (sie!) wird
mit «Der Stamm Juda» (sic!) (S. 109) wiedergegeben und Joseph ha-Kohens Geschichte
Emek ha-Barkha (sie!) (ebenda) geschrieben. Warum gueroush (sic!) (S. 170) französisch
transkribiert ist, ist ebenso unerfindlich, wie die Schreibung Deunmes (S. 176) für die
Sekte der Doenmeh/Dönme nur dem verständlich ist, der Französisch kann. Doch, wie

gesagt, es sollen hier nur wenige Beispiele zur Illustration des oben gemachten Vorwurfs
an die Adresse der Übersetzerin und des Lektorates gegeben werden. Einer Überarbeitung,

die die Interessen deufschsprachigen Leserpublikums berücksichtigt, bedarf
schliesslich auch das Literaturverzeichnis (S. 217-223), bei dem darüber hinaus mancher
Eintrag ergänzungsbedürftig ist. Vielleicht ist das Jahr 1992, in dem sich der «Tag des

allgemeinen Auszugs» aus Spanien zum 500. Male jährt, dem Verlag ein Anlass, dieses

von seiner Konzeption her sonst empfehlenswerte Buch in neuer, berichtigter Gestalt
herauszubringen.

S. Schreiner

Michal Grynbere (HrsgT PAMIETNIKI Z GETTA WARSZAWSKIEGO - FRAG-
MENTY i REGESTY (Tagebücher aus dem Warschauer Ghetto - Fragmente und Re-
gesten), Warszawa: PWN 1988, 452 S., gr. 8°. pb. zl 900,-.

Nach dem von R. Sakowska besorgten Band mit Dokumenten aus dem
Ringelblumarchiv (s. Judaica 36 [1980], S. 138-140) liegt mit den «Tagebüchern aus dem War-

255



schauer Ghetto» nunmehr ein zweiter wichtiger Band mit Dokumenten zur Geschichte
des Warschauer Ghettos vor. Nach einer Einleitung des Hg. (S. 9-18) enthält er im
ersten Teil (S. 21-323) unterschiedlich lange Auszüge aus insgesamt 28 Tagebüchern, die
nach thematischen Gesichtspunkten ausgewählt wurden, um in der Abfolge der neun
Themengruppen, in die sie aufgeteilt worden sind, die Geschichte des Warschauer Ghettos

von seiner Einrichtung bis zur Liquidierung, das Leben und den Kampf seiner
Bewohner. das Leben der entronnenen Juden auf der «arischen Seite» etc. zu dokumentieren.

Im zweiten Teil hat der Hg. - soweit dies möglich war - die biographischen Angaben

der Autoren resp. Autorinnen der Tagebücher zusammengestellt (wo vorhanden, ist
ein Photo beigedruckt), und zwar im Kap. 1 (S. 329-365) in alphabetischer Folge
zunächst derer, aus deren Tagebüchern im ersten Teil Auszüge abgedruckt worden sind,
und im Kap. 2 dann ebenfalls in alphabetischer Fkrlge von 37 weiteren Tagebuchautoren

resp. Tagebuchautorinnen, deren Tagebücher in Regestform in den Band
aufgenommen worden sind (S. 366-413). Von drei Dokumenten abgesehen handelt es sich
ebenso bei den abgedruckten Fragmenten wie bei den Regesten ausschliesslich um
Dokumente. die bisher nicht veröffentlicht worden sind. Im Original jiddische Texte werden

hier in polnischer Übersetzung vorgelegt. Mit dieser Ausgabe hat Hg. alle 65 im
Archiv des Jüdisch-Historischen Instituts in Warschau befindlichen, bislang nur in
Manuskriptform zugänglichen Tagebücher, die das Warschauer Ghetto betreffen, erschlossen.
Die bibliographischen Angaben zu all den Tagebüchern, die in Polen sei es als selbständiges

Buch, sei es in Fortsetzung in den «Bieter far Geshikhte» oder im «Biuletyn Zy-
dowskiego Instytutu Historycznego w Polsce» im Laufe der Jahre erschienen sind, findet

der Leser im Anhang des Buches (S. 417-419), in dem (S. 420-436) noch weiteres
dokumentarisches Material, u.a. über die jüdischen Zwangsarbeiter aus dem Ghetto,
abgedruckt ist. Verschiedene Indices und ein Plan des Ghettos schliessen den Band ab, dem
man - wenn er auch alles andere als eine angenehme Lektüre bedeutet - viele aufmerksame

Leser und dazu eine Übersetzung in eine oder mehrere verbreitetere europäische
Sprache(n) wünscht.

5. Schreiner

Ismar Elhogen/Eleonore Sterling, DIE GESCHICHTE DER JUDEN IN DEUTSCHLAND,

Frankfurt a.M.: Jüdischer Verlag bei Athenäum 1988 Athenäums Taschenbücher

- Die Kleine Weisse Reihe, Bd. 111), 344 S. pb. DM 24,80.
Ismar Elbogens (1874-1943) Abhandlung zur «Geschichte der Juden in Deutschland»

ist längst zu einem Klassiker in der die Geschichte der deutschen Juden betreffenden

historiographischcn Literatur geworden und braucht kaum eigens noch vorgestellt
zu werden, sondern empfiehlt sich als solcher allenthalben selbst am besten. Unter
schwierigen Bedingungen 1935 das erste Mal erschienen, umfasste Elbogens Darstellung
zunächst in zehn Kapiteln die Geschichte von den ersten Anfängen jüdischer Existenz in
dem Gebiet des nachmaligen Deutschland bis zum Jahre 1914, mit dem sie abrupt
endete - offensichtlich hatte es die damalige Zensur dem jüdischen Historiker nicht gestattet,

die Geschichte bis in seine Gegenwart fortzuschreiben. In der kongenialen Bearbeitung

durch Eleonore Sterling, die das Buch um zwei Kapitel, eines über «Die Weimarer
Republik» (S. 284ff.) und eines über «Die Vernichtung des deutschen Judentums» (S.

303ff.). sowie um eine thematisch geordnete ausführliche Bibliographie (S. 321-335)
ergänzt und bereichert hat, erschien es erstmals 1966. Nach dem Neudruck des

256



Fourier-Verlages Wiesbaden 1982 liegt es nun als neuer Neudruck wieder vor, und dafür

ist dem Verlag sehr zu danken.
Elbogcn beanspruchte mit seinem Buch nicht mehr als eine Einführung in die

Geschichte der deutschen Juden gegeben zu haben. Eine solche Einführung, und zwar eine

bewährte und trotz aller hinzugekommenen und neugewonnenen geschichtswisscn-
schaftlichen Arbeiten und Einsichten immer noch bestens geeignete, ist es bis heute
auch geblieben. In einem weiteren Sinne jedoch ist dieses Buch zugleich auch ein
geschichtliches Zeugnis besonderer Qualität: Am Vorabend der Shoah in Berlin 1935

erschienen. ist es einerseits, jedenfalls in seiner ursprünglichen Fassung, ein Zeugnis für
einen Selbstbehauptungswillen angesichts der drohenden, schon begonnenen Katastrophe
und gehört so, wie E. Sterling in ihrem Vorwort (S. 6) schreibt, «zu den Dokumenten
des geistigen Widerstandes der Juden gegen die Gewalt», und andererseits eine Mahnung

an den heutigen Leser, nie zu vergessen, welche grosse jüdisch-deutsche Geschichte
die Naziherrschaft mit ihren Verbrechen gewaltsam beendet hat.

S. Schreiner

Werner Daum (Hrsg.), DIE KÖNIGIN VON SABA. KUNST, LEGENDE UND
ARCHÄOLOGIE ZWISCHEN MORGENLAND UND ABENDLAND. Zürich - Stuttgart:

Belser 1988, 216 Seiten.

Wenig mehr als ein Jahr, nachdem Rolf Beyer sein Buch über die Königin von
Saba veröffentlichte (besprochen in: Judaica 44 [1988], S. 184L), ist bereits wieder eine

Monographie über dieses Thema erschienen. Der Herausgeber und Mitautor ist Werner
Daum, der sich während Jahren in Nord- und Südjemen aufhielt und sich eingehend mit
der Kultur dieses Landes beschäftigte. Er konzipierte auch die Ausstellung «3000 Jahre
Kunst und Kultur des Glücklichen Arabien», die im Staatlichen Museum für Völkerkunde

in München in den Jahren 1987 und 1988 gezeigt wurde.
Ausgangspunkt und Zielsetzung der beiden Verfasser sind ähnlich: Es geht um das

bereits im Alten Testament (1 Kön 10,1 ff.; 2 Chrö'n 9,Iff.) erwähnte Motiv der
geheimnisvollen. in späterer Zeit von Legenden und Märchen umwobenen Gestalt der Königin
von Saba. ihre Begegnung mit dem weisen König Salomo und ihre Darstellung in der
jüdischen, christlichen und islamischen Tradition und Kunst. Aber während Rolf Beyer
dieses Motiv allein und in Form einer eher journalistisch-literarischen Untersuchung
aufgreift, geht Werner Daum andere Wege. Neben seiner Einführung und seinen eigenen

Beiträgen über die Königin von Saba im Islam sowie über die Götter in Saba hat er
eine ganze Reihe prominenter Forscher herangezogen, welche auf Grund ihrer
wissenschaftlichen Tätigkeit eine umfassende Darstellung dieses Themas vorlegen. Zu ihnen
gehören u.a. der Archäologe Alessandro de Maigret, der Äthiopienspezialist Richard
Pankhurst, der Kunsthistoriker Paul E. Watson und die Oricntalistin Roswitha G. Stiegner.

Dazu kommen die Arabisten Yusitf Abdallah und Khalil al Shaikh sowie die aus
dem Jemen stammende Soziologin Biiqis Ibrahim al-Hadrani. Es folgen weitere Beiträge
über dieses Motiv in der islamischen Miniaturmalerei sowie in Literatur und Kunst.

Alle Autoren schöpfen aus den profunden Kenntnissen ihres Spezialgebietes, sei es

der Archäologie, der Geschichte, der Literatur oder der Soziologie.
Der an judaistischer Forschung interessierte Leser wird sich namentlich zwei

Arbeiten zuwenden. Zum ersten Mal erscheint in deutscher Sprache ein Beitrag von Ger-
sehom Schalem, der vor mehr als 40 Jahren hebräisch publiziert wurde (Lilith û medkat

257



seva, im Aufsalz: Peraqîm hadasim mecinyenê Asmeday we-Lilith, in: Tarbiz XIX,
1947/48. S. 165ff.). Die von Dafna Mach vorgelegte vorzügliche Übersetzung der
schwierigen Arbeit enthält die für das Verständnis des Themas relevanten Textstellen
nebst den Anmerkungen des Autors. In dieser Studie weist Scholem auf die engen Bezüge

zwischen der Königin von Saba und der in der jüdischen Mythologie bekannten
Dämonenfürstin Lilith in der kabbalistischen Literatur hin.

Einen wertvollen Beitrag bringt Aviva Klein-Franke in ihrer Studie «Die Königin
von Saba in der jüdischen Tradition». Wie Rolf Beyer geht auch sie von den bisher
bereits bekannten Quellenschriften aus. nämlich dem Targum scheni zu Ester, d.h. der pa-
raphrasierenden zweiten Übersetzung des Esterbuches ins Aramäische, sowie vom
späteren Midrasch «Das Alphabet des ben Sira». Aber daneben bringt sie weiteres, bisher
so gut wie unbekanntes Material jüdischer Autoren aus dem Jemen wie Yahyah ben Su-
laimans Bericht, der im sog. Midrasch Hahcfez enthalten ist, und die in der sog. Kafeh-
Handschrift enthaltene «Geschichte der Königin von Saba». Eine weitere Quelle ist das
bei den Juden Jemens gebräuchliche Gebetbuch Tiklal. Im Mittelpunkt dieser Erzählungen

steht die Begegnung der Königin von Saba mit König Salomo, vor allem die Rätsel,
die sie ihm aufgibt und die er alle zu lösen vermag. Je nach der Quelle variieren Anzahl
und Inhalt dieser Rätsel.

Das Werk ist durchweg von kompeteten Kennern der jemenitischen Kultur ver-
fasst. Die prachtvollen grossformatigen Illustrationen, Photographien und Faksimiles
tragen dazu bei, einen vorzüglichen Einblick in die vielschichtige Kultur dieses Landes
zu vermitteln. Das Buch kann daher sowohl dem Archäologen und Religionshistoriker
als auch dem an Kunst, Literatur und Folklore interessierten Leser wärmstens empfohlen

werden.
S. Hurwitz

Karl-Friedrich Pohlmann, DIE FERNE GOTTES - STUDIEN ZUM JEREMIA-
BUCH. Beiträge zu den Konfessionen im Jeremiabuch und ein Versuch zur Frage nach
den Anfängen der Jeremiatradition (BZAW 179). Berlin: de Gruyter 1989, X, 232 Seiten,

DM 88.-.
Das Buch enthält zwei eigentlich voneinander unabhängige Teile über «A. Die

"Konfessionen" im Jeremiabuch» (S. 1-111) und «B. Unheilsahnung und Unheilsklage.
Ein Versuch zur Frage nach den Anfängen der Jeremiatradition» (S. 113-213). Letzteres
ist vor allem in bezug auf die Frage nach dem Ursprung der israelitischen Eschatologie
wichtig. P. problematisiert mit Recht die gängige Ansicht, das proprium der Prophétie
überhaupt, d.h. die einzige Botschaft schon der Prophétie des 8.Jh., sei die absolute
Enderwartung. Eine Analyse von Jer 2-6, von den ältesten Texten zum Thema «Unheil»
im Jer überhaupt und von Unheilsansagen (6,1-5; 6,22-26) und Unheilsklagen (8,18-23;
9,16-21) soll zeigen, dass Schuldzuweisung und Unheilsaussage nicht unbedingt
zusammengehören. Vielmehr gingen die Unheilsklagen zwar auf Jeremia selbst zurück, der sie

aus der Ratlosigkeit gegenüber der Katastrophe von 587 heraus formulierte, seien aber
erst nachträglich theologisch dahingehend verarbeitet worden, dass die Klage als pro-
leptisch (und in diesem engeren Sinne prophetisch) sozusagen rückprojiziert wurde.
Wenn dies alles zutrifft, muss in der Tat die alttestamentliche Prophetenforschung neu
überdacht bzw. die These, Prophétie sei von vornherein absolute Endprophetie gewesen,

wohl revidiert werden.

258



Eine eigene Erwägung und weitgehend auch Revision der Forschung in Bezug auf
die «Konfessionen»-Texte (KT) des Jer hat Verf. selbst im ersten Teil des Buches
(S. 1-111 vorgelegt. Er hält die KT für spät und pseudonym, vermag aber letztlich nicht
überzeugend zu erklären, wie bei solchen der Gattung nach nicht zur Prophétie
gehörenden Texten die Wahl gerade des prophetischen Pseudonyms motiviert sein soll.
Und was ist eigentlich mit der Annahme eines solchen «Pseudojeremia» gewonnen, dessen

Klagen dann doch aus der - wenn auch nur fiktiven - Situation des Jeremia motiviert

werden müssen? Wäre die «falsche» Gattung nicht viel eher einem echten Jeremia
oder allenfalls Redaktor als dem bewussten Pseudonym zuzutrauen? Der Verweis auf
die Davidspsalmen (S. 110) bzw. deren Verumständung durch die Psalmenüberschriften
geht doch an der Sache vorbei, weil die Davidszuschreibung der Psalmen gerade
gattungskonform im alttestamentlichen Davidsbild verankert ist.

Die Sicherheit, mit der P. seine Thesen vorträgt («alle Versuche, die in den KT
angesprochenen Gegner unhinterfragt mit den Gegnern des historischen Jeremia zu
identifizieren, sind Irrwege», S. 100), vermag Rez. nicht davon abzuhalten, Fragezeichen

zu setzen, vor allem hinter die «Aversion gegen Kult», die er dem Verfasser von
14,7-16 wie überhaupt den s.E. sekundären Texten im Umfeld der KT zuschreibt. Hinter

den «Erwägungen zur theologischen Position der Gegner» des «Jeremia» der
Konfessionen steht die als sicher vorausgesetzte Hypothese der Spaltung des nachexilischen
Israel in Theokraten und Eschatologen, die (S. 65) geradezu als petitio prineipii
erscheint, wenn er fragt, «welche Gruppe innerhalb der Jahwegemeinde der Beter hier
konkret vor Augen hat».

Gerade die Qumrantexte, auf die P. ja auch im Blick auf die Nachgeschichte des Jer
verweist (vor allem S. 50 Anm. 38), können mit ihrer «Einschätzung der Jerusalemer
Priesterschaft», bei der ebenfalls «das Prädikat rsc Verwendung findet...» (S. 68 Anm.
31), nicht im Sinne der von P. angenommenen Kultkritik verstanden werden, weil man
in Qumran zwar (kalendarische) Einzelheiten des Jerusalemer Kults bemängelte, jedoch
seine Reinigung und Perfektion erwartete und vorbereitete. Insofern sind die Qumran-
Leute sozusagen eschatologische Theokraten, wodurch der postulierte Gegensatz
problematisch wird. Lebt er nicht überhaupt zu sehr aus der Theorie christlicher Exegese?
Auch das «wahre Israel» kommt ja weder im biblischen Schrifttum noch in jenem der
Qumran-Gemeinde als belegbarer Ausdruck vor, weswegen es Rez. sehr fraglich ist, ob
irgendeine noch inncrbiblisch verankerte Gruppe hätte erwarten können, dass durch
das Gericht «das wahre Israel von Jahwe bestätigt werde» (S. 98), würde dies doch ein
eigenes Identitätsproblem voraussetzen.

Dass in Jer 11,15 und 12,7 jeweils nahe einem KT vom Tempel die Rede ist, kann
m.E. nicht beweisen, «dass der Verfasser... die Gegner des Beters in einer engen Verbindung

mit am Tempel wirkenden Kreisen, also in erster Linie Priestern sieht» (S. 68).
Ohne sich um jeden Preis an die jeremianische Autorschaft der KT klammern zu

wollen, muss Rez. feststellen, dass der Satz, «Klagegebete dieser Art, wären sie von
Jeremia so gesprochen worden, hätte(n) niemals Eingang in einen Tradierungsprozess
finden können», sie nicht überzeugt bzw. zu der Gegenbehauptung verleiten könnte,
«wenn sie nicht von Jeremia gesprochen wurden, erst recht nicht». Ansonsten hängt viel
von dem Bild ab, das man sich von der geistesgeschichtlichen und theologischen Situation

des nachexilischen, vorchristlichen Israel macht. Das Buch regt dazu an, diese von
Grund auf neu zu überdenken.

I. Willi-Plein

259



Heinz-Jürgen Loth, JUDENTUM, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1989

Religionen 4), 112 Seiten.

Der Adressat dieser kurzgefassten Einführung in das Judentum ist der in der Tradition

des Christentums aufgewachsene Leser, der meist nur geringe Kenntnisse über die

jüdische Religion besitzt. Wenn auch Loth gelegentlich auf das Verhältnis von Christen
und Juden, auf Antisemitismus und Judenvernichtung hinweist 14ff., 34, 40ff., 48f.), so

liegt der Schwerpunkt des Buches doch eindeutig auf der Darstellung der Grundzüge
jüdischen Glaubens und jüdischer Weltgestaltung. Der Autor ist sich allerdings der
Komplexität des Themas bewusst: Es sei «in einer Weise zu reduzieren, die es auch Nichtju-
den ermöglicht, einen Zugang zu dieser Religion und der mit ihr verbundenen Kultur zu
eröffnen, die zur Bereicherung unserer Welt reichlich beigetragen hat» (8). Ein wichtiges
Auswahlprinzip Loths besteht z.B. darin, nur Texte zu präsentieren, «die von allen
Juden mehr oder minder akzeptiert werden können» (8). Andere, insbesondere liberalere
Traditionen, die mit den herkömmlichen Formen jüdischer Religion brechen, werden in
dem Buch nur beiläufig erwähnt (28, 63, 83, 87, 90).

Die einzelnen Abschnitte bestehen jeweils aus Texten, etwa aus dem Talmud, aber
vielfach auch aus der zeitgenössischen jüdischen Theologie, die anschliessend von Loth
kommentiert werden. Gemäss seiner Absicht einer organischen, d.h. Lehre und Lebenspraxis

umfassenden Darstellung (7) behandeln die ersten drei Kapitel (1 1-91) die religiösen

Lehren des Judentums (1), seine Ethik (II) und das Thema der jüdischen Riten und
Symbole (III). Auf den letzten ca. 15 Seiten geht Loth auf die «Aspekte der Re-Sakrali-
sierung in Israel» (IV) sowie auf die Chassidim (V) ein. Abgeschlossen wird das Buch
durch knappe Literaturangaben und durch ein Register der überwiegend hebräischen
Begriffe, das die Querverweise innerhalb des Textes ergänzt.

Neben Kap. IV, in dem der Autor die Probleme diskutiert, die aus der fehlenden
Abgrenzung zwischen Religion und Staat in Israel entstehen, sind besonders Kap. I-III
lesenswert. Vorgestellt werden zunächst die Grundüberzeugungen des Judentums
anhand der 13 Glaubensartikel, wie sie auf Maimonides zurückgehen (1,2). Zwangsläufig
werden hier Begriffe eingeführt, die erst später in aller Ausführlichkeit definiert werden
können, z.B. der vieldeutige Terminus «Tora» (9ff.|. Dennoch könnte an dieser Stelle
eine wenigstens vorläufige Begriffsbestimmung die Lektüre erleichtern. Ebenso dürfte
der mit dem Judentum wenig vertraute Leser eine Erklärung von «Mizwot» (14f.)
erwarten. Schliesslich wären im Zusammenhang des jüdischen Messianismus 18f.) einige
Sätze zur Deutung der Person Jesu von Nazarct durch jüdische Theologen sinnvoll.

In 1,3 werden dann die verschiedenen Bedeutungen von «Tora» behandelt.
Ausserdem wird hier das Verhältnis von Tora, Tenach und nichtkanonischen jüdischen
Schriften erörtert und in einer Graphik schematisch dargestellt (25). Die Bemerkungen
über die den sozialen Wandel hemmende Rolle der Tora (23) bilden die Grundlage für
die Argumentationen des Kap. IV. Der Abschnitt 1,4, der die Heiligung des Einzelnen
zum Thema hat, leitet mit seinen Überlegungen zum Thema der Sklaven und der Fremden

zu den ethischen Fragestellungen des Kap. II über. Wie auch anderswo (52, 80)
erliegt Loth nicht der Gefahr, von den Texten unmittelbar auf die Wirklichkeit zu schlössen.

Während etwa das Heiligkeitsgesetz durch die Vorschrift des Erlassjahres der
Verarmung und Versklavung entgegentreten wollte (Lev 25,8-31.47-54), berichten die Ze-
non-Papyri, auf die Loth hinweist (33), von entgegengesetzten Zuständen. Insofern
konnten trotz aller Anstrengungen immer wieder soziale Spannungen auftreten,
allerdings nicht nur in nachexilischer Zeit (52), sondern auch schon vorher, wie das Beispiel
der Prophetic Amos' zeigt. Das Verhältnis zum Besitz, die Pflicht zur Fürsorge sowie
das Problem von Rache, Tötung und Selbstmord sind weitere Themen des Kap. II.

Kap. III bietet schliesslich eine Einführung in die auffälligsten Manifestationen jü-

260



dischcn Lebens. Dazu gehören einerseits der Sabbat, der Synagogengottesdienst und die
Festtage im Jahreskreis, andererseits die Feste, die die zentralen Ereignisse im Leben des

Einzelnen von der Geburl bis zum Tod begleiten. Wie in den vorhergehenden Abschnitten

sind auch hier die Auswahl der Texte, die knappe, aber sorgfältige Kommentierung
und die Übersichtlichkeit Vorzüge des Buches. Ebenso ist die Ausdehnung des Themas
auf den heutigen Staat Israel, seine Institutionen und seine Politik, die im Kap. IV z.T.
kritisch beurteilt wird (95-99), zu begrüssen. Auch wenn manche Themen unberücksichtigt

bleiben (z.B. die jüdischen Parteien und Gruppierungen um die Zeitenwende, die
Säkularisierung im heutigen Judentum), kann das Buch allen empfohlen werden, die
sich über die jüdische Religion in der Gegenwart und in ihrer geschichtlichen Entwicklung

informieren wollen.
E. Bons

Martin Greschal Jochen-Christoph Kaiser (Hrsg.), DER HOLOCAUST UND DIE
PROTESTANTEN. ANALYSEN EINER VERSTRICKUNG. Frankfurt a.M.: Athenäum

Verlag 1988, 296 Seiten.
Dieser Sammelband ist der erste einer neuen Reihe «Konfession und Gesellschaft,

Beiträge zur kirchlichen Zeitgeschichte», die einen «Beitrag zur historischen Ortsbestimmung

des Christentums und der Zeitgeschichte» (VII) leisten möchte. Historiker und
Theologen aus der BRD. der DDR, aus Israel und Dänemark fragen nach den Ursachen

der Verstrickung, die zum Schweigen der (meisten) Protestanten angesichts der
nationalsozialistischen Judenverfolgung führte.

In ihrem Beitrag «Protestantismus und Antisemitismus 1930-1933» stellt Marikje
Smid zunächst die Lage und Bedeutung der Juden in der Weimarer Republik dar, um
dann das Judenbild der grossen Parteien dieser Zeit kurz, zu skizzieren. Auf dem Hintergrund

der in der Gesamtgesellschaft vorhandenen antisemitischen Einstellungen werden
dann die spezifisch protestantischen Urtcilskategorien und Argumentationsschemata (in
der Universitätstheologie und in den kirchlichen Stellungnahmen bis zum September
1933) zusammengefasst. Ergebnis: «Beherrschend ist auch 1933 noch das von den
exegetischen Disziplinen in der Tradition der protestantischen Bibelkritik von Wellhausen
und Boussei geprägte Bild des zur Gesetzesreligion erstarrten, unter dem göttlichen
Fluch der Ermordung Christi zerstreuten und heimatlosen Judentums» (55). So kam es

auch 1933 nicht zu einer notwendigen und umfassenden theologischen Reflexion: «Anstatt

die Judenfrage und das Judentum zunächst als eigenständiges Thema für die Kirche

wahrzunehmen, lassen sich protestantische Kirchenführer und Theologen 1933
einseitig auf die Frage nach der Bestimmung des Verhältnisses der evangelischen Kirche
zum neuen Staat festlegen» (65).

Dass diese klare theologische Reflexion fehlte, geht auch aus fast allen Aufsätzen
des Sammelbandes hervor: etwa aus der sorgfältigen Analyse der Äusserungen des
liberalen Protestantismus zur «Judenfragc» nach 1933 (von F.W. Graf) oder aus der
Untersuchung der tragischen Geschichte der «christlichen Nichtarier» im Dritten Reich, die
trotz des Einsatzes von einzelnen Christen und Gruppierungen die fehlende Solidarität
der Kirchen fast ebenso zu spüren bekamen wie die Juden insgesamt (K. Nowak);
schliesslich auch aus der Geschichte der Evangelischen Judenmission im Dritten Reich
und ihrer etappenweisen Auflösung durch den Staat bzw. Preisgabe durch die Kirche
(J.-Chr. Kaiser).

261



Ohne auf alles eingehen zu können, möchten wir doch die weiteren Themen wenigstens

nennen: Kirche und Judentum im Spiegel der jüdischen Presse 1933-1938 (H.
Freeden); Nordisches Luthertum und Antisemitismus (J.H. Schjijirring); Literatürbe-
richt über die Judenfragc im historischen und theologischen Horizont des deutschen
Protestantismus seit 1945 (K. Meier); Protestantismus und Judenfrage im Dritten Reich
(H.U. Thamer).

Wie sehr gesellschaftliche, politische, psychologische und theologische Aspekte in
einer Wechselbeziehung stehen, wird deutlich, wenn Thamer zusammenfasse «Das
Verhalten der Kirchen zur Judenfrage (ist) Teil des Verhaltens der gesamten deutschen
Gesellschaft zur Judenfrage. Denn die Vorurteile des kirchlichen Milieus waren die Vorurteile

der übrigen Gesellschaft, die freilich gerade von der kirchlichen Lehre einschliesslich

ihrer traditionellen Judenfeindschaft stark geprägt war» (238). Gerade diese
Verstrickung macht es nötig, neu über die Fundamente christlicher Theologie und Verkündigung

nachzudenken, um die ausgetretenen Pfade überlieferter christlicher Judenfeindschaft

zu verlassen. E. Bcthge hat im einleitenden Essay die theologischen Grundfragen
dieser Neuorientierung klar und eindringlich dargestellt.

Das Buch enthält wesentliche Beiträge zur Analyse der Verstrickung der protestantischen

Kirche und Theologie in den Holocaust. Die Beiträge sind anschaulich und
differenziert geschrieben und insofern auch leserfreundlich.

R. Jansen

Jacob Kalz, VOM VORURTEIL BIS ZUR VERNICHTUNG: DER ANTISEMITISMUS

1700-1933, München: Beck 1989, 375 Seiten, DM 48.-.
Der israelische Sozialhistoriker Jacob Katz hat im Laufe seiner wissenschaftlichen

Arbeit eine ganze Reihe bemerkenswerter Bücher zum Themenkomplex Judentum und
Antisemitismus veröffentlicht. Mit «Vom Vorurteil bis zur Vernichtung» liegt nun endlich

auch die deutsche Übersetzung seines bereits 1980 in englischer Sprache erschienenen

Werkes vor. Katz zeigt darin, «wie die Feindseligkeit gegenüber Juden gerade zu
dem Zeitpunkt zunahm, als man - nach der Aufklärung und infolge der Durchsetzung
moderner Rationalität - hätte annehmen können, dass sie verschwände» (7). Um diese
Tatsache verständlich zu machen, untersucht der Autor die Entwicklung des Antisemitismus

in Deutschland, Österreich, Ungarn und Frankreich. Dabei arbeitet Katz mit
Fallstudien, aus denen allgemeine Schlüsse gezogen werden. Dies mag wohl angesichts
der Materiallage verständlich sein, hätte aber stärker problematisiert werden können.
Hinzu kommt eine zu stark ideengeschichtlich ausgerichtete Darstellung, die sozialen
Entwicklungsprozessen nicht immer die notwendige Aufmerksamkeit widmet.

Bei dieser Kritik soll der ungeheure Materialreichtum des Buches nicht geleugnet
werden. Katz gibt für jedes der genannten Länder einen guten Überblick zur spezifischen

inhaltlichen Ausrichtung judenfeindlicher Positionen in den verschiedenen politischen

Spektren. Entsprechend seinem besonderen Interesse beschäftigt sich der Autor
auch mit dem Judenbild bei Liberalen und Sozialisten, kurzum jenen Kräften, die sich
als «Erben» der Aufklärung verstanden. Katz zeigt dabei, dass die im Zeitalter der
Aufklärung begonnene Epoche der Säkularisierung unvollständig blieb: «Es ist richtig, dass
das Christentum seinen bestimmenden Einfluss auf das Denken der Menschen und auf
Staat und Gesellschaft verloren hatte... Aber dieser Rückgang des christlichen Einflusses

war nicht gleichbedeutend mit seinem Verschwinden. Das Christentum... bildete im-

262



mer noch den universalen Bezugsrahmen und das geistige Klima von Teilen der Gesellschaft,

und bei diesen behielt die traditionelle Sicht von der Rolle der Juden in der
Geschichte ihre Gültigkeit. Das Feindbild, das dem Wort Jude anhaftete, löste sich nicht
von seiner ideologischen Wurzel. Es lebte latent weiter und konnte bei Gelegenheit be-

wusst aktualisiert werden» (322). Die besondere Kontinuität von christlicher
Judenfeindschaft und völkischem Antisemitismus wird dabei deutlich herausgearbeitet: «Kein
Antisemit, selbst wenn er antichristlich war, verzichtete je auf den Gebrauch jener
antijüdischen Argumente, die in der Ablehnung von Juden und Judentum durch frühere
christliche Zeiten wurzelten» (323). Im Aufzeigen dieser Kontinuität liegt die Bedeutung
von Katz' Buch, die «Metamorphose des theologischen Judenbildes in ein scheinbar
rationales» (230) ist sein eigentliches Thema.

A. Pfahl-Traughber

Rudolf Krämer-Badoni, JUDENMORD, FRAUENMORD, HEILIGE KIRCHE,
München: Knesebeck & Schuler 1988, DM 34,-.

Krämer-Badonis neues Buch holt zu einem Rundumschlag gegen die «Heilige
Kirche» aus: Bei seiner Untersuchung des Juden- und Frauenmordes geht es nicht um
«blosse historische Fakten», auch nicht um die Unzulänglichkeiten einzelner Würdenträger,

sondern um «zwangsläufige Symptome der totalitären Religion» (278). Das
Buch ist entsprechend dem Titel in drei grössere Abschnitte gegliedert. Den ersten Teil
widmet der Verfasser dem kirchlichen Antisemitismus; sein Urteil: «...die Judenmorde
können nicht irgendeinem dumpfen Volk als "populäre Ausbrüche" aufgehalst werden.
Sie waren rational vorbereitet durch Konzilsbeschlüsse und päpstliche Dekrete voller
Judenverachtung und Judendiskriminierung» (272). Auch in seinem zweiten Abschnitt
kommt Krämer-Badoni zu einem ähnlichen Urteil: «Im jahrhundertelangen kirchlichen
Frauenmord wird der lenkende Geist auf besonders schreckliche Weise zuschanden.
Auch da handelt es sich nicht um "Sünder im Schoss der Kirche", sondern um eine von
keinem Konzil und keinem Heiligen angefochtene päpstliche Lehre» (271). Im letzten
Abschnitt über die «Heilige Kirche» werden dann Konsequenzen gefordert: «Diese
Religion ist im Kern totalitär und stiftet von ihrem angemassten Fundament her zwangsläufig

Unheil. Der fundamentale Charakter dieser Religion erfordert ihre Ablehnung.
Das ist das einzige, was wir dem Christentum schulden» (275).

Zweifellos bedarf es dringend einer kritischen Aufarbeitung der Vergangenheit und
damit auch bestimmter Grundlagen der christlichen Kirche. Der eigentlich als konservativer

Katholik geltende Krämer-Badoni hat dazu einen entsprechenden Beitrag geleistet.

Seine Thesen werden durch eine Fülle historischer, aber auch aktueller Beispiele
belegt und in einer sarkastischen und zum Teil auch zynischen Weise kommentiert. Es

fragt sich aber, ob seine Reduzierung der Kirche auf einen «menschenmörderischen und
gemütsvergiftenden Machtapparat» (266) in dieser Allgemeinheit zutrifft. Historische
Beispiele, die seiner Interpretation widersprechen, umgeht Krämer-Badoni zwar nicht,
er ordnet sie aber auch nicht differenziert in seine Analyse ein. Überhaupt versteht sich
das Buch wohl mehr als eine Anklageschrift denn als eine im engeren Sinne
wissenschaftliche Arbeit. Dies soll keineswegs nur abwertend gemeint sein, denn die «Heilige
Kirche» hat sich Krämer-Badonis Anklage durchaus zu stellen.

A. Pfahl-Traughber

263



Gunnar Heinsohn, WAS IST ANTISEMITISMUS? DER URSPRUNG VON
MONOTHEISMUS UND JUDENHASS - WARUM ANTIZIONISMUS?, Frankfurt
a.M.: Eichborn 1988. 125 Seiten, DM 20,-.

«Warum die Juden?» - die Frage nach dem Grund, warum ausgerechnet die Juden
so oft das Opfer von Aggressionen und Vorurteilen wurden, steht am Beginn der Analyse

des Bremer Professors Gunnar Heinsohn. Für ihn erwächst der Antisemitismus aus
der jüdischen Opferverwerfung: «Die jüdische Überzeugung, dass aus einem Menschenopfer

kein Heil erwachse, und der christliche Glaube, dass nur aus solchem Opfer etwas
zu gewinnen sei, bilden den Kern des Konfliktes» (86). Den Ursprung des genannten
christlichen Opferrituals leitet Heinsohn wiederum aus kosmischen Katastrophen und
deren Wirkung auf die Menschen ab: Wie Kinder spielten diese die kosmische Bedrohung

nach und töteten anschliessend den, der den bedrohlichen Himmelskörper spielte
(33,35).

Aus der Psychologie wissen wir, dass Traumatisierungen auch Generationen nach
ihrem Ursprung noch wirken und dass die Tradierung von Vorurteilen auch langfristig
nur schwer aufhebbar ist. Darauf erneut hingewiesen zu haben, mag man der
Antisemitismus-Analyse Heinsohns als Verdienst anrechnen. Allein aufgrund der Quellenlage
steht seine These jedoch schon auf wackeligem wissenschaftlichen Boden. Hinzu kommt
eine absurde und letztendlich auch gefährliche Interpretation: Antisemitismus gilt dem
Autor als Effekt kosmischer Katastrophen, Auschwitz als zwanghafte Wiederholung
prähistorischer Opferrituale. Ein Beitrag zur Aufklärung des Ursprungs von Antisemitismus

ist dies nicht, ganz im Gegenteil: Die Schuld wird interplanetarischen Konstellationen

zugeschrieben, antisemitische Akteure erscheinen als deren Opfer.
Im zweiten Teil des Buches behauptet Heinsohn: «Der Antizionismus ist ein

Geschöpf des Antisemitismus» (117). Zu Recht weist er auf Widersprüche in der Haltung
der politischen Linken hin; darin aber plump einen Versteckten Ausdruck von Antisemitismus

zu sehen, geht doch zu weit. Heinsohn bezieht sich dabei auf eine Positionsbeschreibung

linker Antizionisten, die so nicht zutrifft. Da verwundert es auch nicht, dass

er keinen adäquaten Definitionsversuch unternimmt, der eine differenziertere Betrachtung

zum Thema eher möglich gemacht hätte.
A. Pfahl-Traughber

Christoph Riedweg, MYSTERIENTERMINOLOGIE BEI PLATON, PHILON UND
KLEMENS VON ALEXANDRIEN, Berlin: De Gruyter 1987, 192 S.

Ein schwer lesbares Werk! Etwa 600 Zeilen — besonders aus Piaton, Philon und
Klemens von Alexandrien — sind darin griechisch gedruckt, aber nicht ins Deutsche
übertragen. Der Verfasser untersucht die Einwirkungen von Mystcrienmotiven auf die
beiden platonischen Dialoge "Symposion" und "Phaidros" sowie auf die einschlägigen
Philon- und Klcmensstellen. Er will dabei das besondere Augenmerk "auf die immer
mehr an Eigenleben gewinnenden Traditionslinien der Mysterienmetaphorik" richten
(Vorwort).

Das Buch enthält die entscheidenden Textbelege, die zeigen, wie mystisch-esoterische
Traditionen für "Eingeweihte" im Piatonismus funktionierten. Es handelt sich um

begriffsgeschichtliche Studien, die vor allem für ein Studium von Philon von Alexandrien,

für Klemens von Alexandrien und für den Märtyrer Justin wichtig sind. Die
entscheidenden griechischen Begriffe sind mystêrion/myein/myêsis/mystagôgos/mystês/my-
stikos/amyêtos, telein/atelestos. Der Verfasser unterscheidet zwischen Zeugnissen der

264



Mysterienreligion, dem metaphorischen Gebrauch der Mysterienbegriffe und der
allegorisch-symbolischen Exegese. Mit Recht sieht er z.B. in den Schriften Philons nur
wenige Hinweise auf mysterial-religiöse Praktiken und auf Mysterienmetaphorik. Nach
seiner Auffassung braucht Philon Mysterienausdrücke "in erster Linie als rhetorisch-stilistisches

Mittel, um an Feierlichkeit und 'Tiefe' im sprachlichen Ausdruck zu gewinnen"

(115).
Leider kennt sich der Autor im esoterischen Judentum nicht aus. Nur so ist seine

These zu verstehen, dass sich aus dem jüdischen Bereich der "literarische Appell an die

Arkandisziplin" nicht herleiten lasse. "Der jüdische Glaube kennt allenfalls im Umgang
mit dem 'unaussprechlichen' Namen Gottes eine im entfernten vergleichbare
Frömmigkeitshaltung" (82). Die seit dem 2. Jh. v. Chr. im jüdischen Bereich blühende Schöpfu-
ngsesoterik und Thron-Gottes-Esoterik hätte viel vergleichbares Material zur platonischen

Mysterienmetaphorik geboten.
Also: ein fachlich hochgelehrtes Buch! Aber was nützt das, wenn der Verfasser

hauptsächlich Texte wiedergibt und sich nach Möglichkeit hütet, auch zu erklären, wie
diese auf deutsch wiederzugeben wären?

C. Thoma

265


	Rezensionen

