
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 45 (1989)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

Zum Karmel von Auschwitz

Die Auseinandersetzung um die Verlegung des Karmeliterinnenklosters
von Auschwitz in ein ausserhalb des Geländes des ehemaligen Vernichtungslagers

gelegenes und zu diesem Zweck neu zu errichtendes Gebäude hat innerhalb

der letzten Monate eine wahre Inflation von Veröffentlichungen nach
sich gezogen, diesmal auch, im Gegensatz zu den vorhergehenden Phasen,
ausserhalb des französischen Sprachgebiets. Die Vorgeschichte und die einzelnen

Phasen der Auseinandersetzung können somit als allgemein bekannt
vorausgesetzt werden, und es erübrigt sich daher, im Detail darauf zurückzukommen.

Es sei also nur kurz auf den Sachverhalt verwiesen.
Anlässlich einer Begegnung in Genf, am 22. Februar 1986, zwischen vier

Kardinälen der römisch-katholischen Kirche, .den Erzbischöfen Lustiger von
Paris, Decourtray von Lyon, Danneels von Mecheln-Brüssel und Macharski
von Krakau, und einer Reihe von Vertretern jüdischer Gemeinden und
Organisationen, als deren Wortführer Maître Théo Klein, damals Präsident des

CRIF (Conseil représentatif des Institutions juives de France) fungierte, wurde

ein gemeinsamer Text veröffentlicht, der hier in deutscher Übersetzung
wiedergegeben sei1:

Deklaration von Auschwitz
«Sakhor - Gedenke»2

«An die Männer und Frauen unserer Zeit und an die der kommenden
Zeiten.

Die einsamen Stätten von Auschwitz und Birkenau sind heute anerkannt
als die symbolischen Stätten der Endlösung, in deren Namen die Nazis die
Vernichtung, Schoah, von sechs Millionen Juden unternommen haben, darunter

eineinhalb Millionen Kinder, einzig und allein weil sie Juden waren.
Sie sind in Verlassenheit und unter Gleichgültigkeit der Welt gestorben.
Sammeln wir uns im Gedenken an die Schoah und in der Stille unseres

Herzens.
Möge das Gebet, das von unseren stummen Lippen aufsteigt, uns heute

und morgen helfen, besser das Recht auf das Leben zu achten, auf die Freiheit
und die Würde der anderen, aller anderen.

Denken wir daran, dass jeder von denen, die in Auschwitz-Birkenau
ermordet wurden, Juden, Polen, Zigeuner, russische Kriegsgefangene, jeden Tag
mit dem Propheten Zefanja ausrufen konnte:

242



"Ein Tag des Zornes ist jener Tag, ein Tag der Not und Bedrängnis, ein
Tag des Krachens und Berstens, ein Tag des Dunkels und der Finsternis, ein
Tag der Wolken und der schwarzen Nacht!"»

Ein zweites Treffen fand am 22. Februar 1987, ebenfalls in Genf, unter
dem Vorsitz von Kardinal Decourtray und Maître Théo Klein statt. Der
katholischen Delegation gehörten dieselben Kardinäle an wie am 22. Februar
1986, die jüdische Delegation war um einige Vertreter jüdischer Organisationen

erweitert worden. Bei diesem Treffen wurde der Beschluss gefasst, in
Auschwitz ein Informations-, Erziehungs-, Begegnungs- und Gebetszentrum
zu schaffen, und zwar ausserhalb des Geländes der Lager von Auschwitz-Birkenau,

in dessen Rahmen die Gebetsinitiative der Karmeliterinnen neuerdings
ihren Platz und ihre Bestätigung sowie ihren wahren Sinn finden wird, unter
Berücksichtigung der berechtigten, von der jüdischen Delegation zum
Ausdruck gebrachten Gefühle. Es wird so keine permanente Gottesdienststätte
auf dem Gelände der Lager von Auschwitz und Birkenau geben. Jeder wird
sich dort gemäss seinem Herzen, seiner Religion und seinem Glauben
sammeln können.

Die katholische Delegation hielt fest, dass Kardinal Macharski die
Ausführung dieses Projekts überwachen werde, während sich die Bischöfe der
anderen Länder verpflichteten, die dazu nötigen Mittel aufzubringen und die

Ausführung des Projekts innerhalb eines Zeitraums von 24 Monaten sicherzustellen.

Der in Genf vereinbarte Termin lief am 22. Februar 1989 ab, und man
musste feststellen, dass nichts geschehen war. Damit setzten dann die Proteste
der jüdischen Verhandlungspartner ein. Auf Intervention von Kardinal
Decourtray wurde schliesslich als Stichtag der 22. Juli 1989 festgesetzt, doch
erklärte sich die jüdische Delegation mit dieser neuerlichen Verzögerung nicht
einverstanden und forderte eine provisorische Übersiedlung der Karmeliterinnen

vor diesem Datum. Doch verstrich auch dieser Termin, ohne dass irgend
etwas wirklich Konkretes unternommen worden wäre, und damit trat dann
der ganze Fragenkomplex in ein akutes Stadium der Auseinandersetzung
zwischen den engagierten jüdischen Organisationen und der katholischen Kirche
ein, mit einer wahren Flut von Erklärungen, Stellungnahmen, Analysen und
Protestaktionen, die noch in lebhafter Erinnerung sind.

Während sich bis zu diesem Zeitpunkt hauptsächlich die französischsprachige

Presse fortlaufend ausführlich mit dem Auschwitzkonflikt beschäftigte,
nahm er jetzt mehr und mehr internationalen Charakter an. Die Tatsache,
dass die Proteste vom französischen Bereich ausgingen, erklärt sich vor allem
daraus, dass das zündende Element ein Pamphlet der Organisation «Aide à

l'Eglise en détresse» («Kirche in Not/Ostpriesterhilfe») gewesen ist, das anlässlich

des Papstbesuches in Belgien im Frühjahr 1985 zur Verteilung gelangte
(unter dem Titel: «Euer Geschenk an den Papst: ein Kloster in Auschwitz»)
und aus dem die Öffentlichkeit, und vor allem die jüdische Öffentlichkeit, erst
erfuhr, dass ein solches Kloster bereits bestand. Es ist bezeichnend für den
Geist - oder Ungeist - dieser Organisation, dass darin die Bedeutung von

243



Auschwitz als Symbol der Vernichtung des jüdischen Volkes mit keinem Wort
erwähnt wurde.

Dass nun die jüdischen Proteste vor allem in Frankreich laut wurden und
dass der Präsident des CRIF eine führende Stellung bei den Verhandlungen
einnahm, ist wiederum darauf zurückzuführen, dass in diesem Land die zweit-
grösste jüdische Gemeinschaft Europas - nach der Sowjetunion - beheimatet
ist. Auch die Wahl sowohl der katholischen als auch der jüdischen
Verhandlungspartner wurde dadurch bestimmt. Der Primas von Polen, Kardinal Josef
Glemp, hat dann ja auch im Laufe der weiteren Polemik den repräsentativen
Charakter der Verhandlungspartner angezweifelt und so praktisch auch den
Erzbischof von Krakau als Mitunterzeichner des Genfer Abkommens
desavouiert.

Doch ist es klar, dass es sich dabei um einen Konflikt zwischen der
katholischen Kirche als solcher und dem jüdischen Volk handelt. Maître Klein
hat dann ja auch in seiner Stellungnahme zu den - teilweise höchst
widersprüchlichen - Erklärungen von Kardinal Glemp festgehalten, die jüdische
Delegation in Genf habe nie daran gezweifelt, in der Person von vier Kardinälen

mit der katholischen Kirche zu verhandeln. Dieser Standpunkt wurde dann
ja auch durch die Erklärung der Vatikanischen Kommission für die religiösen
Beziehungen zum Judentum vom 19. September 1989 in aller Form bekräftigt.
Dieses Dokument, das nach jüdischem Verständnis angesichts mancher
Stellungnahmen katholischer Kreise in Polen, die mehr und mehr antijüdischen
Charakter trugen, etwas zu lange auf sich warten Hess, hat auch die Polemik
als solche beendet, wenn es auch keinen Zeitpunkt für den Transfer des
Karmeliterinnenklosters in die neu zu errichtenden Gebäude festsetzt. Doch war
gerade die Festlegung auf eine zweijährige Frist in Genf einer gewissen
Unkenntnis der polnischen Verhältnisse und Möglichkeiten zuzuschreiben.

Über den akuten Aspekt hinaus werfen die verschiedenen Flaltungen, die
man in dieser Angelegenheit beobachten konnte und kann, eine Reihe von
Fragen und Feststellungen auf.

Auf der einen Seite sieht man aufgrund der verschiedenen Stellungnahmen,

dass zwei absolut gegensätzliche Meinungen über den Enzis verübten
Völkermordes vorherrschen, die der Juden und die der Mehrheit - es gibt
nennenswerte Ausnahmen - der Polen. Es ist eine Tatsache, dass der überwiegende

Teil der kirchlichen Führungsschicht in Polen nicht genügend - oder
überhaupt nicht - sensibel für dieses Problem gewesen ist, um in der Lage zu sein,
die jüdischen Reaktionen zu verstehen. Das hat teilweise Urteile ausgelöst,
deren Flärte - nach all dem, was das jüdische Volk erdulden musste - erstaunt
und verletzt. Auf der anderen Seite ist es ebenfalls richtig, dass die Juden der
westlichen Länder die Flaltung der Polen, die sich ebenfalls als Opfer des
Völkermordes sehen, nicht immer in ausgewogener Weise interpretiert haben.
Das wahre Problem ist, den absolut einmaligen Charakter des Völkermordes
anzuerkennen, dem die Juden zum Opfer gefallen sind, und zwar einzig und
allein deshalb, weil sie Juden waren. Es geht nicht darum, in Abrede zu stellen,
dass das Lager Auschwitz als Internierungslager für mehrheitlich nichtjüdische

Polen eingerichtet wurde, dass die Nazis die Polen global

244



als «Untermenschen» eingestuft haben und dass viele von ihnen in den
deutschen Kerkern umgekommen sind. Aber sie wurden als Patrioten oder
Widerstandskämpfer interniert und nicht unterschiedslos als Polen. Wäre dies nämlich

der Fall gewesen, so hätten die Nazis auch ihnen gegenüber eine systematische

Ausrottungspolitik betreiben müssen, wie sie das im Falle der Juden
getan haben.

Seit dem Inkrafttreten der «Endlösung» des jüdischen Problems, also ab
1942, ist das Lager von Auschwitz-Birkenau zum Vernichtungslager des
jüdischen Volkes geworden. Dabei eine subtile Unterscheidung zwischen Auschwitz

und Birkenau vornehmen zu wollen, wie man das in gewissen polnischen
Kreisen zu tun versucht, ist sinnlos, denn beide Lager bilden eine Einheit. So

spricht auch das jüdische Gedenkgebet für die Opfer des Völkermordes von
denjenigen, «die ihr Leben hingegeben haben für die Fleiligung des göttlichen
Namens in Auschwitz, Majdanek, Treblinka und den anderen Vernichtungslagern»,

diesen schrecklichen Stätten, die in so berechtigter Weise zu den

Hauptsymbolen der Schoah geworden sind. Dass die offizielle kommunistische

Geschichtsschreibung in Polen versucht hat, diesen Sachverhalt zu
vertuschen, indem sie im Blick auf Auschwitz von «sechs Millionen Polen» gesprochen

hat, ist ein anderer Aspekt dieser Angelegenheit.
Zum Vorwurf der «Vereinnahmung» der Schoah durch die katholische

Kirche und die polnischen Christen, wozu nach allgemeiner jüdischer Ansicht
auch die Errichtung eines Karmels in Auschwitz zählt, schreibt der frühere
Karmeliterprovinzial von Frankreich, P. Michel de Goedt, im Sonderheft der
Documentation Catholique vom 1. Oktober, S. 9:

«Die polnischen Opfer der Nazibarbarei haben Anrecht auf dasselbe
niederschmetternde Gedenken wie die anderen Opfer. Doch zu behaupten, es

habe in Polen sechs Millionen Opfer gegeben, ohne festzuhalten, dass darunter

drei Millionen Juden waren, bedeutet bereits den Beginn einer Lüge. Daran

zu vergessen, dass der Hass gegen die Juden absolut einmalig, pervers und

- wie kann man sich ausdrücken, um diese einmalige Perversität wiederzugeben?

- satanisch war, verschlimmert die Leugnung. Dieser perverse Hass
bedeutet eine schreckliche Verschlimmerung der masslosen Grausamkeiten, die
gegen ein Volk begangen wurden, das der Träger des Gottesnamens ist

Die Besetzung der Stätten von Auschwitz bedeutet eine Inbesitznahme,
eine Art Aneignung, dort wo sich bloss der Schleier einer tiefen Stille ausbreiten

soll, dort wo man gedenken muss, ohne sich irgendetwas anzueignen. Ich
würde sagen: sich am Rande des Lagers niederzulassen, heisst verkennen, dass
der Platz von Auschwitz im wahrsten Sinn des Wortes unzugänglich ist, denn
selbst wenn man sich dort befindet, ist man nicht dort. Es ist das der Ort eines
namenlosen Todes. Und der Tod ist nicht erreichbar.

Um sich dort zu "befinden", müsste man wissen, was an diesem Ort verübt

wurde, müsste man es beim Namen nennen können... In Auschwitz zu
wohnen bedeutet, den widerwärtigsten Akt des Nicht-Bewussten zu begehen,
den man überhaupt begehen kann. Dort ein Kreuz aufzurichten heisst ermessen,

bis an welche Grenze dieses Symbol pervertiert werden kann. Das bedeutet,

das unnennbare Delikt der Inbesitznahme noch zu verschärfen und zu ver-

245



gessen, wozu die Christen das Kreuz im Laufe der Jahrhunderte gegen die
Juden missbraucht haben.»

Als sich die Nachricht von der Gründung eines Karmeliterinnenklosters
am Rande des Lagergeländes von Auschwitz verbreitete, erklärte Kardinal
Decourtray von Lyon dazu am 6. Dezember 19853:

«Ich hoffe, dass sich diese Gerüchte nicht bewahrheiten. Für mich hat
sich die Nazibarbarei, die über Auschwitz lastete, zuerst gegen das jüdische
Volk gerichtet, auch wenn es in Auschwitz ebenfalls Nichtjuden gab. Für die

Weltmeinung und für mich handelt es sich um den Versuch der totalen
Vernichtung des jüdischen Volkes, die man Schoah nennt, und deren Symbol
Auschwitz ist. Eine solche Prüfung hat dem jüdischen Volk in der Person
seiner Märtyrer eine besondere Würde verliehen, die ihm allein eigen ist. Im Lager

von Auschwitz einen Karmel zu errichten, bedeutet für mich, diese Würde
anzutasten.»

Eine andere Tatsache, von der man in diesem Zusammenhang sprechen
muss, so unangenehm das ist und unter Vermeidung aller ungebührlichen
Verallgemeinerungen, ist die spezifische Erscheinung des polnischen Antisemitismus,

der in den Jahren zwischen den beiden Weltkriegen nicht nur in den
jeweiligen Regierungskreisen vorherrschte, sondern der auch bei der überwiegenden

Mehrheit der katholischen Bevölkerung verbreitet war, im Klerus so

gut wie im Kirchenvolk.
Was die theologische Inangriffnahme dès Problems als solchen im Gefolge

des 2. Vatikanischen Konzils angeht, so steht sie in Polen noch im
Anfangsstadium. Erst vor wenigen Jahren wurde im Rahmen der polnischen
Bischofskonferenz ein Unterausschuss für die Beziehungen zum Judentum ins
Leben gerufen. Auch die diesbezüglichen Dokumente des katholischen
Lehramtes, die im Laufe der Jahre veröffentlicht wurden, sind erst spät ins Polnische

übersetzt worden und blieben so lange Zeit den Priestern und den

Gläubigen unbekannt.

Die oft peinlichen und schmerzlichen Situationen, die durch den Streit
um den Karmel in Auschwitz entstanden sind, haben klar und deutlich
gezeigt, dass man trotz mehrerer Jahrzehnte oft anerkennenswerter Bemühungen

noch immer am Anfang einer wirklichen Kenntnis des Judentums steht,
seines Wesens und des tiefliegenden Traumas, das die Schoah im jüdischen
Bewusstsein zurückgelassen hat. Die letzten Endes positiven Schlussfolgerungen,

die man aus diesem peinlichen Zwischenfall in den jüdisch-christlichen
Beziehungen ziehen muss, ist die Erkenntnis der absoluten Notwendigkeit einer
theologischen Aufarbeitung, die nicht an der Peripherie stehenbleibt und die
sich auch nicht in freundlichen Worten erschöpft, die man von offizieller Seite
bei dieser oder jener Gelegenheit zu hören bekommt. Das Hauptelement ist
und bleibt auf der ganzen Ebene die Entdeckung des jüdischen Beitrages für
das Gesamtgebiet des christlichen Glaubens, die für manche offensichtlich so
peinliche und zögernde Anerkennung dessen, was der Apostel Paulus in
diesem Zusammenhang sagt (Rom 11,18): «Wisse, nicht du trägst die Wurzel,
sondern umgekehrt, sie dich.»

246



Die theologische Situation wird in einem Artikel von Jean-Claude Eslin
sehr treffend gekennzeichnet4, der unter anderem schreibt:

«Je mehr die Angelegenheit des Karmels von Auschwitz um sich greift,
und selbst wenn sie, wie wir hoffen, im Sinne der zwischen Juden und Katholiken

unterzeichneten Abkommen von 1986 und 1987 einer Regelung zugeführt
wird, umso mehr zeigt sie, vor welche entscheidende Wahl die katholische
Kirche in diesen Jahren gestellt ist. Es ist nicht erstaunlich, dass gerade im
Blick auf das Judentum zwei Betrachtungsweisen und zwei Modelle eines
Katholizismus ins grelle Licht gerückt werden und einander gegenüberstehen.

Das Christentum ist aus dem Judentum hervorgegangen und die Art und
Weise, wie es sich seinem Ursprung gegenüber verhält, ist entscheidend und
zeugt von seiner Art und Weise, sich der Welt gegenüber zu verhalten. Auf der
einen Seite macht die "Superakzentuierung des in Christus gegebenen Sinns"s
den alten Bund in Zukunft hinfällig und unnötig. Das Christentum kann sich
dann leicht als Inhaber des Monopols der Fülle des Religiösen darstellen.
Oder aber eine Theologie, die sich an den Kapiteln 9-11 des Römerbriefs
inspiriert, besteht auf der Treue Gottes zu seinen Bundesschlüssen und zu
seinem Volk. In diesem Fall bedeutet die Konkurrenz und die «Rivalität»
zwischen den beiden Völkern für das Christentum (und in Wahrheit auch für das

Judentum) einen Ansporn im Verlauf der Geschichte und untersagt ihm,
vorzeitig jede Zukunft als zu Ende gebracht und "erfüllt" zu betrachten. Die
Wechsel- und Zwischenfälle der Geschichte enthalten dann eine Lehre für die
Christen, die Dualität und die Pluralität finden ihren Platz in der religiösen
Geschichte selbst und die Wahrheit erhält ihren letzten Sinn erst in einer
eschatologischen Perspektive. In dieser zweiten Perspektive ist der vom Papst
am 2. August formulierte Satz, der weithin Unwillen erregt hat, völlig
einwandfrei. Er zitiert "die Propheten, die Israel seine Untreue gegen den Bund
vorgeworfen haben". Er ist einwandfrei unter der Bedingung, dass man nicht
vergisst, auch von der Untreue des christlichen Volkes zu sprechen. Jeder
befindet sich dann in genau derselben Lage...

Es ist hart für die katholische Kirche, in einer Drucksituation zwischen
diesen beiden Orientierungen wählen zu müssen, zwischen zwei Methoden,
von denen die erste ganz auf der Ebene dessen liegt, was die Kirche zu tun
versteht, woran sie gewohnt ist und wovon sie sich greifbare Resultate erwartet.

Doch erscheint uns die zweite Orientierung der einzige Weg der Zukunft
zu sein, der eine Neuformulierung aller in Zukunft geteilten Wahrheiten
notwendig macht.»

K. Hruby

247



ANMERKUNGEN

1. Wir zitieren die Dokumente in deutscher Übersetzung aus dem Sonderheft Nr. 1991

der Documentation Catholique vont 1. Oktober 1989: CanneI d'Auschwitz - Les pièces

majeures du dossier, S. 2.

2. Dieser Titel inspiriert sieh an der Perikope Dtn 25,17-19, die alljährlich an einem der
Sabbate vor dem Passahfest in der Synagoge zur Verlesung kommt: «Gedenke, was
dir Amalck angetan hat, auf dem Wege deines Auszugs aus Ägypten... Vergiss es

nicht!» Amalek gilt in der rabbinischen Tradition als der Prototyp aller Verfolger
Israels.

3. Sonderheft der Documentation Catholique, S. 7.

4. Zeitschrift Esprit, Oktober 1989, S. 1 15f.

5. So B. Suchezki in seinem Beitrag La ehristianisation de la Shoah, in: Esprit, Mai
1989.

«Polnische Juden» - zu einer Kunstausstellung im
Nationalmuseum Krakow

Nach mehr als dreijähriger Vorbereitung ist sie Mitte Juni eröffnet worden,

die von vielen lange erwartete grosse Ausstellung «Polnische Juden», eine
Ausstellung, in der die Geschichte und Kultur der polnischen Juden ebenso
wie die Geschichte der polnisch-jüdischen Beziehungen im Spiegel von Malerei

und Graphik, aber auch anhand einiger Erzeugnisse der Handwerkskunst
und der Plastik dokumentiert wird. Alle ausgestellten Künstler haben in Polen
gelebt und gearbeitet. Die weitaus meisten der ausgestellten Kunstwerke sind
von jüdischen Künstlern geschaffen worden. Insgesamt haben Dr. Marek
Rostworowski, der Direktor der Kunstsammlungen des Krakauer Nationalmuseums

und Schöpfer der Ausstellung, und seine Mitarbeiter 1455 Kunstwerke

fast zur Gänze aus polnischen Museen und Galerien oder Privatsammlungen

für diese Ausstellung zusammengetragen, die in diesem Umfang ebenso

wie in ihrer Konzeption für Polen bislang ohne Präzedenz gewesen ist.
Sicher kann man über die Konzeption ebenso wie über die Präsentation streiten.
Wie alle Ausstellungen Rostworowskis - erinnert sei hier nur an die grosse
Ausstellung «Der Polen eigenes Porträt» von 1976 - ist auch diese geprägt
von enormer Dichte, inhaltlich wie in der Präsentation der Kunstwerke, die
im wahrsten Sinne des Wortes «dicht an dicht», Bilderrahmen an Bilderrahmen

angeordnet sind.
Die Ausstellung umfasst fünf Kapitel: 1. In Polen (das tägliche Leben der

Juden), 2. Vor Gott (religiöse Handlungen und Bräuche in Bildern), 3. Unter Polen

und als Polen (das umfangreichste Kapitel - die Geschichte der Juden
in Polen und die Geschichte der polnisch-jüdischen Beziehungen im Spiegel der
Malerei und Graphik), 4. Endlösung (für dieses Kapitel ist das deutsche
Wort als Uberschrift gesetzt worden!) und 5. Generationen (eine Sammlung von

248



Porträts). Zusammengefasst sind die Kapitel unter der Überschrift der ganzen
Ausstellung «Zydzi Polscy», ein mit Bedacht so formulierter Titel,
den man ins Deutsche sachgerecht nicht übertragen kann. Rostworowski erläutert

diesen Titel: «Wie soll der Titel der Ausstellung lauten? - 'Juden in der polnischen

Kunst' - das klingt wissenschaftlich, aber konventionell. Die Wendung 'in
der polnischen Kunst" kann man beinahe an jedes Thema anfügen. Unser Thema
aber, wiewohl auch Kunst, passt nicht in einen wissenschaftlichen Rahmen, und
deswegen sollte der Titel dem Titel eines Gedichtes ähnlicher sein als dem einer
Dissertation. Cyprian Norwid schrieb 1861 ein - für Polen wie für Juden patriotisches

- Gedicht mit dem Titel Zydowie polscy' ('Polnische Juden'). Julian Tu-
wim, Jude und Pole zugleich veröffentlichte 1944 eine Art persönlicher
Erklärung, gleichfalls im Namen seiner Brüder, die den Titel trägt 'My, Zydzi polscy...

('Wir, polnische Juden...'). Seit der Zeit Norwids, aber auch Tuwims hat sich

jedoch sehr viel verändert, und die von ihnen gebrauchte Bezeichnung für die
Minderheit der Juden (in Polen) können wir heute im Titel nicht wiederholen.
Vor allem sind sie Juden. Aber ihr eigenes Schicksal auf diesem Boden ist auch
Teil des Schicksals des polnischen Volkes. Jm Titel sollten also beide Worte
vorkommen, aber statt sie in einem Atemzug auszusprechen, halten wir zwischen
ihnen inne. Daher also: cZydzi - polscy' ("Polnische - Juden', wobei noch
hinzuzufügen ist, dass im Polnischen das Adjektiv dem zugehörigen Substantiv nachgestellt

wird, was im Deutschen nicht nachzumachen ist, hier aber wichtig wäre).»
Zu dieser Ausstellung ist ein umfangreicher Katalog erschienen, der neben

dem kompletten Verzeichnis aller Exponate und ihrer Fundorte (S. 51-93) und
einer sehr schönen Einführung in die Konzeption der Ausstellung von M.
Rostworowski (S. 7-33) noch zwei Essays enthält, einen von M. Horn, «Die Juden in
Polen vom Mittelalter bis zum Ende des 17. Jh.» (S. 34-41) und einen von J. To-
maszewski, «Die polnischen Juden im 19. und 20. Jh.» (S. 42-49). Den Schluss
des Kataloges bilden die Reproduktionen von 93 ausgestellten Gemälden.
Ursprünglich war die Ausstellung nur bis Ende August geplant. Das grosse Interesse

an ihr hat dazu geführt, dass sie um einige Wochen verlängert wurde.
S. Schreiner

Jüdisch-christliche Bibelwoche in Bendorf 1989

Zum 21. Mal trafen sich in diesem Jahr wieder Teilnehmer aus mehreren
Ländern (Deutschland, England, Holland, Israel, Schweiz u.a.) zur
jüdischchristlichen Bibelwoche im Hedwig-Dransfeld-Haus in Bendorf/Rhein. Seit
1969 lesen die Teilnehmer gemeinsam die Bibel, damals beginnend mit Gen
1.1 und seither weiter in einer Art lectio continua. In diesem Jahr wurden die
Kapitel Jes 40-48 behandelt: Exil und Wiederkehr, also jene Texte, die dem

sog. Deutero-Jesaja zugeschrieben werden und dem jüdischen Volk im
babylonischen Exil Trost und Mut zusprechen und die Ankunft eines Befreiers vei~
heissen.

249



Während dieser Woche in Bendorf leben Juden und Christen zusammen,
treffen sich täglich in kleineren Arbeitsgruppen, um diese Texte gemeinsam zu
lesen, zu interpretieren, miteinander zu teilen und auch Fragen der verschiedenen

Traditionen zu erörtern. Diese Arbeitsgruppen sind klein, maximal zehn
Personen, und in jeder befindet sich auch mindestens eine jüdische und christliche

"resource-person", eine Art Fachmann/-frau der jeweiligen Tradition.
Der Ansatz der einzelnen Gruppen ist recht verschieden: Studien des hebräischen

Textes, Lesen des Textes in Bezug auf Lebensfragen, kreatives Gestalten
an und mit dem Text und Fragen zu den Symbolen und deren Bedeutung in
der prophetischen Sprache.

Die Vormittage waren diesen Arbeitsgruppen gewidmet, am späten
Nachmittag wurden unterschiedliche Vorträge zum Thema angeboten, die
dann wieder in kleineren Gruppen diskutiert wurden: "Das Paradoxe am
Exil" (Prof. G. Jossipovici), "Der Jesaja des Exils — der Dichter und seine
Überlieferung" (R. Murray SJ), "Zum Verständnis der Kapitel 40-4S in Jesaja"

(Prof. Zvi Weinberg) und "Christen und Exil" (Sr. K. Wolff NDS).
Wie in jedem Jahr wurde auch wieder ein gemeinsamer Ausflug durchgeführt,

diesmal zum Jüdischen Museum in Frankfurt. Aber neben allen
gemeinsamen Aktivitäten bleiben doch die persönlichen Gespräche, Begegnungen,

Spaziergänge das wichtigste Element dieser jüdisch-christlichen
Begegnungswoche. Man betet gemeinsam (jeden Morgen ein Psalmengebet in
hebräischer, deutscher und englischer Sprache), man isst gemeinsam, lebt
zusammen und lernt so "hautnah" den anderen und sein Denken, seine Spiritualität

kennen. Dazu tragen auch gemeinsame Gottesdienste bei, z.B. ein
ökumenischer christlicher Gottesdienst, die Feier des Sabbats, in die die jüdischen
Freunde eingeführt haben, und die katholische Messe am Sonntag, die auch
im Flinblick auf ihre jüdischen Wurzeln erklärt wurde.

Eine Zeit des "gelebten Dialogs" also, reich an Begegnungen, aber auch
an Fragestellungen an die eigene Tradition und Identität, eine Zeit, die auch
die eigenen Toleranzgrenzen aufdeckt und so manches Mal mehr Fragen als
Antworten hinterlässt, und doch eine wichtige Zeit, die in dieser Form unbedingt

weitergeführt werden sollte.
Sr. R. Wesolowski NDS

250


	Umschau

