Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 45 (1989)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UMSCHAU

Zum Karmel von Auschwitz

Die Auseinandersetzung um die Verlegung des Karmeliterinnenklosters
von Auschwitz in ein ausserhalb des Geldndes des ehemaligen Vernichtungsla-
gers gelegenes und zu diesem Zweck neu zu errichtendes Gebaude hat inner-
halb der letzten Monate eine wahre Inflation von Veroffentlichungen nach
sich gezogen, diesmal auch, im Gegensatz zu den vorhergehenden Phasen,
ausserhalb des franzosischen Sprachgebiets. Die Vorgeschichte und die einzel-
nen Phasen der Auseinandersetzung konnen somit als allgemein bekannt vor-
ausgesetzt werden, und es eriibrigt sich daher, im Detail darauf zuriickzukom-
men. Es sei also nur kurz auf den Sachverhalt verwiesen.

Anlésslich einer Begegnung in Genf, am 22. Februar 1986, zwischen vier
Kardindlen der romisch-katholischen Kirche, den Erzbischofen Lustiger von
Paris, Decourtray von Lyon, Danneels von Mecheln-Briissel und Macharski
von Krakau, und einer Reihe von Vertretern jiidischer Gemeinden und Orga-
nisationen, als deren Wortfiihrer Maitre Théo Klein, damals Prasident des
CRIF (Conseil représentatif des Institutions juives de France) fungierte, wur-
de ein gemeinsamer Text verdffentlicht, der hier in deutscher Ubersetzung
wiedergegeben seil:

Deklaration von Auschwitz
«Sakhor — Gedenke»?

«An die Minner und Frauen unserer Zeit und an die der kommenden

Zeiten. :
Die einsamen Stidtten von Auschwitz und Birkenau sind heute anerkannt
als die symbolischen Stitten der Endlosung, in deren Namen die Nazis die
Vernichtung, Schoah, von sechs Millionen Juden unternommen haben, darun-
ter eineinhalb Millionen Kinder, einzig und allein weil sie Juden waren.

Sie sind in Verlassenheit und unter Gleichgultigkeit der Welt gestorben.

Sammeln wir uns im Gedenken an die Schoah und in der Stille unseres
Herzens.

Moge das Gebet, das von unseren stummen Lippen aufsteigt, uns heute
und morgen helfen, besser das Recht auf das Leben zu achten, auf die Freiheit
und die Wiirde der anderen, aller anderen.

Denken wir daran, dass jeder von denen, die in Auschwitz-Birkenau er-
mordet wurden, Juden, Polen, Zigeuner, russische Kriegsgefangene, jeden Tag
mit dem Propheten Zefanja ausrufen konnte:

242



“Ein Tag des Zornes ist jener Tag, ein Tag der Not und Bedrédngnis, ein
Tag des Krachens und Berstens, ein Tag des Dunkels und der Finsternis, ein
Tag der Wolken und der schwarzen Nacht!”»

Ein zweites Treffen fand am 22. Februar 1987, ebenfalls in Genf, unter
dem Vorsitz von Kardinal Decourtray und Maitre Théo Klein statt. Der ka-
tholischen Delegation gehorten dieselben Kardindle an wie am 22. Februar
1986, die judische Delegation war um einige Vertreter judischer Organisatio-
nen erweitert worden. Bei diesem Treffen wurde der Beschluss gefasst, in
Auschwitz ein Informations-, Erziehungs-, Begegnungs- und Gebetszentrum
zu schaffen, und zwar ausserhalb des Geldindes der Lager von Auschwitz-Birke-
nau, in dessen Rahmen die Gebetsinitiative der Karmeliterinnen neuerdings
ihren Platz und ihre Bestatigung sowie ihren wahren Sinn finden wird, unter
Bertcksichtigung der berechtigten, von der jidischen Delegation zum Aus-
druck gebrachten Gefiihle. Es wird so keine permanente Gottesdienststatte
auf dem Geldnde der Lager von Auschwitz und Birkenau geben. Jeder wird
sich dort gemass seinem Herzen, seiner Religion und seinem Glauben sam-
meln konnen.

Die katholische Delegation hielt fest, dass Kardinal Macharski die Aus-
fiihrung dieses Projekts iiberwachen werde, wiahrend sich die Bischofe der an-
deren Linder verpflichteten, die dazu notigen Mittel aufzubringen und die
Ausfiihrung des Projekts innerhalb eines Zeitraums von 24 Monaten sicherzu-
stellen.

Der in Genf vereinbarte Termin lief am 22. Februar 1989 ab, und man
musste feststellen, dass nichts geschehen war. Damit setzten dann die Proteste
der jidischen Verhandlungspartner ein. Auf Intervention von Kardinal De-
courtray wurde schliesslich als Stichtag der 22. Juli 1989 festgesetzt, doch er-
klirte sich die jidische Delegation mit dieser neuerlichen Verzogerung nicht
einverstanden und forderte eine provisorische Ubersiedlung der Karmeliterin-
nen vor diesem Datum. Doch verstrich auch dieser Termin, ohne dass irgend
etwas wirklich Konkretes unternommen worden wire, und damit trat dann
der ganze Fragenkomplex in ein akutes Stadium der Auseinandersetzung zwi-
schen den engagierten jiidischen Organisationen und der katholischen Kirche
ein, mit einer wahren Flut von Erklarungen, Stellungnahmen, Analysen und
Protestaktionen, die noch in lebhafter Erinnerung sind.

Wihrend sich bis zu diesem Zeitpunkt hauptsachlich die franzosischspra-
chige Presse fortlaufend ausfithrlich mit dem Auschwitzkonflikt beschiftigte,
nahm er jetzt mehr und mehr internationalen Charakter an. Die Tatsache,
dass die Proteste vom franzosischen Bereich ausgingen, erklirt sich vor allem
daraus, dass das ziindende Element ein Pamphlet der Organisation «Aide a
I’Eglise en détresse» («Kirche in Not/Ostpriesterhilfe») gewesen ist, das anlass-
lich des Papstbesuches in Belgien im Frithjahr 1985 zur Verteilung gelangte
(unter dem Titel: «Euer Geschenk an den Papst: ein Kloster in Auschwitz»)
und aus dem die Offentlichkeit, und vor allem die jiidische Offentlichkeit, erst
erfuhr, dass ein solches Kloster bereits bestand. Es ist bezeichnend fiir den
Geist — oder Ungeist ... — dieser Organisation, dass darin die Bedeutung von

243



Auschwitz als Symbol der Vernichtung des jiidischen Volkes mit keinem Wort
erwiahnt wurde.

Dass nun die jiidischen Proteste vor allem in Frankreich laut wurden und
dass der Prasident des CRIF eine fuhrende Stellung beir den Verhandlungen
einnahm, ist wiederum darauf zuruckzufihren, dass in diesem Land die zweit-
grosste judische Gemeinschaft Europas — nach der Sowjetunion — beheimatet
ist. Auch die Wahl sowohl der katholischen als auch der jiidischen Verhand-
lungspartner wurde dadurch bestimmt. Der Primas von Polen, Kardinal Josef
Glemp, hat dann ja auch im Laufe der weiteren Polemik den reprasentativen
Charakter der Verhandlungspartner angezweifelt und so praktisch auch den
Erzbischof von Krakau als Mitunterzeichner des Genfer Abkommens desa-
vouiert.

Doch ist es klar, dass es sich dabet um einen Konflikt zwischen der ka-
tholischen Kirche als solcher und dem jiidischen Volk handelt. Maitre Klein
hat dann ja auch in seiner Stellungnahme zu den - teilweise hochst wider-
sprichlichen — Erklarungen von Kardinal Glemp festgehalten, die judische
Delegation in Genf habe nie daran gezweifelt, in der Person von vier Kardina-
len mit der katholischen Kirche zu verhandeln. Dieser Standpunkt wurde dann
ja auch durch die Erklirung der Vatikanischen Kommission fur die religidsen
Beziechungen zum Judentum vom 19. September 1989 in aller Form bekraftigt.
Dieses Dokument, das nach judischem Verstindnis angesichts mancher Stel-
lungnahmen katholischer Kreise in Polen, die mehr und mehr antijidischen
Charakter trugen, etwas zu lange auf sich warten liess, hat auch die Polemik
als solche beendet, wenn es auch keinen Zeitpunkt flir den Transfer des Kar-
meliterinnenklosters in die neu zu errichtenden Gebaude festsetzt. Doch war
gerade die Festlegung auf eine zweijahrige Frist in Genf einer gewissen Un-
kenntnis der polnischen Verhaltnisse und Méglichkeiten zuzuschreiben.

Uber den akuten Aspekt hinaus werfen die verschiedenen Haltungen, die
man in dieser Angelegenheit beobachten konnte und kann, eine Reihe von
Fragen und Feststellungen auf.

Auf der einen Seite sieht man aufgrund der verschiedenen Stellungnah-
men, dass zwei absolut gegensatzliche Meinungen lber den Enzis verlibten
Volkermordes vorherrschen, die der Juden und die der Mehrheit — es gibt nen-
nenswerte Ausnahmen — der Polen. Es ist eine Tatsache, dass der iiberwiegen-
de Teil der kirchlichen Fiihrungsschicht in Polen nicht genligend — oder tiber-
haupt nicht — sensibel flir dieses Problem gewesen ist, um in der Lage zu sein,
die jidischen Reaktionen zu verstehen. Das hat teilweise Urteile ausgelost, de-
ren Hirte — nach all dem, was das jldische Volk erdulden musste — erstaunt
und verletzt. Auf der anderen Seite ist es ebenfalls richtig, dass die Juden der
westlichen Lédnder die Haltung der Polen, die sich ebenfalls als Opfer des
Volkermordes sehen, nicht immer in ausgewogener Weise interpretiert haben.
Das wahre Problem ist, den absolut einmaligen Charakter des Vilkermordes
anzuerkennen, dem die Juden zum Opfer gefallen sind, und zwar einzig und al-
lein deshalb, weil sie Juden waren. Es geht nicht darum, in Abrede zu stellen,
dass das Lager Auschwitz als Internierungslager fiir mehrheitlich nichtjidi-
sche Polen eingerichtet wurde, dass die Nazis die Polen global

244



als «Untermenschen» eingestuft haben und dass viele von ihnen in den deut-
schen Kerkern umgekommen sind. Aber sie wurden als Patrioten oder Wider-
standskampfer interniert und nicht unterschiedslos als Polen. Wire dies nim-
lich der Fall gewesen, so hitten die Nazis auch ihnen gegentuiber eine systema-
tische Ausrottungspolitik betreiben miissen, wie sie das im Falle der Juden ge-
tan haben.

Seit dem Inkrafttreten der «Endlosung» des jidischen Problems, also ab
1942, ist das Lager von Auschwitz-Birkenau zum Vernichtungslager des jiidi-
schen Volkes geworden. Dabei eine subtile Unterscheidung zwischen Ausch-
witz und Birkenau vornehmen zu wollen, wie man das in gewissen polnischen
Kreisen zu tun versucht, ist sinnlos, denn beide Lager bilden eine Einheit. So
spricht auch das judische Gedenkgebet fiir die Opfer des Volkermordes von
denjenigen, «die ihr Leben hingegeben haben fir die Heiligung des gottlichen
Namens in Auschwitz, Majdanek, Treblinka und den anderen Vernichtungs-
lagern», diesen schrecklichen Stitten, die in so berechtigter Weise zu den
Hauptsymbolen der Schoah geworden sind. Dass die offizielle kommunisti-
sche Geschichtsschreibung in Polen versucht hat, diesen Sachverhalt zu vertu-
schen, indem sie im Blick auf Auschwitz von «sechs Millionen Polen» gespro-
chen hat, ist ein anderer Aspekt dieser Angelegenheit.

Zum Vorwurf der «Vereinnahmung» der Schoah durch die katholische
Kirche und die polnischen Christen, wozu nach allgemeiner jiidischer Ansicht
auch die Errichtung eines Karmels in Auschwitz zdhlt, schreibt der frihere
Karmeliterprovinzial von Frankreich, P. Michel de Goedr, im Sonderheft der
Documentation Catholigue vom 1. Oktober, 5. 9:

«Die polnischen Opfer der Nazibarbarei haben Anrecht auf dasselbe nie-
derschmetternde Gedenken wie die anderen Opfer. Doch zu behaupten, es
habe in Polen sechs Millionen Opfer gegeben, ohne festzuhalten, dass darun-
ter drei Millionen Juden waren, bedeutet bereits den Beginn einer Liige. Dar-
an zu vergessen, dass der Hass gegen die Juden absolut einmalig, pervers und
— wie kann man sich ausdriicken, um diese einmalige Perversitit wiederzuge-
ben? — satanisch war, verschlimmert die Leugnung. Dieser perverse Hass be-
deutet eine schreckliche Verschlimmerung der masslosen Grausamkeiten, die
gegen ein Volk begangen wurden, das der Trager des Gottesnamens ist ...

Die Besetzung der Stitten von Auschwitz bedeutet eine Inbesitznahme,
eine Art Aneignung, dort wo sich bloss der Schleier einer tiefen Stille ausbrei-
ten soll, dort wo man gedenken muss, ohne sich irgendetwas anzueignen. Ich
wiurde sagen: sich am Rande des Lagers niederzulassen, heisst verkennen, dass
der Platz von Auschwitz im wahrsten Sinn des Wortes unzuginglich ist, denn
selbst wenn man sich dort befindet, ist man nicht dort. Es ist das der Ort eines
namenlosen Todes. Und der Tod ist nicht erreichbar.

Um sich dort zu “befinden”, musste man wissen, was an diesem Ort ver-
ubt wurde, misste man es beim Namen nennen konnen... In Auschwitz zu
wohnen bedeutet, den widerwirtigsten Akt des Nicht-Bewussten zu begehen,
den man tberhaupt begehen kann. Dort ein Kreuz aufzurichten heisst ermes-
sen, bis an welche Grenze dieses Symbol pervertiert werden kann. Das bedeu-
tet, das unnennbare Delikt der Inbesitznahme noch zu verschirfen und zu ver-

245



gessen, wozu die Christen das Kreuz im Laufe der Jahrhunderte gegen die Ju-
den missbraucht haben.»

Als sich die Nachricht von der Griindung eines Karmeliterinnenklosters
am Rande des Lagergelandes von Auschwitz verbreitete, erkliarte Kardinal
Decourtray von Lyon dazu am 6. Dezember 1985°3:

«Ich hoffe, dass sich diese Geriichte nicht bewahrheiten. Fir mich hat
sich die Nazibarbarei, die liber Auschwitz lastete, zuerst gegen das judische
Volk gerichtet, auch wenn es in Auschwitz ebenfalls Nichtjuden gab. Fiir die
Weltmeinung und fir mich handelt es sich um den Versuch der totalen Ver-
nichtung des judischen Volkes, die man Schoah nennt, und deren Symbol
Auschwitz ist. Eine solche Priifung hat dem jiidischen Volk in der Person sei-
ner Mirtyrer eine besondere Wirde verlichen, die ihm allein eigen ist. Im La-
ger von Auschwitz einen Karmel zu errichten, bedeutet fiir mich, diese Wiirde
anzutasten.»

Eine andere Tatsache, von der man in diesem Zusammenhang sprechen
muss, so unangenehm das ist und unter Vermeidung aller ungebtihrlichen Ver-
allgemeinerungen, ist die spezifische Erscheinung des polnischen Antisemitis-
mus, der in den Jahren zwischen den beiden Weltkriegen nicht nur in den je-
weiligen Regierungskreisen vorherrschte, sondern der auch bei der iberwie-
genden Mehrheit der katholischen Bevolkerung verbreitet war, im Klerus so
gut wie im Kirchenvolk.

Was die theologische Inangriffnahme dés Problems als solchen im Gefol-
ge des 2. Vatikanischen Konzils angeht, so steht sie in Polen noch im An-
fangsstadium. Erst vor wenigen Jahren wurde im Rahmen der polnischen Bi-
schofskonferenz ein Unterausschuss fir die Beziehungen zum Judentum ins
Leben gerufen. Auch die diesbeziiglichen Dokumente des katholischen Lehr-
amtes, die im Laufe der Jahre veroffentlicht wurden, sind erst spit ins Polni-
sche lbersetzt worden und blieben so lange Zeit den Priestern und den
Glaubigen unbekannt.

Die oft peinlichen und schmerzlichen Situationen, die durch den Streit
um den Karmel in Auschwitz entstanden sind, haben klar und deutlich ge-
zeigt, dass man trotz mehrerer Jahrzehnte oft anerkennenswerter Bemiihun-
gen noch immer am Anfang einer wirklichen Kenntnis des Judentums steht,
seines Wesens und des tiefliegenden Traumas, das die Schoah im jiidischen
Bewusstsein zurtickgelassen hat. Die letzten Endes positiven Schlussfolgerun-
gen, die man aus diesem peinlichen Zwischenfall in den jiidisch-christlichen
Beziehungen ziehen muss, ist die Erkenntnis der absoluten Notwendigkeit einer
theologischen Aufarbeitung, die nicht an der Peripherie stehenbleibt und die
sich auch nicht in freundlichen Worten erschopft, die man von offizieller Seite
bei dieser oder jener Gelegenheit zu héren bekommt. Das Hauptelement ist
und bleibt auf der ganzen Ebene die Entdeckung des jlidischen Beitrages flr
das Gesamtgebiet des christlichen Glaubens, die fiir manche offensichtlich so
peinliche und zogernde Anerkennung dessen, was der Apostel Paulus in die-
sem Zusammenhang sagt (Rom 11,18); «Wisse, nicht du triagst die Wurzel,
sondern umgekehrt, sie dich.»

246



Die theologische Situation wird in einem Artikel von Jean-Claude Eslin
sehr treffend gekennzeichnet*, der unter anderem schreibt:

«Je mehr die Angelegenheit des Karmels von Auschwitz um sich greift,
und selbst wenn sie, wie wir hoffen, im Sinne der zwischen Juden und Katholi-
ken unterzeichneten Abkommen von 1986 und 1987 einer Regelung zugefiihrt
wird, umso mehr zeigt sie, vor welche entscheidende Wahl die katholische
Kirche in diesen Jahren gestellt ist. Es ist nicht erstaunlich, dass gerade im
Blick auf das Judentum zwei Betrachtungsweisen und zwei Modelle eines Ka-
tholizismus ins grelle Licht geriickt werden und einander gegeniiberstehen.

Das Christentum ist aus dem Judentum hervorgegangen und die Art und
Weise, wie es sich seinem Ursprung gegeniiber verhilt, ist entscheidend und
zeugt von seiner Art und Weise, sich der Welt gegeniiber zu verhalten. Auf der
einen Seite macht die “Superakzentuierung des in Christus gegebenen Sinns™>
den alten Bund in Zukunft hinfillig und unnétig. Das Christentum kann sich
dann leicht als Inhaber des Monopols der Fiille des Religiosen darstellen.
Oder aber eine Theologie, die sich an den Kapiteln 9-11 des Romerbriefs in-
spiriert, besteht auf der Treue Gottes zu seinen Bundesschliissen und zu sei-
nem Volk. In diesem Fall bedeutet die Konkurrenz und die «Rivalitit» zwi-
schen den beiden Volkern fiir das Christentum (und in Wahrheit auch fiir das
Judentum) einen Ansporn im Verlauf der Geschichte und untersagt ihm, vor-
zeitig jede Zukunft als zu Ende gebracht und “erfiillt” zu betrachten. Die
Wechsel- und Zwischenfille der Geschichte enthalten dann eine Lehre fur die
Christen, die Dualitdt und die Pluralitit finden ihren Platz in der religiosen
Geschichte selbst und die Wahrheit erhalt ihren letzten Sinn erst in einer
eschatologischen Perspektive. In dieser zweiten Perspektive ist der vom Papst
am 2. August formulierte Satz, der weithin Unwillen erregt hat, vollig ein-
wandfrei. Er zitiert “die Propheten, die Israel seine Untreue gegen den Bund
vorgeworfen haben”. Er 1st einwandfrel unter der Bedingung, dass man nicht
vergisst, auch von der Untreue des christlichen Volkes zu sprechen. Jeder be-
findet sich dann in genau derselben Lage...

Es 1st hart fir die katholische Kirche, in einer Drucksituation zwischen
diesen beiden Orientierungen wihlen zu missen, zwischen zwei Methoden,
von denen die erste ganz auf der Ebene dessen liegt, was die Kirche zu tun
versteht, woran sie gewohnt ist und wovon sie sich greifbare Resultate erwar-
tet. Doch erscheint uns die zweite Orientierung der einzige Weg der Zukunft
zu sein, der eine Neuformulierung aller in Zukunft geteilten Wahrheiten not-
wendig macht.»

K. Hruby

247



ANMERKUNGEN

|. Wir zitieren dic Dokumente in deutscher Ubersetzung aus dem Sonderheft Nr. 1991
der Documentation Caz‘ho/ique vom 1. Oktober 1989: Carmel d’Auschwitz — Les pie-
ces majeures du dossier, S. 2.

2. Dieser Titel inspiriert smh an der Perlkope Dtn 25,17-19, die alljahrlich an einem der
Sabbate vor dem Passahfest in der Synagoge zur Verlesung kommt: «Gedenke, was
dir Amalek angetan hat, auf dem Wege deines Auszugs aus Agypten... Vergiss ¢s
nicht!» Amalek gilt in der rabbinischen Tradition als der Prototyp aller Verfolger Is-
raels.

. Sonderheft der Documentation Catholigue, S. 7.

. Zeitschrift Esprit, Oktober 1989, S. 115f.

. So B. Suchezki in seinem Beitrag La christianisation de la Shoah, \n: Esprit, Mai
1989.

o B D

«Polnische Juden» — zu einer Kunstausstellung im
Nationalmuseum Krakoéw

Nach mehr als dreijdhriger Vorbereitung ist sie Mitte Juni er6ffnet wor-
den, die von vielen lange erwartete grosse Ausstellung «Polnische Juden», eine
Ausstellung, in der die Geschichte und Kultur der polnischen Juden ebenso
wie die Geschichte der polnisch-jidischen Beziehungen im Spiegel von Male-
rei und Graphik, aber auch anhand einiger Erzeugnisse der Handwerkskunst
und der Plastik dokumentiert wird. Alle ausgestellten Kiinstier haben in Polen
gelebt und gearbeitet. Die weitaus meisten der ausgestellten Kunstwerke sind
von judischen Kiinstlern geschaffen worden. Insgesamt haben Dr. Marek
Rostworowski, der Direktor der Kunstsammlungen des Krakauer National-
museums und Schopfer der Ausstellung, und seine Mitarbeiter 1455 Kunst-
werke fast zur Gdnze aus polnischen Museen und Galerien oder Privatsamm-
lungen fiir diese Ausstellung zusammengetragen, die in diesem Umfang eben-
so wie in threr Konzeption fiir Polen bislang ohne Prizedenz gewesen ist. Si-
cher kann man tber die Konzeption ebenso wie tiber die Prasentation streiten.
Wie alle Ausstellungen Rostworowskis — erinnert sei hier nur an die grosse
Ausstellung «Der Polen eigenes Portriat» von 1976 — ist auch diese gepragt
von enormer Dichte, inhaltlich wie in der Priasentation der Kunstwerke, die
im wahrsten Sinne des Wortes «dicht an dicht», Bilderrahmen an Bilderrah-
men angeordnet sind.

Die Ausstellung umfasst fiinf Kapitel: 1. In Polen (das téigliche Leben der
Juden), 2. Vor Gott (religiose Handlungen und Briuche in Bildern), 3. Unter Po-
len und als Polen (das umfangreichste Kapitel — die Geschichte der Juden
in Polen und die Geschichte der polnisch-jiidischen Beziehungen im Spiegel der
Maleret und Graphik), 4. Endlosung (fiir dieses Kapitel ist das deutsche
Wort als Uberschrift gesetzt worden!) und 5. Generationen (eine Sammlung von

248



Portrits). Zusammengefasst sind die Kapitel unter der Uberschrift der ganzen
Ausstellung «Zydzi — Polscy». ein mit Bedacht so formulierter Titel,
den man ins Deutsche sachgerecht nicht bertragen kann. Rostworowski erlau-
tert diesen Titel: «Wie soll der Titel der Ausstellung lauten? - “Juden in der polni-
schen Kunst” — das klingt wissenschaftlich, aber konventionell. Die Wendung ‘in
der polnischen Kunst’ kann man beinahe an jedes Thema anfiigen. Unser Thema
aber, wiewohl auch Kunst, passt nicht in einen wissenschaftlichen Rahmen, und
deswegen sollte der Titel dem Titel eines Gedichtes dhnlicher sein als dem einer
Dissertation. Cyprian Norwid schrieb 1861 ein — fiir Polen wie fiir Juden patrioti-
sches — Gedicht mit dem Titel Zydowie polscy’ (‘Polnische Juden’). Julian Tu-
wim, Jude und Pole zugleich (...), veroffentlichte 1944 eine Art personlicher Er-
klirung, gleichfalls im Namen seiner Briider, die den Titel trigt ‘My, Zydzi pols-
cy... ("Wir, polnische Juden...”). Seit der Zeit Norwids, aber auch Tuwims hat sich
jedoch sehr viel verdndert, und die von ihnen gebrauchte Bezeichnung fir die
Minderheit der Juden (in Polen) konnen wir heute im Titel nicht wiederholen.
Vor allem sind sie Juden. Aber ihr eigenes Schicksal auf diesem Boden ist auch
Teil des Schicksals des polnischen Volkes. Im Titel sollten also beide Worte vor-
kommen, aber statt sie in einem Atemzug auszusprechen, halten wir zwischen
ihnen inne. Daher also: ¢Zydzi — polscy’ (‘Polnische — Juden’, wobei noch hinzu-
zufiigen ist, dass im Polnischen das Adjektiv dem zugehorigen Substantiv nachge-
stellt wird, was im Deutschen nicht nachzumachen ist, hier aber wichtig ware).»
Zu dieser Ausstellung ist ein umfangreicher Katalog erschienen, der neben
dem kompletten Verzeichnis aller Exponate und ihrer Fundorte (S. 51-93) und ei-
ner sehr schonen Einfiihrung in die Konzeption der Ausstellung von M. Rost-
worowski (8. 7-33) noch zwei Essays enthilt, einen von M. Horn, «Die Juden in
Polen vom Mitielalter bis zum Ende des 17. Jh.» (S. 34-41) und einen von J. To-
maszewski, «Die polnischen Juden im 19. und 20. Jh.» (S. 42-49). Den Schluss
des Kataloges bilden die Reproduktionen von 93 ausgestellten Gemdlden. Ur-
spriinglich war die Ausstellung nur bis Ende August geplant. Das grosse Interesse
an ihr hat dazu gefiihrt, dass sie um einige Wochen verlangert wurde.
S. Schreiner

Judisch-christliche Bibelwoche in Bendorf 1989

Zum 21. Mal trafen sich in diesem Jahr wieder Teilnehmer aus mehreren
Lindern (Deutschland, England, Holland, Israel, Schweiz u.a.) zur judisch-
christlichen Bibelwoche im hHedwig-Dransfeld-Haus in Bendorf/Rhein. Seit
1969 lesen die Teilnehmer gemeinsam die Bibel, damals beginnend mit Gen
1,1 und seither weiter in einer Art lectio continua. In diesem Jahr wurden die
Kapitel Jes 40-48 behandelt: Exil und Wiederkehr, also jene Texte, die dem
sog. Deutero-Jesaja zugeschrieben werden und dem jiidischen Volk im baby-
lonischen Exil Trost und Mut zusprechen und die Ankunft eines Befreiers ver=
heissen.

249



Wihrend dieser Woche in Bendorf leben Juden und Christen zusammen,
treffen sich téglich in kleineren Arbeitsgruppen, um diese Texte gemeinsam zu
lesen, zu interpretieren, miteinander zu teilen und auch Fragen der verschiede-
nen Traditionen zu erortern. Diese Arbeitsgruppen sind klein, maximal zehn
Personen, und in jeder befindet sich auch mindestens eine jiidische und christ-
liche “resource-person”, eine Art Fachmann/-frau der jeweiligen Tradition.
Der Ansatz der einzelnen Gruppen ist recht verschieden: Studien des hebrai-
schen Textes, Lesen des Textes in Bezug auf Lebensfragen, kreatives Gestalten
an und mit dem Text und Fragen zu den Symbolen und deren Bedeutung in
der prophetischen Sprache.

Die Vormittage waren diesen Arbeitsgruppen gewidmet, am spaten
Nachmittag wurden unterschiedliche Vortrige zum Thema angeboten, die
dann wieder in kleineren Gruppen diskutiert wurden: “Das Paradoxe am
Exil” (Prof. G. Jossipovici), “Der Jesaja des Exils — der Dichter und seine
Uberlieferung” (R. Murray SJ), “Zum Verstindnis der Kapitel 40-48 in Jesa-
ja” (Prof. Zvi Weinberg) und “Christen und Exil” (Sr. K. Wolff NDS).

Wie in jedem Jahr wurde auch wieder ein gemeinsamer Ausflug durchge-
fiihrt, diesmal zum Jiidischen Museum in Frankfurt. Aber neben allen ge-
meinsamen Aktivititen bleiben doch die personlichen Gespriche, Begegnun-
gen, Spaziergiange das wichtigste Element dieser jlidisch-christlichen Begeg-
nungswoche. Man betet gemeinsam (jeden Morgen ein Psalmengebet in he-
braischer, deutscher und englischer Sprache), man isst gemeinsam, lebt zu-
sammen und lernt so “hautnah” den anderen und sein Denken, seine Spiritua-
litdt kennen. Dazu tragen auch gemeinsame Gottesdienste bei, z.B. ein 0ku-
menischer christlicher Gottesdienst, die Feier des Sabbats, in die die jidischen
Freunde eingefiihrt haben, und die katholische Messe am Sonntag, die auch
im Hinblick auf ihre jiidischen Wurzeln erklart wurde.

Eine Zeit des “gelebten Dialogs™ also, reich an Begegnungen, aber auch
an Fragestellungen an die eigene Tradition und Identitit, eine Zeit, die auch
die eigenen Toleranzgrenzen aufdeckt und so manches Mal mehr Fragen als
Antworten hinterldsst, und doch eine wichtige Zeit, die in dieser Form unbe-
dingt weitergefiihrt werden sollte.

Sr. R. Wesolowski NDS

250



	Umschau

