Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 45 (1989)

Artikel: Ernst Bloch - oder : das philosophisch-politische Erbe von Moses Hess
als Korrektiv zum politischen Programm des Zionismus

Autor: Munster, Arno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961555

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ernst Bloch - oder: Das philosophisch-politi-
sche Erbe von Moses Hess als Korrektiv zum
politischen Programm des Zionismus”™

von Arno Miinster

Obwohl Autonomie, Universalismus und die Konzentration auf die
Lehren von Tora, Talmud und Midrasch seit den Anfangen der kulturel-
len, religiosen und nationalen Identitit des Judentums die grossen The-
men bildeten, die fiir das hebridische Denken im Laufe der Jahrhunderte
priagend waren, ist diese sozusagen unerschiitterliche religitése und kul-
turelle Autonomie des jiidischen Volkes (sie hat es ihm ermoglicht, im Be-
wusstsein der eigenen Wiirde allen Verfolgungen der Geschichte zu trot-
zen) seit der Antike einhergegangen mit der Aufnahme von nicht-jidi-
schen Ideen und Denksystemen in den Bereich jidischen Denkens. Diese
von aussen tibernommenen Ideen und Denksysteme haben zwar die spezi-
fischen ethischen und kulturellen Grundlagen der jidischen Identitdt
nicht erschiittert, aber sie haben dennoch auf eine Reihe von jidischen
Denkern einen recht grossen Einfluss ausgelibt. Im Mittelalter waren es
unbestrittenermassen die Stromungen des Platonismus und des Aristote-
lismus, deren Rezeption viel zur Entstehung des Denkens eines Saadja
(882-942) und eines Maimonides (1135-1204) beigetragen hat. Im 17., 18.,
19. und 20. Jahrhundert waren es die Werke von Baruch Spinoza und vor
allem von Immanuel Kant, deren Leitideen von jidischen Denkern aufge-
nommen und assimiliert wurden, jidische Denker, welche zumeist
deutschsprachig oder an deutsches Denken und deutsche Kultur stark as-
similiert waren. In diesem Zusammenhang sind in erster Linie die Namen
von Moses Mendelssohn (1729-1786)', Samson Raphael Hirsch (1808-
1888), Moses Hess (1812-1875)? und Hermann Cohen (1842-1918) zu
nennen.

So ist etwa das Werk von Hermann Cohen, dem Begriinder der neu-
kantianischen Marburger Schule und der Akademie fiir die Wissenschaft
des Judentums in Berlin (an der er von 1910 bis zu seinem Tod im Jahre
1918 lehrte), nichts anderes als der dusserst systematische Versuch, die er-
kenntnistheoretischen, asthetischen und moralphilosophischen Ansitze

*Aus dem Franzosischen tibersetzt von Clemens Locher.

Prof. Dr. Arno Minster lehrt Sozialphilosophie und zeitgenossische deutsche Philoso-
phiegeschichte an der Universidade Federal von Rio de Janeiro und ist Programmdirek-
tor am Pariser Collége International de Philosophie. - Adresse: 96, Bd. Auguste Blan-
qui, F-75013 Paris.

22



Kants weiterzuentwickeln. Diese Weiterentwicklung* geschah zum einen
im Sinne einer streng wissenschaftlich bestimmten Theorie der Logik der
reinen Erkenntnis® und der Asthetik und zum andern im Sinne einer
Theorie der Erfahrung (die a priori gegen die zeitgendssischen psychologi-
schen Deutungen gerichtet war), deren Hauptthesen der absolute Primat
der transzendentalen Logik der «Kritik der reinen Vernunft» sowie die
Identifikation dieser transzendentalen Logik mit einer Ursprungslogik bil-
den, innerhalb deren — wie bei Hegel — Sein und Denken korrelierende Be-
griffe sind, wobei die Grundform des Seins als Grundform des Denkens
nicht die Grundform des Begriffs, sondern diejenige des Urteils ist.

Ernst Blochs kritische Distanz zum Neukantianer Hermann Cohen

Die Originalitit von H. Cohens Deutung und Aneignung Kantschen
Denkens besteht jedoch nicht nur in der soeben skizzierten ontologischen
Ausweitung von Kants Theorien der transzendentalen Logik und der Er-
fahrung, sondern auch in verschiedenen anderen Weiterentwicklungen
von Kants Transzendentalphilosophie, welche teilweise zu ganz anderen
Ergebnissen fiihren, als sie der Begriinder des deutschen Idealismus ins
Auge gefasst hatte. So definiert der Begriinder des deutschen Neukantia-
nismus zum Beispiel das «Ding an sich» anders als der Verfasser der «Kri-
tik der reinen Vernunft», namlich a) nicht als Kausalitit der Erscheinun-
gen der sinnlichen Welt, welche die menschlichen Erkenntnismoglichkei-
ten ubersteigt, sondern vielmehr als «Grenzbegriff» der rationalen Er-
kenntnis, jenseits dessen es nur die Kontingenz der Erfahrung gibt®, fer-
ner b) als regulative Idee, deren Aufgabe die Aufhebung dieser Kontin-
genz ist, sowie ¢) als «moralisches Gesetz», in dem Masse als das morali-
sche Gesetz nach Cohens Kant-Deutung nicht nur Prinzip, sondern auch
Methode, Inhaltsbestimmung und Moglichkeitsbedingung der von der re-
gulativen Idee erzeugten Handlungen der vernunftbegabten Wesen ist”.

Selbstverstandlich hat Ernst Bloch, der Cohens Werke gelesen und im
Jahre 1918 mit einer Dissertation lber die Erkenntnistheorie des Neukan-
tianers Heinrich Rickert® in Wiirzburg promoviert hatte, sich von Cohen
fiir seine eigene Theorie des «Dings an sich» inspirieren lassen. Dieses
wird in Ernst Blochs Fruhschriften nicht als «moralisches Gesetz» oder
als regulative Idee, sondern als «objektive Phantasie»® definiert.

Wenn man H. Cohen zu Recht als charakteristischen Zeugen fiir die
tatsichliche Breitenwirkung nennen kann, welche die Assimilation der ji-
dischen Intelligenzija in Deutschland am Ende des 19. und zu Beginn des

222



20. Jahrhunderts erreicht hatte, so ist doch Cohens-ethische Neudeutung
von Kants Lehre vom «Ding an sich» in vieler Hinsicht bezeichnend fiir
die wirkliche Verwurzelung von Cohens Denken im Judentum (eine Ver-
wurzelung, die in den Schriften seiner Berliner Zeit noch deutlicher fass-
bar ist als in den Schriften seiner Marburger Periode). Die beiden Teile
von Cohens Werk illustrieren sehr gut sein dauerndes Schwanken zwi-
schen einer mehr oder weniger dogmatischen Anpassung an die Positio-
nen der damals dominierenden deutschen Philosophie (welche aus der
Schule Kants hervorgegangen war) und einem Willen, in dieses Erbe deut-
scher Kultur die Spezifizitit modernen judischen Denkens einzubringen.
Dieses Bemiihen gipfelt in H. Cohens letzten Werken, welche sich mit ji-
discher Religionsphilosophie befassen!?.

H. Cohens Spitwerk ist also geprigt von einer bewussten Ruckkehr
zu den Anschauungen des Judentums. Trotzdem betont Cohen in seiner
1915 erschienenen Schrift «Deutschtum und Judentum»!! die Notwendig-
keit einer kulturellen Konvergenz von Deutschtum und Judentum, wobei
die universalistisch ausgerichtete geschichtliche Sendung der beiden Vol-
ker vereint werden sollte; im Namen dieser «Sendung» geht Cohen sogar
so weit, dass er die Kriegsziele des Deutschen Reiches und seines Kaisers
Wilhelms II. im Ersten Weltkrieg billigt — eine Stellungnahme, die Cohen
manch herbe Kritik eingetragen hat.

Unter denjenigen, welche Cohens Stellungnahme (der tibrigens in ei-
ner eigenartigen «Symmetrie» die Haltung Henri Bergsons im Frankreich
des Ersten Weltkriegs entsprach) nicht nur irritierte, sondern geradezu
konsternierte, befand sich auch Ernst Bloch. Dieser war zwar von gewis-
sen Aspekten von Cohens neukantianischem System (ndmlich von der
Cohenschen Revision gewisser «Dogmen» des Kantianismus) und von sei-
nen Schriften liber das Judentum angezogen, aber er missbilligte zugleich
den politischen Missbrauch, zu dem die kraftige Verteidigung der kul-
turellen Hegemonie Deutschlands durch den Autor von «Deutschtum und
Judentum» Anlass gab. Ohne Zweifel beurteilte Ernst Bloch Deutschland
ganz allgemein und das Bismarcksche und wilhelminische Preussen im be-
sonderen wesentlich kritischer. Als dessen soziales und politisches Funda-
ment sah Bloch, wie es die von thm 1917 und 1918 in der Berner «Freien
Zeitung»!'? veroffentlichten Artikel zeigen, die militaristische Kaste der
Junker und ein autoritires, antidemokratisches Herrschaftssystem, dessen
Expansionsgeliiste die Rdume republikanischer Freiheit in Europa und in
der ganzen Welt ernstlich bedrohten.

Nach seinen eigenen Aussagen und Artikeln in den Jahren 1914 bis
1918 gab Bloch eindeutig Frankreich, dem Ursprungsland der Menschen-
rechtserklarung von 1789 und der republikanischen Freiheiten, den Vor-
zug gegeniiber Deutschland, wo diese Freiheiten noch nicht existierten

223



und wo die republikanischen Bestrebungen demokratischer und soziali-
stischer Richtung, die im Jahre 1848 zutage getreten waren, immer noch
von einem autoritiren Regime niedergehalten wurden. Bloch begab sich
also 1917 freiwillig ins schweizerische Exil, um der Einberufung zum
Dienst in der deutschen Armee zu entgehen, wahrend die meisten von der
Assimilation erfassten deutschen Juden sich zuweilen geradezu ultra-pa-
triotisch gebdrdeten und sich widerstandslos zum Militar und damit zum
Krieg in den Schiitzengriaben einziehen liessen. (Unter ihnen befand sich
ibrigens auch Franz Rosenzweig, der 1917 und 1918 inmitten des Kriegs-
geschehens auf dem Balkan sein 1921 veroffentlichtes Hauptwerk «Der
Stern der Erlosung» konzipierte.) Die komplexe Beziehung von Ernst
Bloch zu Hermann Cohen enthélt also das Paradox, dass Bloch zwar mit
der Stromung eines «ethischen Sozialismus» sympathisiert, deren Vertre-
ter par excellence H. Cohen gewesen ist, dass er aber aus eindeutigen poli-
tischen Griinden sich ganz offen vom Begriinder der Marburger Schule
distanziert.

In dieser Hinsicht ebenso bezeichnend ist der 1914 praktisch aus den-
selben Griinden erfolgte Bruch zwischen Ernst Bloch und Georg Sim-
mel'3. Als Pazifist, aber auch als eher frankophil Eingestellter (was die
nicht seltenen positiven Ausserungen gegeniiber Frankreich in seinen Ar-
tikeln in der «Freien Zeitung» von Bern und seinen Wunsch, die Alliierten
mochten Deutschland und die Donaumonarchie militidrisch besiegen, er-
klart) verbringt der junge Ernst Bloch eine Zeit des Exils (1917/18) in der
Schweiz, wo er Ubrigens — in Interlaken — Walter Benjamin und Gershom
Scholem begegnet'*. In diesem Exil wartet Bloch auf den endgiiltigen Zu-
sammenbruch der mitteleuropaischen Monarchien, eine Erwartung, die
mit der Vision einer heilbringenden Apokalypse gekoppelt ist, welche dem
Wiedererstehen eines an Haupt und Gliedern von seinen Stinden und Feh-
lern gereinigten «neuen Deutschlands» vorausgehen soll. Mit dieser Hoft-
nung stellt Bloch eine historische Synthese zwischen der messianischen Er-
wartung der apokalyptischen Stromung im Judentum und dem Tikkun
(der Wiederherstellung einer gerechten Welt nach der Befreiung vom Bo-
sen) her, wobei diese Hoffnung im konkreten Fall auf den geographischen
Raum Mitteleuropas bezogen wird.

Jiidischer Messianismus und Sozialismus: Ernst Blochs begeisterte Lektiire
des Buchs «Rom und Jerusalem» von Moses Hess

Wihrend Bloch zur zionistischen Bewegung Theodor Herzls und zu
Hermann Cohen auf kritische Distanz ging, bezeugt er eine tiefe Sympa-
thie fiir Moses Hess, den Autor von «Rom und Jerusalem» (1862), in dem

224



sich fur Bloch ein Wille zur Synthese von Sozialismus und jldischem
Messianismus verkorpert. Bloch kritisiert den bourgeoisen Charakter der
Herzlschen Utopie (er sicht in Herzl einen Vertreter des jiidischen Libera-
lismus und beanstandet bei ithm die Verteidigung der kapitalistischen
Interessen), begeistert sich aber fiir Moses Hess, der in Blochs Augen!s
eine faszinierende Annidherung zwischen dem Messianismus der propheti-
schen Tradition des Judentums und der geschichtlichen Sendung des revo-
lutiondren Proletariats vollbringt (Bloch macht allerdings einige Vorbe-
halte gegentliber dem idealistischen Erbe in Hess’ Philosophie und gegen-
tber der Riickkehr zur «Tathandlung» Fichtes, welche in Hess™ «Philoso-
phie der Tat» vollzogen wird!®). «Sozialismus», betont Ernst Bloch, «wird
fiir Hess “Sieg der jiidischen Mission im Geist der Propheten™; nur zu die-
sem Ende plante dieser internationale Sozialist “ein Aktionszentrum in
Palédstina, worin der Geist der jidischen Rasse wieder auferstehen kann™.
Allerdings mit Hilfe Frankreichs, doch nicht des imperialistischen, son-
dern des Frankreich der grossen Revolution, die Hess in thm fortwirkend
dachte»'’

Wihrend fir Hess «die zionistische Utopie ... getraumt und entwor-
fen als eine ab ovo, von den Propheten her, sozialistische» war, stellt
Bloch bezuiglich Theodor Herzls nicht ohne Bitterkeit fest, dass fur ithn
«die Wege nach Kanaan ... realpolitisch-diplomatisch»'® waren. Und
Bloch zitiert Herzls Formulierung: «Die Judenfrage ist eine nationale Fra-
ge; um sie zu 1osen, miissen wir sie vor allem zu einer Weltfrage machen,
die im Rate der Kulturvolker zu 16sen sein wird.»!*

Was Ernst Bloch im Denken von Moses Hess ausserdem noch an-
zieht, ist die beim Autor von «Rom und Jerusalem» deutlich werdende
Tendenz, die Begriffe von «Kraft» und «Wille» als «Trieb- und Ur-
sprungskraft der Dialektik» einzusetzen und diese Begriffe «nicht primér
Okonomisch umwalzend ..., sondern ethisch» zu fassen?®. Dies entspricht
offensichtlich einer Kritik, die Bloch schon recht frith gedaussert hat, und
zwar in bezug auf eine gefahrliche Entwicklung des zeitgendssischen Mar-
xismus (d.h. des Marxismus der zwanziger und dreissiger Jahre) im Sinne
ciner kritischen Wissenschaft der reinen politischen Okonomie, bei der die
ethische Ausrichtung des Sozialismus véllig vernachldssigt wird. Gleich-
zeitig steht Bloch aber unter dem Einfluss von Kar!/ Marx und Friedrich
Engels und schwankt offenbar zwischen der Versuchung, sich ganz und
gar der Lehre von Hess anzuschliessen (welche dem Volk, und in diesem
Zusammenhang in erster Linie dem jiidischen Volk, den Rang einer «ge-
schichtsbildenden Kraft» und eines «ideologiebildenden» Faktors zu-
schreibt), und der Ideologiekritik, wie sie der dialektische Materialismus
formuliert. Deshalb erkldrt Bloch einerseits, Hess bleibe «in der idealisti-
schen Dialektik, obwohl, ja weil er Hegels Selbstbewegung der Vernunft

225



mit der “der Kraft und des Willens” durchsetzen wollte»?!; andererseits
aussert er sich jedoch lobend uber Hess, weil dieser in «Rom und Jerusa-
lem» «pathetisch» formuliert: «Nur aus der nationalen Wiedergeburt wird
das religiose Genie der Juden, gleich dem Riesen, der die Muttererde be-
rihrt, neue Krifte zichen und vom heiligen Geiste der Propheten wieder
beseelt werden.»?2

Nur der Verwers auf Moses Hess lasst einen librigens die prophe-
tisch-messianische Vision, mit der Ernst Bloch sein Werk «Geist der Uto-
pie» beschliesst, sowie den tieferen Sinn der dort verwendeten Metapher
vom «Korn der Selbstbegegnung» verstehen. Diese ist vermutlich nichts
anderes als eine Paraphrase eines sehr wichtigen Abschnitts in Moses
Hess” «Rom und Jerusalem», in dem das judische Volk feierlich angespro-
chen wird: «In dir ist das lebendige Korn aufbewahrt, welches, wie die
Saatkorner in den agyptischen Mumien, Jahrtausende geschlummert, aber
seine Keimkraft nicht verloren hat ...»23

Uber diese konvergierenden Aussagen hinaus stimmen Ernst Bloch
und Moses Hess in threm gemeinsamen Engagement flr eine Philosophie
der Praxis Uberein, die bei Hess die Gestalt einer «Philosophie der Tat»?#
annimmt (welche sich als Negation der Philosophie versteht), bei Bloch
die Gestalt einer Option fiir eine philosophische Praxis, welche im Sinne
von Karl Marx’ «EIf Thesen iiber Feuerbach» definiert wird.?5 Und zu
dieser Ubereinstimmung gehdrt auch als gemeinsame Auffassung, dass
die Philosophie der Tat notwendig die logische Aneignung der letzten Er-
rungenschaften der von Kant inaugurierten, von Fichte und Hegel zu
Ende geflihrten philosophischen Revolution in sich schliesst.?®

Ernst Blochs Kritik am politischen Programm des Zionismus von Theodor
Herzl

Ernst Blochs Wertschatzung und Lob fiir Moses Hess stehen in kras-
sem Gegensatz zur Schirfe seines Urteils liber den Griindervater der zio-
nistischen Bewegung, Theodor Herzl. Indem er dessen Programm nach
1896 mit der Etikette «zionistisches Programm ... vielleicht mit Jeremia,
aber ohne Jesajas»?7 versieht, kritisiert Bloch an Herzls politischer Utopie
(die die Konkretisierung des Traums einer jidischen Heimstdtte in Pali-
stina anstrebt) vor allem, dass sie die Lehren der Propheten vergessen
habe und dass der Autor von «Altneuland» (1902) den Ideen des Sozialis-
mus ablehnend gegentiberstehe. Als Vertreter eines judischen Liberalis-
mus, der fiir das judische Volk einen autonomen, unabhingigen National-
staat nach dem Muster der aus der Franzosischen Revolution hervorgegan-
genen modernen Nationalstaaten fordert, muss sich Herzl von Bloch

226



genau diesen Liberalismus («Ideologisch wollte das liberale Judentum sel-
ber recht wenig von der parteilichen Liebe horen, von der revolutiondren,
die seine Propheten gepredigt hatten und die mehr Geld gekostet hatte,
als der blossen Wohltitigkeit recht war.»?®), vor allem aber seinen Bruch
«mit dem sozialen Radikalismus der Propheten, mit sozialistischer Missi-
on und anderen sogenannten «Verstiegenheiten des Moses Hess»?? vor-
werfen lassen. Bloch fiahrt fort: «Was bei Hess Naivitit oder eine Art Ro-
mantik war, von 1789 her, wurde bei Herzl zu kapitalistischem Einver-
stindnis. Einzige Alternative fiirs Judentum schien Aussterben durch
Mischheirat oder nationale Wiedergeburt: Herzl predigte letztere, doch in
Gestalt eines kapitalistisch-demokratischen Duodezstaats von Englands
oder auch Deutschlands Gnaden; unter Souverdnitit des Sultans.»3°

Weil der moderne Zionismus den alten jiidischen Messianismus preis-
gibt und die Utopie eines neuen jidischen Staates in die Form einer kapi-
talistischen Demokratie giesst, die sogar mit der schlimmen Moglichkeit
eines «judischen Faschismus» liebdugelt (nach Ernst Bloch «eine Konse-
quenz des Ubernommenen Kkapitalistisch-demokratischen Gegenwarts-
staats»31), hilt es Ernst Bloch lieber mit Moses Hess als mit Theodor
Herzl. Im Unterschied zum Autor des «Judenstaats» wird Hess von Bloch
mit der Auszeichnung geehrt, er sei «viel niher mit dem alten Messianis-
mus verbunden, ein Glaubiger ans soziale Zion, der in der Arbeiterbewe-
gung bis zu seinem Tod kampfte, der gerade in seiner Verbindung mit der
internationalen Arbeiterbewegung den Geist der Propheten zu aktivieren
glaubte»32. Nicht im Namen irgendeiner Orthodoxie, sondern im Namen
der Verteidigung eines judischen Universalismus, der ein Erbe der sozia-
len und politischen Lehre der Propheten darstellt und der aufgrund seiner
Berufung, den Internationalismus der sozialistischen (Arbeiter-)Bewegung
mit dem jiidischen Messianismus zu vereinigen, jegliche staatlichen Gren-
zen ignoriert und transzendiert — im Namen eben dieses Universalismus
formuliert Bloch seine Kritik gegeniiber Herzls politischem Programm.
Aus der Sicht von Ernst Bloch handelt es sich bei Herzl ganz einfach um
eine unverzeihliche Verbiirgerlichung der zionistischen Utopie, welche in
der Form, die sie in Moses Hess’ romantischem Zionismus hatte, vollig
akzeptabel und erwiinscht war. Die Konzessionen und Kompromisse, die
der Jidische Weltkongress mit der «Schutzmacht», damals also mit
Grossbritannien, ausgehandelt hatte (diese Kompromisse ermdglichten es
— in einer ersten Phase jedenfalls —, dass das britische Mandatsgebiet «eine
offentlich-rechtliche Heimstatte flir das jidische Volk» wurde), diese
Konzessionen und Kompromisse sind es, die wegen ihres zwiespiltigen
und begrenzten Charakters zur Zielscheibe von Blochs Kritik werden.

Diese Kritik kann zu Recht nicht von der beschamenden Praxis der
Einwanderungsquoten abstrahieren, welche die Briten in sehr restriktiver

227



Weise handhabten — genau zu dem Zeitpunkt, wo eine grossziigige Auf-
nahme der mitteleuropaischen Juden in Paldstina eine absolute Notwen-
digkeit und eine Uberlebensfrage fiir die meisten jiidischen Gemeinden
dargestellt hatte, welche der brutalen Verfolgung durch die Nazis schutz-
los ausgesetzt waren. «Ruhige Geschiiftslage im arabischen Agypten, mo-
hammedanischen Indien lag den englischen Menschenfreunden ohne wei-
teres naher am Herzen als die Lebensrettung der europaischen Juden; —
“and”, sagte Churchill, “the logic in doing so is simple”.»*3 «Sie hat nur
mehrere Millionen Juden den Nazis zur Abschlachtung tiberlassen, ja,
durch verhinderte Landung in Paldstina, erneut zugetrieben; England lei-
stete Beihilfe zu dem Mord, den es, moralisch wie stets, so warm verurteil-
te.»3* Und Bloch fahrt fort: «Herzls Judenstaat hatte es derart zu einem
numerus clausus des jidischen Wohnrechts gebracht, wie er vor dem Ju-
denstaat in keinem Land, ausser dem zaristischen Russland, bekannt
war.»33

Blochs Kritik des juidischen Nationalismus — als direkte Folge der
Realisierung von Herzls politischem Programm in Paldstina nach der Bal-
four-Erklarung von 1917 — gleicht in mancher Hinsicht der Kritik, die
Martin Buber in seinen politischen Schriften formulierte®®; Buber stand
dem Plan eines nationalistischen judischen Staates ebenfalls feindlich ge-
geniiber, eines Staates, der den Konflikt mit den Arabern provozieren und
verewigen musste. Dennoch sind Blochs und Bubers Kritik nicht einfach
identisch. Obwohl er der Reprisentant par excellence eines modernen jii-
dischen Humanismus ist, dessen Radikalitat keine nationalstaatlichen
Grenzen kennt und der deshalb die Preisgabe des judischen Universalis-
mus ablehnt, erwagt Buber dennoch die Schaffung eines modernen jiidi-
schen, d.h. jlidisch-arabischen, bi-nationalen und bi-kephalen Staates als
einzig gangbare und politisch sowie moralisch vertretbare Losung des
Problems; im Hinblick auf genau dieses Ziel griindet er die °Ichud, eine
politische Partei, deren Hauptabsicht der Einsatz flr eine Versohnung
zwischen Juden und Paléstinensern ist37. Ernst Bloch dagegen scheint sich
nicht einmal fiir diesen versohnlichen, massvollen Plan Bubers engagieren
zu wollen, denn als entschiedener Internationalist und Marxist ist er of-
fenbar tiberzeugt, dass nur «eine allgemeine soziale Umwailzung», namlich
die Weltrevolution, imstande wire, simtliche nationalen Konflikte, auch
denjenigen zwischen Juden und Arabern, zu losen. Aber, so schreibt er,
«die Umwilzung kommt dann nicht aufs Konto des Juden Herzl von der
Neuen Freien Presse, sondern des Juden Marx, der nicht bloss kein Zio-
nist war, sondern nur wurde, was er ist, und tun konnte, was er tat, weil er
keiner war»38.

Diese kategorische Erklidrung, die in Israel auf vehemente Kritik
stiess, setzt Blochs Parteinahme flir die «pria»-zionistische, romantische

228



Utopie eines Moses Hess dennoch nicht ausser Kraft; Hess kommt nach
Bloch das Verdienst zu, betont zu haben, dass «das Einzigartige der jidi-
schen Utopie die mit ihr gesetzte ... Verpflichtung (ist), gemiss der Inten-
tion der Propheten zu handelh»3®. Aber — und auf diese Weise will Ernst
Bloch Hess™ Konzeption gleichzeitig vervollstindigen und korrigieren
(eine Konzeption, zu der natlirlich bereits der Traum der Konkretisierung
dieser Utopie in der Gestalt eines jidischen Staates in Paldstina gehorte) -
diese Verpflichtung ist ganz gewiss nicht mehr auf ein «Aktionszentrum in
Paldstina»*® angewiesen; «sie braucht keinen geographischen Zionis-
mus»*!. Dies genau deshalb, weil «Judentum nicht nur eine mehr oder
minder anthropologische Eigenschaft darstellt, sondern einen gewissen
messianischen Affekt, einen fiir das echte Kanaan, der nicht mehr national
beschriankt 1st»*2.

Nichts konnte in Blochs Text besser die Herausforderung illustrieren,
die der Autor des «Prinzips Hoffnung» allen nationalistischen Plidnen
(einschliesslich der politischen Utopie des Zionismus) entgegenschleudert,
als die Gegenuberstellung zweier Symbolfiguren. Die eine, Thomas Miin-
zer, war bereits beim jungen Bloch Gegenstand einer ideologisch-politi-
schen Apotheose (in semner durch K. Kautsky angeregten Untersuchung
uber den deutschen Bauernkrieg*?), wihrend die andere, das Haus Rot-
hschild, sozusagen die Dynamik von Herzls Plan eines jiidischen National-
staats nach den Regeln des modernen Kapitalismus symbolisiert. Und na-
tirlich entspricht die Glorifizierung der einen Symbolfigur der Kritik an
der andern: « Thomas Miinzer, “mit dem Schwert Gideonis”, zeigte ihn [sc.
diesen “messianischen Aftekt™], das Haus Rothschild zeigte ihn nicht . »**

Ernst Blochs (sozialpsychologische) Analyse des modernen Antisemitismus
und Faschismus

Was die allgemeine Analyse des Antisemitismus und seiner tieferen
Beweggriinde angeht, so muss man feststellen, dass Blochs Analyse zwar
gewisse Ahnlichkeiten mit der Antisemitismus-Untersuchung von Max
Horkheimer und Theodor W. Adorno in deren «Dialektik der Aufkla-
rung»*’ aufweist, dass sie aber in bedeutend geringerem Umfang sozial-
psychologisch orientiert ist. Bloch nennt im wesentlichen drei historische
Beweggriinde, die im Laufe der Jahrhunderte zum Judenhass gefiihrt hat-
ten:

1. die Tatsache, dass die Antike den angeblichen «Hochmut», mit
dem die Juden sich durch ihre Speisegesetze (Kaschrut), ihre Festtage und
weitere Besonderheiten von den Heiden unterschieden, als eine Provoka-
tion empfand*¢;

229



2. der Umstand, dass im Mittelalter «Judas dem Judenhass das Mo-
tiv ab(gab), ungeachtet dessen, dass auch alle anderen Jiinger Juden wa-
ren, gleich Jesus selbst»*7;

3. dic Entstehung und gefiahrliche Propagierung ciner rassistisch be-
griindeten antisemitischen Theorie in der Ara des Faschismus, welche die
Juden als «minderwertige Rasse» brandmarkte, als Urheber samtlicher
Ubel und Triger aller negativen Charakterziige in den Augen einer sozia-
len Vorstellungswelt, die jederzeit bereit war, ihre wirtschaftlichen Ent-
behrungen auf die Schultern einer ethnischen und religiosen Minderheit
abzuwilzen, die als «Siindenbock» diente.

Diese dre1 Motive sind, so stellt Bloch fest, «unvereinbare Motive, er-
sichtlich und trotzdem, wie die Antisemiten sagen, im Instinkt gegen den
Juden verbunden. So dass der Jude dem falschen Bewusstsein und der
Ideologie um wirtschaftliche Pogromgriinde herum immerhin einen ein-
zigartigen Ansatz bot. Als lige wirklich in dieser Menschengruppe etwas,
das sie seit zweitausend Jahren dazu verdammt, sich bei jeder Schwierig-
keit als schuldige Ursache behandeln zu lassen.»*8

Fur Hannah Arendt standt der moderne, aus der Franzosischen Re-
volution hervorgegangene Nationalstaat dem Antisemitismus des 19. und
20. Jahrhunderts Pate.*® Im Gegensatz zu dieser Theorie ist Ernst Bloch —
wie Horkheimer und Adorno — der Auffassung, dass die Entstehung des
modernen Antisemitismus ein direktes Entwicklungsprodukt der fortge-
schrittenen kapitalistischen Industriegesellschaft darstellt, in der immer
mehr «auf den urteilslosen Vollzug des Urteils regrediert» (wird)*° und
wo im Verblendungszusammenhang der Verdinglichung der fortschreiten-
de Prozess der Enteignung von Subjektivitit des Individuums die massen-
hafte Verbreitung diskriminierender Etikettierungen bestimmte Minder-
heiten betreffend ermoglicht: «Die Spielmarke wird aufgeklebt: jeder zu
Freund oder Feind. Der Mangel an Riicksicht aufs Subjekt macht es der
Verwaltung leicht. Man versetzt Volksgruppen in andere Breiten, schickt
Individuen mit dem Stempel Jude in die Gaskammer.»5!

«Die antisemitische Verhaltensweise wird in den Situationen ausge-
10st, in denen verblendete, der Subjektivitat beraubte Menschen als Sub-
jekte losgelassen werden. ... Der Antisemitismus ist ein eingeschliffenes
Schema, ja ein Ritual der Zivilisation, und die Pogrome sind die wahren
Ritualmorde. In ihnen wird die Ohnmacht dessen demonstriert, was ithnen
Einhalt bieten konnte, der Besinnung, des Bedeutens, schliesslich der
Wahrheit.»>12

230



Ernst Blochs soziologische Theorie der «Ungleichzeitigkeit»

Aber obwohl Blochs Faschismus-Analyse in dieser Hinsicht mit der
Argumentation der «Dialektik der Aufkldrung» ibereinstimmt, unter-
scheidet sie sich doch von der Analyse der Griinderviter der Frankfurter
Schule durch die Einfiihrung und Anwendung eines in diesem Zusammen-
hang neuen soziologischen Theorems, ndmlich der Theorie von der « Un-
gleichzeitigkeit» des Bewusstseins der Massen. Dieses Theorem ermoglicht
eine Verdeutlichung der Genese des modernen faschistischen und antise-
mitischen Bewusstseins auf dem Hintergrund eines Zusammenpralls zwi-
schen den Kriften eines riickstandigen, archaischen und der modernen
Industriegesellschaft nicht angepassten Bewusstseins einerseits und den
fur die moderne Gesellschaft der Vermassung und des verdinglichten Be-
wusstseins typischen Bewusstseinsformen andererseits.

In der von Ernst Bloch vorgelegten politischen Soziologie figuriert
Deutschland als «das klassische Land der Ungleichzeitigkeit»32, weil die
neuzeitliche Geschichte dieses Landes — wie es auch die entsprechenden
Untersuchungen von Georg Lukacs®® zeigen — von einer 0konomischen,
politischen und sozialen Entwicklung gekennzeichnet ist, die (zwischen
1870 und 1914) zu rasche Entwicklungs- und Wachstumsphasen erlebte,
welche zwar die vorindustrielle deutsche Gesellschaft erschiitterten und
uberwanden, welchen aber paradoxerweise keine Revolution und keine
adaquate Anpassung der Mentalititen der deutschen Gesellschaft als gan-
zer an eine moderne Industriegesellschaft entsprach. Industriell und kul-
turell hochentwickelt, 1st Deutschland in seiner politischen Kultur (die je-
doch niemals das Niveau der politischen Kultur seiner westlichen Nach-
barn erreicht hat) zurlickgeblieben, ebenso {ibrigens hinsichtlich der
(rickstindigen) Mentalitit weiter Teile der Bevolkerung, bei denen der
Soziologe erstaunt das Fortbestehen von extrem konservativen und ar-
chaischen Bewusstseinsstrukturen feststellt.

Als charakteristische Beispiele solcher ungleichzeitigen Bewusstseins-
strukturen nennt Bloch unter anderen die deutschen Bauern (die bewusst-
seinsmassig in keiner Weise an den Neuerungen der modernen kapitalisti-
schen Gesellschaft partizipieren), die verelendete Mittelschicht und vor al-
lem die kleinen Angestellten, die wirtschaftlich und sozial zwar bereits
dem Proletariat nahestehen, aber trotzdem eine buirgerliche Ideologic be-
halten, wenn sie nicht gar zur leichten Beute der faschistischen Propagan-
da werden. Bei diesen Schichten der Bevolkerung «wirken dann Antriebe
und Reserven aus vorkapitalistischen Zeiten und Uberbauten, echte Un-
gleichzeitigkeiten mithin, die eine sinkende Klasse in ithrem Bewusstsein
rezent macht oder rezent machen ldsst»’*. Zweifellos hat Marxens
Theorie vom «unegalen Verhiltnis der 6konomischen Entwicklung» (die

231



er in seiner 1859 publizierten «Einleitung zur Kritik der politischen Oko-
nomic» dargestellt hat) Ernst Bloch hier als Vorbild fir die Generalisie-
rung seiner Theorie der Ungleichzeitigkeit gedient. Wie zahlreiche Verwei-
se bezeugen, hat auch Siegfried Kracauers Studie iiber «Die Angestell-
ten»*® hinsichtlich des riickstindigen, unangepassten Bewusstseins dieser
Schicht einen direkten Einfluss auf den Verfasser der «Erbschaft dieser
Zeit» ausgeilibt. Ubrigens ist es kein Zufall, wenn Bloch im Zusammen-
hang mit der Begriindung von Deutschlands ruckstandiger Massen-Men-
talitit haufig auf die negative Rolle hinweist, welche die Junker der deut-
schen Ostgebiete in Deutschlands Geschichte gespielt haben («Mit dem
ostelbischen Feudalismus hielt sich jedenfalls ein ganzes Museum deut-
scher Wechselwirkungen, ein anachronistischer Uberbau, der, so dékono-
misch tiberaltert und stitzungsbedurftig er ist, dennoch herrscht»3°); die
reaktiondre Rolle dieser Schicht der deutschen Gesellschaft war bereits
die Zielscheibe mehrerer politischer Artikel gewesen, die Ernst Bloch wah-
rend seines ersten Schweizer Exils (1917/18) veroffentlicht hatte.3”

Wenn Ernst Bloch diesen speziellen Aspekt des «deutschen Elends»
betont, so tut er dies vor allem um zu zeigen, dass die marxistische Revo-
lution unter diesen besonderen geschichtlichen und sozio-politischen Vor-
aussetzungen nicht nur das Biirgertum und das Grosskapital zum unerbitt-
lichen Feind hat (dies entspriche der klassischen marxistischen Analyse),
sondern «auf neue Reaktionen der Ungleichzeitigkeit» stOsst; «sie stosst
auf deren gepolsterten “Widerspruch” zum Kapital, scharf gemachten
zum Marxismus»®®. «Neben und in viel falscher Ungleichzeitigkeit steht
darum ebenso diese gewisse: dem verzweifelten Bauern, fallierten Klein-
blirger kommt in Deutschland besonders leicht die Natur, erst recht der
Spuk der Geschichte; die Wirtschaftskrise, welche den Spuk freisetzt, voll-
zieht sich in einem Land mit besonders viel vorkapitalistischem Materi-
al.»=*

In beinahe prophetischer Vorahnung sieht Ernst Bloch den unglaub-
lichen Abstieg zur Holle voraus, auf den sich Deutschland mit der Macht-
Uibernahme der Nazis eingelassen hatte, und fragt sich, «ob Deutschland
seiner Kraft nach noch ungewordener, gar vulkanischer ist als etwa
Frankreich; sicher aber hat es die kapitalistische Ratio nicht entfernt so
gleichzeitig durchformt und ausgeglichen. Eben dies relative Chaos nun
wilzte dem Nationalsozialismus “Unzeitgemisses”, Ungleichzeitiges auch
aus noch “tieferer” Zurlickgebliebenheit, namlich aus der Barbarei zu.»°°

Uber die sozialpsychologischen Motive hinaus, die von Horkheimer
und Adorno herausgestellt werden®!, weist Ernst Bloch so auf das «ideo-
logische Potential» der kiinftigen konservativen Revolutionen hin:
«Durch den Relativismus der allgemeinen Miidigkeit brechen folglich Be-
diirfnisse und Bestinde der Vorzeit wie Magma durch eine diinne Kruste;

232



ja, der Nihilismus des biirgerlichen Lebens, dieses Zur-Ware-Werden,
Entédussert-Werden der ganzen Welt zeigt hier erhaltene Ungleichzeitig-
keiten doppelt “naturhaft” und erhaltene “Natur” doppelt magisch. So
brennen denn Lagerfeuer und Opferrauch im voélkischen Saal. Posaunen-
stosse klinden stirker als nur wilhelminisch den Fihrer an, die diinnen
Girtchen Ideologie, welche den Mythos falsifizieren, verschwiilen real
und gehen — in einer rasenden Mittelmasse — als Dschungel auf.»°?2

Um den mit dem Faschismus der dreissiger Jahre unerwartet gekom-
menen Riickfall Deutschlands in die Barbarei zu erldutern, greifen Hork-
heimer und Adorno héufig auf ein sozialpsychologisches Verstehensmo-
dell zuriick: Sie stellen die Hypothese auf, wonach der Riickfall in die
Barbarei eine direkte oder indirekte Folge der Versagungen und Frustra-
tionen sein konnte, welche der moderne Zivilisationsprozess der menschli-
chen Natur auferlegt hat.%3 Uber eine lange Zeit der Anpassung an die
Rationalitit der modernen Welt geknebelt, verdrangt und diszipliniert,
konnen diese mehr oder weniger grausamen, barbarischen Elemente der
menschlichen Natur plotzlich wieder auftauchen und sich in explosiver
Weise Luft verschaffen, wenn bestimmte historische, wirtschaftliche, poli-
tische und soziale Voraussetzungen gegeben sind. (In diesem Zusammen-
hang sind die wirtschaftlichen Folgen der Versailler Vertriage fiir das
Deutschland der zwanziger und dreissiger Jahre sehr wohl zu berticksich-
tigen.) Auf diese Theorie scheint Ernst Bloch anzuspielen, wenn er im
gleichen Zusammenhang vom «Dschungel» spricht, der «in einer rasenden
Mittelmasse» aufgeht, von «echten Vulkanen», von «Schlammvulkanen,
doch auch ... solchen einer dunkelsten Primitivierung, eines vollig un-
gleichzeitigen, ja disparaten Irreseins» 4,

Genau in diesem Augenblick wird das bisher mehr oder weniger tole-
rierte, freilich stets marginalisierte Anderssein, des Juden ndamlich, mehr
und mehr zur Zielscheibe dieser barbarischen Ausbriiche von Hass und
Ressentiment. «Man erinnert sich der Veitstinzer und latenten Kinder-
schliachter, die: “Haltet den Dieb!” rufen, wenn sie Juden des Ritualmords
anklagen. Man erinnert sich der Weise: “Wenn Judenblut vom Messer
spritzt”, die als Hakenkreuz in Musik tiber den SA-Truppen zieht, man
spiirt den Traum erhaltenen Irreseins, erhaltener Uberkompensierungen
aus der Pubertit in dieser Art Nationalsozialismus.»®>

Man kann sich zu Recht fragen, ob die von Bloch beschriebenen
Ausserungen eines abweichenden, abnormen Verhaltens, welche nach
Blochs Meinung einem Riickfall in mittelalterliche Barbarei mitten in ei-
ner hochindustrialisierten, jedoch «ungleichzeitigen» Gesellschaft entspre-
chen, nicht in einer anderen Terminologie das wiedergeben, was von
Horkheimer und Adorno als Ruckkehr der zerstorerischen, durch den Zi-
vilisationsprozess verdrangten Triebkrifte analysiert wird. Umso mehr

233



wundert man sich liber Blochs Zuriickhaltung, ja Feindseligkeit gegen-
uber der psychoanalytischen Methode®®, die von Adorno, Horkheimer
und Herbert Marcuse in threm Recht voll und ganz bestitigt wurde. Wie
namlich Blochs Analyse des deutschen Faschismus zeigt, 1st er — zumin-
dest auf eine subtile, vorsichtige Weise — auf die Ergebnisse dieser Metho-
de durchaus angewiesen, um eine Reihe von psycho-soziologischen Pha-
nomenen zu verstehen, die sich nur von einer auf der Grundlage der Psy-
choanalyse arbeitenden Sozialpsychologie her erklaren lassen. Hinsicht-
lich der «logischen Beschaffenheit der ungleichzeitigen Widerspriiche» un-
terstreicht Bloch bezeichnenderweise den dialektischen Gegensatz zwi-
schen einer «inneren» und einer «dusseren» Seite: «Weiter hat jeder auf-
rithrende Widerspruch, sogar sein Schein, zwei Seiten: eine innere sozusa-
gen, der etwas nicht passt, eine dussere, worin etwas nicht stimmt.»°’

Einmal mehr zieht Bloch die Mittelschicht als Demonstrationsbei-
spiel heran:

«Die verelendete Mitte nun, tberwiegend nicht von heute, wider-
spricht dem Jetzt, das sie immer weiter fallen ldsst, innerlich dumpf und
ausserlich mit Resten, die dem Jetzt fremd sind. Das Widersprechende ist
hier also, innerlich oder subjektiv, ein dumpfer, es ist ebenso in der Zeit
selber, dusserlich oder objektiv, ein fremder und tbriggebliebener, kurz,
ein ungleichzeitiger Rest. Als bloss dumpfes Nichtwollen des Jetzt ist dies
Widersprechende subjektiv ungleichzeitig, als bestehender Rest fritherer
Zeiten in der jetzigen objektiv ungleichzeitig. Das subjektiv Ungleichzeiti-
ge, nachdem es lange bloss verbittert war, erscheint heute als gestaute
Wut. In ruhiger Zeit war sie das Verdrossene oder Besinnliche des deut-
schen Kleinbiirgers, der sich vom Leben, worin er nicht mitkam, schimp-
fend oder innig zuriickzog. Subjektiv ungleichzeitig im diirreren Sinn,
aber ein Brennholz in der Wut sind auch die abgefallenen Zweige der
Pflicht, der Bildung, des ”Stands” der Mitte in einer Zeit, welche keine
Mitte mehr kennt. Dem entspricht das objektiv Ungleichzeitige als Weiter-
wirken alterer, wenn auch noch so durchkreuzter Verhéiltnisse und For-
men der Produktion sowie ilterer Uberbauten. Das objektiv Ungleichzei-
tige ist das zur Gegenwart Ferne und Fremde; es umgreift also unterge-
hende Reste wie vor allem wunaufgearbeitete Vergangenheit, die kapitali-
stisch noch nicht “aufgehoben” ist. Der subjektiv ungleichzeitige Wider-
spruch aktiviert diesen objektiv ungleichzeitigen, so dass beide Widersprii-
che zusammenkommen, der rebellisch schiefe der gestauten Wut und der
objektiv fremde des libergebliebenen Seins und Bewusstseins.»°®

Die Darlegung dieser neuen Dialektik der ungleichzeitigen und
gleichzeitigen Widerspriiche gipfelt fiir Bloch in folgender These: «Das
Kapital gebraucht das ungleichzeitig Kontriare, wo nicht Disparate zur
Ablenkung von seinen streng gegenwdirtigen Widerspriichen; es gebraucht

234



den Antagonismus einer noch lebenden Vergangenheit als Trennungs-und
Kampfmittel gegen die in den kapitalistischen Antagonismen sich dialek-
tisch gebirende Zukunft.»©? :

Diese recht abstrakten Formulierungen stehen fiir einen bezeichnen-
den Teil der politischen Wirklichkeit der Weimarer Republik, als diese be-
reits im Niedergang begriffen war: Mit Unterstiitzung des Grossburger-
tums und der Grossindustrie gingen die Nazis daran, die utopische Nost-
algie und die romantische Grundstimmung der deutschen Jugend sowie
die allgemeine Unzufriedenheit der Mehrheit der deutschen Bevolkerung
mit dem Monopolkapitalismus fiir ihre demagogischen und reaktionaren
Ziele auszubeuten. (Genau diesen Zielen dienten Phrasen wie die vom
«Goldenen Zeitalter» oder vom «Tausendjahrigen Reich»; die Nazi-Pro-
paganda zogerte keine Sekunde lang, den «Fihrer» als «Messias» eines
neuen Deutschlands auszugeben, das man aus einem langen Schlaf und
aus tiefer «Demutigung» endlich «erwecken» miisse.) «Der ungleichzeitige
Widerspruch ist derart das Gegenteil eines treibenden, sprengenden, er
steht nicht beim Proletariat als der heute geschichtlich entscheidenden
Klasse, nicht im Kampffeld zwischen Proletariat und Grosskapital als
dem Raum der heutigen Entscheidung.»’? Typisch fiir diesen «ungleich-
zeitigen Widerspruch» ist, dass er sich «nur im Umkreis der kapitalisti-
schen Antagonismen freigesetzt» hat «und ... daran fast eine zufillige,
mindestens windschiefe Anderheit»’! ist.

Es handelt sich daher nicht um einen Widerspruch, der den von
Marx und Engels (zum Beispiel im «Anti-Diihring») definierten Gesetzen
der Dialektik gehorcht; insbesondere gilt die Regel vom Umschlagen der
Quantitdt in eine neue Qualitat in diesem Fall nicht: «Die revolutionare
Knotenlinie, worin sich der Widerspruch schliesslich an einem einzigen
Punkt verknduelt und sprunghaft zur revolutiondren Losung drangt,
kann sinngemass nur an gleichzeitigen Widerspriichen statthaben, dle das
wachsende Kind Zukunft oder Anderssein selber sind ...»72

Mehrschichtige Dialektik statt vulgirmarxistischer Polit-Okonomie

Mit diesen Bemerkungen will Ernst Bloch vor allem ein kritisches
Korrektiv gegentiber der von der kommunistischen Internationalen in den
dreissiger Jahren vorgelegten politischen Analyse vorlegen. Diese dogma-
tische, oberflachliche und falsche Analyse der Situation angesichts der fa-
schistischen Gefahr ist die deutsche Arbeiterbewegung teuer zu stehen ge-
kommen. Obwohl Ernst Blochs Kritik zuriickhaltend ist (etwa gegentiiber
dem rhetorischen Wortfeuer, mit dem die deutschen Kommunisten gegen
die von ihnen als «Sozialfaschismus» gebrandmarkte Politik der Sozialde-

235



mokratischen Partei vorgingen), so wendet sie sich doch mit Nachdruck
gegen eine Reihe von Simplifizierungen in der kommunistischen These,
wonach der Faschismus «den dialektischen Widerspruch der kapitalisti-
schen Spatentwicklung und damit seinen eignen Untergang» spiegle.
«Vollkommen richtigr, kommentiert Ernst Bloch (von dem der folgende
politische Aphorismus stammt: «Was die Kommunistische Partei vor dem
Aufstieg Hitlers getan hat, war richtig; nur das, was sie nicht getan hat,
war falsch»”?), «doch nicht auch den ungleichzeitigen Inhalt erschopfend,
der 1n gestauter Wut und ubergebliebenen Bindungen sich entlegen genug
ausdriickt»74.

Allerdings scheint Bloch auch wieder in vollem Einklang mit der tra-
ditionellen Marxschen Theorie zu stehen, wenn er behauptet, dass die Not
des Arbeiters auf der Ebene des gleichzeitigen Widerspruchs der Gegen-
wart der wichtigste Faktor sei; die «subjektive Erscheinung» dieses Wider-
spruchs sei «nicht gestaute Wut, sondern der klassenbewusste revolutio-
nire Prolet», die «objektive Erscheinung» dieses Widerspruchs dagegen
seien «nicht untergehender Rest oder auch wunaufgearbeitete Vergangen-
heit, sondern verhinderte Zukunft», welche im «Dasein des Proletariers
selbst», 1m «Missverhaltnis zwischen den kapitalistisch entfesselten Pro-
duktivkriften zu den kapitalistischen Produktionsverhiltnissen»?s zum
Ausdruck komme. «Aber das hindert freilich nicht, dass der gleichzeitige
Widerspruch zum Teil von demselben Stoff betrieben wird, den auch der
ungleichzeitige im Jetzt vermisst, den er im Vergangenen so schief
sucht.»”® Der ungleichzeitige Widerspruch steht also in einem schiefen
Verhiltnis zu den gleichzeitigen Widerspriichen und manifestiert sich nur
an deren Rand bzw. stellt nur ein Randphinomen dieser Widerspriiche
dar; denn «die Materie der gleichzeitigen Widerspriche ist ja nicht nur die
der ... entfesselten Produktivkrafte, sondern ebenso nur die ausserste,
“daher” zum Umschlag treibende Negativitit des heutigen Zustands: der
entausserte Mensch oder Proletarier, die entdusserte Arbeit oder der Fe-
tisch der Ware, die Haltlosigkeit des Nichts»’?. Diese Negativitit hat «ihr
dialektisch Positives in sich», und diese Positivitat «berthrt sich», so be-
tont Bloch, «mit dem Subversiv-Utopischen “des Menschen”, “des Le-
bens”, dem noch in keiner Zeit Erflllung wurde»’®. Aber, so erginzt
Bloch, diese utopische Dimension ist nicht ausschliesslich revolutionir
und subversiv, sie ist vielmehr eine Art Gemisch, in dem sich revolutioni-
re Bestrebungen mit nostalgischen, romantischen und vergangenheitsbe-
zogenen Bewusstseinsformen verbinden. Noch genauer: «Das Fundament
des ungleichzeitigen Widerspruchs ist das unerfullte Marchen der guten
alten Zeit, der ungeloste Mythos des dunkeln alten Seins oder der Natur;
hier ist, streckenweise, nicht bloss klassenméssig unvergangene, sondern
auch materiell noch nicht ganz abgegoltene Vergangenheit.»’?

236



Deshalb miisste man die traditionelle Marxsche Konzeption der Dia-
lektik korrigieren und ergidnzen, indem man sich einer «mehrschichtigen
Dialektik» zuwendet, deren Spezifikum darin besteht, dass sie sowohl die
gleichzeitigen als auch die ungleichzeitigen Widerspriiche in ihrer ganzen
Breite umfasst. «Der subjektiv ungleichzeitige Widerspruch ist gestaute
Wut, der objektiv ungleichzeitige unerledigte Vergangenheit; der subjektiv
gleichzeitige die freie revolutiondre Tat des Proletariats, der objektiv gleich-
zeitige die verhinderte, im Jetzt enthaltene Zukunft, die verhinderte tech-
nische Wohltat, die verhinderte neue Gesellschaft, womit die alte in ihren
Produktivkrdften schwanger geht.»8°

Die heute anstehende Aufgabe besteht fur Ernst Bloch daher in der
kritischen und dialektischen Arbeit, um «die zur Abneigung und Ver-
wandlung fahigen Elemente auch des ungleichzeitigen Widerspruchs her-
auszulosen, namlich die dem Kapitalismus feindlichen, in thm heimatlo-
sen, und sie zur Funktion in anderem Zusammenhang umzumontie-
ren»8l,

Im Riickblick auf die Niederlage der deutschen Arbeiterbewegung in
den dreissiger Jahren meint Ernst Bloch, dass der grosse Irrtum der mar-
xistischen Parteien in der Weimarer Republik in ithrer Unfihigkeit bestan-
den habe, diese Arbeit zu verwirklichen; diese Unfahigkeit hatte zur Fol-
ge, dass man ein weites, an Moglichkeiten reiches Feld kurzerhand der
nazistischen Propaganda iiberliess. Indem sich die Weimarer Linke bei ih-
rer Propagandaarbeit unter den Massen ausschliesslich auf eine dialekti-
sche Logik der politischen Okonomie beschrinkte und indem sie sich der
von Ernst Bloch entwickelten Argumentation verschloss, nahm sie gegen-
uber der nazistischen Demagogie eine rein defensive Haltung ein. Die da-
malige Linke litt an einer unheilbaren «Unterernihrung der soziali-
stischen Phantasie», so dass sie nicht imstande war, den félligen «“Drei-
bund” des Proletariats mit den verelendeten Bauern und dem verelende-
ten Mittelstand, unter proletarischer Hegemonie» zu realisieren; dies fiihr-
te unweigerlich zum Scheitern, denn der politische Gegner wusste das Un-
genligen und die Schwichen dieser Strategie der Linken nur allzu gut aus-
zunutzen.

Der mechanistischen Dialektik-Konzeption des Vulgdr-Marxismus
stellt Ernst Bloch eine «mehrschichtige», «mehrzeitliche und mehrraumige
Dialektik», ja eine Dialektik der «Polyrhythmik»®2 entgegen. Damit will
er nicht nur die Grundbegriffe einer marxistischen Praxis-Philosophie den
Bedingungen einer modernen Gesellschaft anpassen, sondern er will auch
ein neues, verbessertes kritisches Instrumentarium zur kritischen, dialekti-
schen Erfassung der Gesamtheit der Widerspriche der modernen Gesell-
schaft erarbeiten. Es geht also um eine kritische, «mehrstimmige Dialek-
tik», deren Funktion es ist, die Probleme und Widerspriiche der Gesell-

237



schaft besser zu erfassen (wobei die Scheuklappen des Vulgar-Marxismus
abgestreift werden), Probleme von komplexer Eigenart, «die noch nicht
“durch den Gang der 6konomischen Entwicklung uberholt sind”»®3. Fur
Ernst Bloch bedeutet dies notwendigerweise eine Revision der traditionel-
len marxistischen Methodologie in ihrer Anwendung auf das Verhaltnis
von «Basis» und «Uberbauy.

Zusammenfassung

Zusammenfassend wire zu unterstreichen, dass Blochs Apologie von
Moses Hess’ grossartiger Synthese des jidischen Messianismus mit der sa-
kularisierten Heilserwartung der entstehenden Arbeiterbewegung und die
gleichzeitig damit verbundene — im Namen eines ethischen Universalismus
und Internationalismus formulierte — kritische Abgrenzung des Autors
des «Prinzips Hoffnung» vom politischen Programm des Zionismus und
von allen nationalistischen politischen Realutopien — und somit auch von
der eines unabhangigen, in festen und sicheren Grenzen definierten jidi-
schen Nationalstaats — konstitutiv sind fiir eine besondere Form des jiidi-
schen Bewusstseins der Modernitat, die sowohl Martin Bubers wie Ernst
Blochs wie auch Gustav Landauers Denkhorizont entscheidend geprigt
hat, wo zentrale Motive des utopischen Sozialismus sich verschranken mit
ethischem Universalismus und Internationalismus und mit dem Festhal-
ten am ethischen Rigorismus der jidischen Tradition.

Ob — trotz aller Klarheit bei der Analyse der sozialpsychologischen
Ursachen des modernen Antisemitismus und Faschismus — Ernst Blochs
Studie vorbehaltlos allen relevanten Aspekten des Problems, vor allem
hinsichtlich des verbrieften Existenzrechts des Staates Israel, gerecht wird,
bleibt freilich dahingestellt. Und dass Ernst Bloch in seinem kategorischen
Urteil Gber das politische Programm des Zionismus und tber die zionisti-
sche Siedlungspolitik im ehemaligen britischen Mandatsgebiet Paldstina
im Zeitraum von 1936 bis 1956 nicht immer ganz unbeeinflusst von der
antizionistischen Propaganda des Stalinismus geblieben ist (mit dem
Bloch erst 1956 definitiv brach), ist ein Tatbestand, der im Kontext dieser
Betrachtungen nicht leichtfertig bagatellisiert oder verschleiert werden
sollte, wenngleich Blochs Kritik am Vulgidrmarxismus seit Mitte der dreis-
siger Jahre eine eindeutige Spitze gegen die Verflachungen, Entstellungen
und unmenschlichen Dogmatisierungen des Stalinismus beinhaltete.

238



o0 1 O W

10.

11.
12,

13.

14.

15.

16.
17
18.
19,
20.
21.
22,

ANMERKUNGEN

. Vgl. M. Mendelssohn, Jerusalem oder tiber religiose Macht und Judentum, in: ders.,

Gesammelte Schriften. Jubiliumsausgabe, Bd. 8, bearbeitet von A. Altmann, Stutt-
gart 1983, S. 99-204. (Zu Mendelssohn und S.R. Hirsch vgl. auch M.R. Hayoun,
Von Moses Mendelssohn zu Moritz Goldstein, in: Judaica 44 [1988], S. 160-176, bes.
S. 161-170.)

. Vgl. M. Hess, Rom und Jerusalem: Die letzte Nationalititenfrage, Leipzig '1862,

21899; Tel Aviv 31939,

. Vgl. H. Cohen, Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, Berlin 1918.
. Vgl. H. Cohen, System der Philosophie, Bd. I: Logik der reinen Erkenntnis, Berlin

1902; Bd. II: Ethik des reinen Willens, Berlin 1904; Bd. II1: Asthetik des reinen Ge-
fuhls, Berlin 1912.

. Vgl. H. Cohen, System, Bd. I (s.0. Anm. 4).

. Vgl. H. Cohen, ebd.

. Vgl. H. Cohen, ebd.

. Vgl. E. Bloch, Kritische Erlauterungen tiber Rickert und das Problem der modernen

Erkenntnistheorie [= Inauguraldissertation der Universitit Wiirzburg, 1908], Lud-
wigshafen 1909.

. Vgl. E. Bloch, Uber die Kraft und ihr Wesen (1902), in: ders., Philosophische Aufsit-

ze zur objektiven Phantasie (= Gesammelte Werke, Bd. 10), Frankfurt a.M. 1969,
S. 3.

Vgl. H. Cohen, Jidische Schriften (Vorwort: Franz Rosenzweig), Berlin 1924; H.
Cohen, Religion (s.0. Anm. 3).

Vgl. H. Cohen, Deutschtum und Judentum, 1915 (Broschiire).

Vgl. E. Blochs Artikel: Schadet oder hilft Deutschland eine Niederlage seiner Mili-
tars? (1917), in: ders., Kein 1917 ohne 1789. Friihe politische Aufsdtze, hrsg. von
Martin Korol, Frankfurt a.M. 1985. (Der Band enthilt die vollstindige Sammlung
der von Bloch wihrend seines Schweizer Exils fiir die Berner «Freie Zeitung» ver-
fassten Artikel.).

Vgl. E. Blochs Bemerkungen zur Komplexitit seines Verhiltnisses zu G. Simmel, in:

Tagtriume vom aufrechten Gang (Sechs Interviews mit E. Bloch), hrsg. von A.
Miinster, Frankfurt a.M. 1977, S. 35f.

Zu den philosophischen und personlichen Beziehungen zwischen E. Bloch, W. Ben-
jamin und G. Scholem vgl. meine Untersuchung: E. Bloch et W. Benjamin: Eléments
d’analyse d’une amitié difficile, in: L’homme et la société n° 69-70, Paris: Anthropos
1983, S. 55-77.

Vgl. E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt a.M. 1959 (= Gesamtausgabe, Bd.
5), hier der Abschnitt «Altneuland, Programm des Zionismus», S. 698(f.

Vgl. E. Bloch, ebd., S. 700f.
Ebd., S. 702.

Ebd., S. 702 und 703.

Ebd., S. 703.

Vgl. ebd., S. 701.

Ebd., S. 700.

Ebd., S. 702.

239



23

24.

25.

26.

27.
. Ebd., S. 703.
29,
30.
al.
32.
33
34.
35.
36.
37.
38.
39.
40.
41.
42.
43.

28

44.
45.

46.
47.
48.
49.

50.
51,

Vgl. M. Hess, Rom und Jerusalem (s.o. Anm. 2), S. 159; E. Bloch, Geist der Utopie
(= Gesamtausgabe, Bd. 3), Frankfurt a.M. 1964 (bearbeitete Neuauflage der 2.
Fassung von 1923), S. 346. (Das Hess-Zitat findet sich auch im «Prinzip Hoffnungy,
[s.0. Anm. 15], S. 702.)

Vel. M. Hess, Die europdische Triarchie, Leipzig 1841; in: ders., Philosophische und
sozialistische Schriften (1837-1850), hrsg. von A. Cornu und W. Monke, Berlin
(DDR): Akademie-Verlag 1961, S. 75-166. (Bezeichnend fir die Zensurpraxis der
DDR-Behorden ist der beklagenswerte Umstand, dass in der offiziellen Ostberliner
Ausgabe der Gesammelten Schriften von Moses Hess das Hauptwerk «Rom und Je-
rusalem» [1862] fehlt und offensichtlich aus antisemitischen Motiven nicht aufge-
nommen wurde.) Vgl. dazu auch Gérard Bensussan, Moses Hess: La philosophie, le
socialisme (1836-1845), Paris: P.U.F. 1985, S. 52-71.

Vgl. E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung (s.0o. Anm. 15), S. 288-324 (= Kap. 19: «Welt-
verinderung oder die EIf Thesen von Marx tuber Feuerbach»).

Vgl. M. Hess, Philosophie der Tat (1843), in: ders., Philosophische und sozialistische
Schriften (s.0. Anm. 24), S. 210-226; vgl. auch die ausgezeichnete Analyse von Hess’
politischer Philosophie durch G. Bensussan (s.0. Anm. 24).

Bloch, Das Prinzip Hoffnung (s.o. Anm. 15), S. 702.

Ebd.

Ebd., S. 703f.

Ebd., S. 705.

Ebd.

Ebd., S. 707.

Ebd.

Ebd.

Vgl. M. Buber, Israel und Palastina, Zirich 1950.

Vgl. ebd.

Bloch, Das Prinzip Hoffnung (s.o. Anm. 15), S. 708.

Ebd., S. 709.

Ebd.

Ebd.

Ebd.

Vgl. E. Bloch, Thomas Miinzer als Theologe der Revolution (= Gesamtausgabe,
Bd. 2), Frankfurt a.M. 1969.

Bloch, Das Prinzip Hoffnung (s.o. Anm. 15), S. 709.

M. Horkheimer /| Th.W. Adorno, Dialektik der Aufklarung, Frankfurt a.M. 1969,
bes. das Kapitel «Elemente des Antisemitismus. Grenzen der Aufklarung», S. 177-
217. Im Mittelpunkt von Horkheimers und Adornos Faschismus-/Antisemitismus-
Analyse steht dic Theorie von der Entstehung des Judenhasses als Folge einer kol-
lektiven paranoiden Projektion, in der der Kastrationswunsch umschldgt in blinden
Zerstorungswahn (vgl. Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufkliarung, S. 196ff.).
Ernst Bloch war beziiglich dieses psychoanalytischen Erkldrungsansatzes skeptisch.
Vegl. Bloch, Das Prinzip Hoffnung (s.o. Anm. 15), S. 710.

Ebd.

Ebd., S. 710f.

Hannah Arendt, Antisemitismus, in: dies., Elemente und Urspriinge totaler Herr-
schaft (Serie Piper, Bd. 645), Miinchen 1986, S. 15-206.

Horkheimer / Adorno, Dialektik (s.0. Anm. 45), S. 211.

Ebd.. 8. 212.

240



L
o —

63.

64.
65.
66.

67.
68.
69.
70.
71.
72.
73.
74.
75.
76.
Pl
78.
79.
80.

81

82.
83.

a. Ebd.. S. 200.

. E. Bloch, Erbschaft dieser Zeit (= Gesamtausgabe, Bd. 4), Frankfurt a.M. 1962; Zi-
tat: S. 113.

. G. Lukacs, Die Zerstérung der Vernunft, Berlin 1955.

. Bloch, Erbschaft (s.0o. Anm. 52), S. 113.

. S. Kracauer, Diec Angestellten, Berlin 1929.

. Bloch, Erbschaft (s.o. Anm. 52), S. 114.

. Siche oben Anm. 12.

. Bloch. Erbschaft (s.0. Anm. 52). S. 114.

59. Ebd.

. Ebd.. S. 114f.

. Vgl. Anm. 45.

. Bloch, Erbschaft (s.o. Anm. 52), S. 115.

Vgl. Horkheimer / Adorno, Dialektik (s.o. Anm. 45). Hier sei nur der folgende Satz
zitiert (S. 190): «Die Gesellschaft setzt die drohende Natur fort als den dauernden,
organisierten Zwang. der, in den Individuen als konsequente Selbsterhaltung sich
reproduzierend, auf die Natur zuriickschligt als gesellschaftliche Herrschaft tber
dic Natur.»

Bloch, Erbschaft (s.o. Anm. 52), S. 115.

Ebd.

Dennoch ist Blochs Kritik an der Freudschen Psychoanalyse sehr nuanciert: vgl.
Bloch, Das Prinzip Hoffnung (s.o. Anm. 15). S. 56{T.. bes. S. 59-62, S. 86-98.

Bloch, Erbschaft (s.o. Anm. 52), S. 116.

Ebd., S. 116f.

Ebd., S. 118.

Ebd.

Ebd.

Ebd., S. 118f.

Vegl. Tagtrdume (s.o. Anm. 13), S. 64.

Bloch, Erbschaft (s.o. Anm. 52), S. 119.

Ebd.

Ebd., S. 120.

Ebd.

Ebd., S. 121.

Ebd., 8. 122,

Ebd.

. Ebd., S. 123.

Ebd., S. 122 und 124.

Ebd., S. 126.

241



	Ernst Bloch - oder : das philosophisch-politische Erbe von Moses Hess als Korrektiv zum politischen Programm des Zionismus

