
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 45 (1989)

Artikel: Ernst Bloch - oder : das philosophisch-politische Erbe von Moses Hess
als Korrektiv zum politischen Programm des Zionismus

Autor: Münster, Arno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ernst Bloch - oder: Das philosophisch-politische
Erbe von Moses Hess als Korrektiv zum

politischen Programm des Zionismus*

von Arno Münster

Obwohl Autonomie, Universalismus und die Konzentration auf die
Lehren von Tora, Talmud und Midrasch seit den Anfängen der kulturellen,

religiösen und nationalen Identität des Judentums die grossen Themen

bildeten, die für das hebräische Denken im Laufe der Jahrhunderte
prägend waren, ist diese sozusagen unerschütterliche religiöse und
kulturelle Autonomie des jüdischen Volkes (sie hat es ihm ermöglicht, im Be-
wusstsein der eigenen Würde allen Verfolgungen der Geschichte zu trotzen)

seit der Antike einhergegangen mit der Aufnahme von nicht-jüdischen

Ideen und Denksystemen in den Bereich jüdischen Denkens. Diese

von aussen übernommenen Ideen und Denksysteme haben zwar die
spezifischen ethischen und kulturellen Grundlagen der jüdischen Identität
nicht erschüttert, aber sie haben dennoch auf eine Reihe von jüdischen
Denkern einen recht grossen Einfluss ausgeübt. Im Mittelalter waren es

Unbestrittenermassen die Strömungen des Piatonismus und des Aristote-
lismus, deren Rezeption viel zur Entstehung des Denkens eines Saadja
(882-942) und eines Maimonides (1135-1204) beigetragen hat. Im 17., 18.,
19. und 20. Jahrhundert waren es die Werke von Baruch Spinoza und vor
allem von Immanuel Kant, deren Leitideen von jüdischen Denkern
aufgenommen und assimiliert wurden, jüdische Denker, welche zumeist
deutschsprachig oder an deutsches Denken und deutsche Kultur stark
assimiliert waren. In diesem Zusammenhang sind in erster Linie die Namen
von Moses Mendelssohn 1729-1786)1, Samson Raphael Hirsch (1808-
1888), Moses Hess (1812-1875)2 und Hermann Cohen 1842-1918)3 zu
nennen.

So ist etwa das Werk von Hermann Cohen, dem Begründer der
neukantianischen Marburger Schule und der Akademie für die Wissenschaft
des Judentums in Berlin (an der er von 1910 bis zu seinem Tod im Jahre
1918 lehrte), nichts anderes als der äusserst systematische Versuch, die
erkenntnistheoretischen, ästhetischen und moralphilosophischen Ansätze

*Aus dem Französischen übersetzt von Clemens Locher.
Prof. Dr. Arno Münster lehrt Sozialphilosophie und zeitgenössische deutsche
Philosophiegeschichte an der Lniversidade Federal von Rio de Janeiro und ist Programmdirektor

am Pariser Collège International de Philosophie. - Adresse: 96, Bd. Auguste Blan-
qui, F-75013 Paris.

221



Kants weiterzuentwickeln. Diese Weiterentwicklung4 geschah zum einen
im Sinne einer streng wissenschaftlich bestimmten Theorie der Logik der
reinen Erkenntnis5 und der Ästhetik und zum andern im Sinne einer
Theorie der Erfahrung (die a priori gegen die zeitgenössischen psychologischen

Deutungen gerichtet war), deren Hauptthesen der absolute Primat
der transzendentalen Logik der «Kritik der reinen Vernunft» sowie die
Identifikation dieser transzendentalen Logik mit einer Ursprungslogik
bilden, innerhalb deren - wie bei Hegel - Sein und Denken korrelierende
Begriffe sind, wobei die Grundform des Seins als Grundform des Denkens
nicht die Grundform des Begriffs, sondern diejenige des Urteils ist.

Ernst Blochs kritische Distanz zum Neukantianer Hermann Cohen

Die Originalität von H. Cohens Deutung und Aneignung Kantschen
Denkens besteht jedoch nicht nur in der soeben skizzierten ontologischen
Ausweitung von Kants Theorien der transzendentalen Logik und der
Erfahrung, sondern auch in verschiedenen anderen Weiterentwicklungen
von Kants Transzendentalphilosophie, welche teilweise zu ganz anderen
Ergebnissen führen, als sie der Begründer des deutschen Idealismus ins
Auge gefasst hatte: So definiert der Begründer des deutschen Neukantianismus

zum Beispiel das «Ding an sich» anders als der Verfasser der «Kritik

der reinen Vernunft», nämlich a) nicht als Kausalität der Erscheinungen

der sinnlichen Welt, welche die menschlichen Erkenntnismöglichkeiten
übersteigt, sondern vielmehr als «Grenzbegriff» der rationalen

Erkenntnis, jenseits dessen es nur die Kontingenz der Erfahrung gibt6, ferner

b) als regulative Idee, deren Aufgabe die Aufhebung dieser Kontingenz

ist, sowie c) als «moralisches Gesetz», in dem Masse als das moralische

Gesetz nach Cohens Kant-Deutung nicht nur Prinzip, sondern auch
Methode, Inhaltsbestimmung und Möglichkeitsbedingung der von der
regulativen Idee erzeugten Handlungen der vernunftbegabten Wesen ist7.

Selbstverständlich hat Ernst Bloch, der Cohens Werke gelesen und im
Jahre 1918 mit einer Dissertation über die Erkenntnistheorie des Neukantianers

Heinrich Richert8 in Würzburg promoviert hatte, sich von Cohen
für seine eigene Theorie des «Dings an sich» inspirieren lassen. Dieses
wird in Ernst Blochs Frühschriften nicht als «moralisches Gesetz» oder
als regulative Idee, sondern als «objektive Phantasie»9 definiert.

Wenn man H. Cohen zu Recht als charakteristischen Zeugen für die
tatsächliche Breitenwirkung nennen kann, welche die Assimilation der
jüdischen Intelligenzija in Deutschland am Ende des 19. und zu Beginn des

222



20. Jahrhunderts erreicht hatte, so ist doch Cohens «ethische Neudeutung
von Kants Lehre vom «Ding an sich» in vieler Hinsicht bezeichnend für
die wirkliche Verwurzelung von Cohens Denken im Judentum (eine
Verwurzelung, die in den Schriften seiner Berliner Zeit noch deutlicher fassbar

ist als in den Schriften seiner Marburger Periode). Die beiden Teile
von Cohens Werk illustrieren sehr gut sein dauerndes Schwanken
zwischen einer mehr oder weniger dogmatischen Anpassung an die Positionen

der damals dominierenden deutschen Philosophie (welche aus der
Schule Kants hervorgegangen war) und einem Willen, in dieses Erbe
deutscher Kultur die Spezifizität modernen jüdischen Denkens einzubringen.
Dieses Bemühen gipfelt in H. Cohens letzten Werken, welche sich mit
jüdischer Religionsphilosophie befassen10.

H. Cohens Spätwerk ist also geprägt von einer bewussten Rückkehr
zu den Anschauungen des Judentums. Trotzdem betont Cohen in seiner
1915 erschienenen Schrift. «Deutschtum und Judentum»11 die Notwendigkeit

einer kulturellen Konvergenz von Deutschtum und Judentum, wobei
die universalistisch ausgerichtete geschichtliche Sendung der beiden Völker

vereint werden sollte; im Namen dieser «Sendung» geht Cohen sogar
so weit, dass er die Kriegsziele des Deutschen Reiches und seines Kaisers
Wilhelms II. im Ersten Weltkrieg billigt - eine Stellungnahme, die Cohen
manch herbe Kritik eingetragen hat.

Unter denjenigen, welche Cohens Stellungnahme (der übrigens in
einer eigenartigen «Symmetrie» die Haltung Henri Bergsons im Frankreich
des Ersten Weltkriegs entsprach) nicht nur irritierte, sondern geradezu
konsternierte, befand sich auch Ernst Bloch. Dieser war zwar von gewissen

Aspekten von Cohens neukantianischem System (nämlich von der
Cohenschen Revision gewisser «Dogmen» des Kantianismus) und von
seinen Schriften über das Judentum angezogen, aber er missbilligte zugleich
den politischen Missbrauch, zu dem die kräftige Verteidigung der
kulturellen Hegemonie Deutschlands durch den Autor von «Deutschtum und
Judentum» Anlass gab. Ohne Zweifel beurteilte Ernst Bloch Deutschland
ganz allgemein und das Bismarcksche und wilhelminische Preussen im
besonderen wesentlich kritischer. Als dessen soziales und politisches Fundament

sah Bloch, wie es die von ihm 1917 und 1918 in der Berner «Freien
Zeitung»12 veröffentlichten Artikel zeigen, die militaristische Kaste der
Junker und ein autoritäres, antidemokratisches Herrschaftssystem, dessen

Expansionsgelüste die Räume republikanischer Freiheit in Europa und in
der ganzen Welt ernstlich bedrohten.

Nach seinen eigenen Aussagen und Artikeln in den Jahren 1914 bis
1918 gab Bloch eindeutig Frankreich, dem Ursprungsland der
Menschenrechtserklärung von 1789 und der republikanischen Freiheiten, den Vorzug

gegenüber Deutschland, wo diese Freiheiten noch nicht existierten

223



und wo die republikanischen Bestrebungen demokratischer und
sozialistischer Richtung, die im Jahre 1848 zutage getreten waren, immer noch
von einem autoritären Regime niedergehalten wurden. Bloch begab sich
also 1917 freiwillig ins schweizerische Exil, um der Einberufung zum
Dienst in der deutschen Armee zu entgehen, während die meisten von der
Assimilation erfassten deutschen Juden sich zuweilen geradezu ultra-pa-
triotisch gebärdeten und sich widerstandslos zum Militär und damit zum
Krieg in den Schützengräben einziehen Hessen. (Unter ihnen befand sich

übrigens auch Franz Rosenzweig, der 1917 und 1918 inmitten des

Kriegsgeschehens auf dem Balkan sein 1921 veröffentlichtes Hauptwerk «Der
Stern der Erlösung» konzipierte.) Die komplexe Beziehung von Ernst
Bloch zu Hermann Cohen enthält also das Paradox, dass Bloch zwar mit
der Strömung eines «ethischen Sozialismus» sympathisiert, deren Vertreter

par excellence H. Cohen gewesen ist, dass er aber aus eindeutigen
politischen Gründen sich ganz offen vom Begründer der Marburger Schule
distanziert.

In dieser Hinsicht ebenso bezeichnend ist der 1914 praktisch aus
denselben Gründen erfolgte Bruch zwischen Ernst Bloch und Georg Sim-
mel13. Als Pazifist, aber auch als eher frankophil Eingestellter (was die
nicht seltenen positiven Äusserungen gegenüber Frankreich in seinen
Artikeln in der «Freien Zeitung» von Bern und seinen Wunsch, die Alliierten
möchten Deutschland und die Donaumonarchie militärisch besiegen,
erklärt) verbringt der junge Ernst Bloch eine Zeit des Exils (1917/18) in der
Schweiz, wo er übrigens - in Interlaken - Walter Benjamin und Gershom
Scholem begegnet14. In diesem Exil wartet Bloch auf den endgültigen
Zusammenbruch der mitteleuropäischen Monarchien, eine Erwartung, die
mit der Vision einer heilbringenden Apokalypse gekoppelt ist, welche dem
Wiedererstehen eines an Haupt und Gliedern von seinen Sünden und Fehlern

gereinigten «neuen Deutschlands» vorausgehen soll. Mit dieser Hoffnung

stellt Bloch eine historische Synthese zwischen der messianischen
Erwartung der apokalyptischen Strömung im Judentum und dem Tikkun
(der Wiederherstellung einer gerechten Welt nach der Befreiung vom
Bösen) her, wobei diese Hoffnung im konkreten Fall auf den geographischen
Raum Mitteleuropas bezogen wird.

Jüdischer Messianismus und Sozialismus: Ernst Blochs begeisterte Lektüre
des Buchs «Rom und Jerusalem» von Moses Hess

Während Bloch zur zionistischen Bewegung Theodor Herzls und zu
Hermann Cohen auf kritische Distanz ging, bezeugt er eine tiefe Sympathie

für Moses Hess, den Autor von «Rom und Jerusalem» (1862), in dem

224



sich für Bloch ein Wille zur Synthese von Sozialismus und jüdischem
Messianismus verkörpert. Bloch kritisiert den bourgeoisen Charakter der
Herzischen Utopie (er sieht in Herzl einen Vertreter des jüdischen Liberalismus

und beanstandet bei ihm die Verteidigung der kapitalistischen
Interessen), begeistert sich aber für Moses Hess, der in Blochs Augen15
eine faszinierende Annäherung zwischen dem Messianismus der prophetischen

Tradition des Judentums und der geschichtlichen Sendung des
revolutionären Proletariats vollbringt (Bloch macht allerdings einige Vorbehalte

gegenüber dem idealistischen Erbe in Hess' Philosophie und gegenüber

der Rückkehr zur «Tathandlung» Fichtes, welche in Hess' «Philosophie

der Tat» vollzogen wird16). «Sozialismus», betont Ernst Bloch, «wird
für Hess "Sieg der jüdischen Mission im Geist der Propheten"; nur zu
diesem Ende plante dieser internationale Sozialist "ein Aktionszentrum in
Palästina, worin der Geist der jüdischen Rasse wieder auferstehen kann".
Allerdings mit Hilfe Frankreichs, doch nicht des imperialistischen,
sondern des Frankreich der grossen Revolution, die Hess in ihm fortwirkend
dachte.»17

Während für Hess «die zionistische Utopie geträumt und entworfen

als eine ab ovo, von den Propheten her, sozialistische» war, stellt
Bloch bezüglich Theodor Herzls nicht ohne Bitterkeit fest, dass für ihn
«die Wege nach Kanaan realpolitisch-diplomatisch»18 waren. Und
Bloch zitiert Herzls Formulierung: «Die Judenfrage ist eine nationale Frage;

um sie zu lösen, müssen wir sie vor allem zu einer Weltfrage machen,
die im Rate der Kulturvölker zu lösen sein wird.»15

Was Ernst Bloch im Denken von Moses Hess ausserdem noch
anzieht, ist die beim Autor von «Rom und Jerusalem» deutlich werdende
Tendenz, die Begriffe von «Kraft» und «Wille» als «Trieb- und
Ursprungskraft der Dialektik» einzusetzen und diese Begriffe «nicht primär
ökonomisch umwälzend sondern ethisch» zu fassen20. Dies entspricht
offensichtlich einer Kritik, die Bloch schon recht früh geäussert hat, und
zwar in bezug auf eine gefährliche Entwicklung des zeitgenössischen
Marxismus (d.h. des Marxismus der zwanziger und dreissiger Jahre) im Sinne
einer kritischen Wissenschaft der reinen politischen Ökonomie, bei der die
ethische Ausrichtung des Sozialismus völlig vernachlässigt wird. Gleichzeitig

steht Bloch aber unter dem Einfluss von Karl Marx und Friedrich
Engels und schwankt offenbar zwischen der Versuchung, sich ganz und
gar der Lehre von Hess anzuschliessen (welche dem Volk, und in diesem

Zusammenhang in erster Linie dem jüdischen Volk, den Rang einer
«geschichtsbildenden Kraft» und eines «ideologiebildenden» Faktors
zuschreibt), und der Ideologiekritik, wie sie der dialektische Materialismus
formuliert. Deshalb erklärt Bloch einerseits, Hess bleibe «in der idealistischen

Dialektik, obwohl, ja weil er Hegels Selbstbewegung der Vernunft

225



mit der "der Kraft und des Willens" durchsetzen wollte»21; andererseits
äussert er sich jedoch lobend über Hess, weil dieser in «Rom und Jerusalem»

«pathetisch» formuliert: «Nur aus der nationalen Wiedergeburt wird
das religiöse Genie der Juden, gleich dem Riesen, der die Muttererde
berührt, neue Kräfte ziehen und vom heiligen Geiste der Propheten wieder
beseelt werden.»22

Nur der Verweis auf Moses Hess lässt einen übrigens die prophe-
tisch-messianische Vision, mit der Ernst Bloch sein Werk «Geist der Utopie»

beschliesst, sowie den tieferen Sinn der dort verwendeten Metapher
vom «Korn der Selbstbegegnung» verstehen. Diese ist vermutlich nichts
anderes als eine Paraphrase eines sehr wichtigen Abschnitts in Moses
Hess' «Rom und Jerusalem», in dem das jüdische Volk feierlich angesprochen

wird: «In dir ist das lebendige Korn aufbewahrt, welches, wie die
Saatkörner in den ägyptischen Mumien, Jahrtausende geschlummert, aber
seine Keimkraft nicht verloren hat ,..»23

Über diese konvergierenden Aussagen hinaus stimmen Ernst Bloch
und Moses Hess in ihrem gemeinsamen Engagement für eine Philosophie
der Praxis überein, die bei Hess die Gestalt einer «Philosophie der Tat»24
annimmt (welche sich als Negation der Philosophie versteht), bei Bloch
die Gestalt einer Option für eine philosophische Praxis, welche im Sinne

von Karl Marx' «Elf Thesen über Feuerbach» definiert wird.25 Und zu
dieser Übereinstimmung gehört auch als gemeinsame Auffassung, dass
die Philosophie der Tat notwendig die logische Aneignung der letzten
Errungenschaften der von Kant inaugurierten, von Fichte und Hegel zu
Ende geführten philosophischen Revolution in sich schliesst.26

Ernst Blochs Kritik am politischen Programm des Zionismus von Theodor
Herzl

Ernst Blochs Wertschätzung und Lob für Moses Hess stehen in krassem

Gegensatz zur Schärfe seines Urteils über den Gründervater der
zionistischen Bewegung, Theodor Herzl. Indem er dessen Programm nach
1896 mit der Etikette «zionistisches Programm vielleicht mit Jeremia,
aber ohne Jesajas»27 versieht, kritisiert Bloch an Herzls politischer Utopie
(die die Konkretisierung des Traums einer jüdischen Heimstätte in Palästina

anstrebt) vor allem, dass sie die Lehren der Propheten vergessen
habe und dass der Autor von «Altneuland» (1902) den Ideen des Sozialismus

ablehnend gegenüberstehe. Als Vertreter eines jüdischen Liberalismus,

der für das jüdische Volk einen autonomen, unabhängigen Nationalstaat

nach dem Muster der aus der Französischen Revolution hervorgegangenen

modernen Nationalstaaten fordert, muss sich Herzl von Bloch

226



genau diesen Liberalismus («Ideologisch wollte das liberale Judentum
selber recht wenig von der parteilichen Liebe hören, von der revolutionären,
die seine Propheten gepredigt hatten und die mehr Geld gekostet hätte,
als der blossen Wohltätigkeit recht war.»28), vor allem aber seinen Bruch
«mit dem sozialen Radikalismus der Propheten, mit sozialistischer Mission

und anderen sogenannten «Verstiegenheiten des Moses Hess»29
vorwerfen lassen. Bloch fährt fort: «Was bei Hess Naivität oder eine Art
Romantik war, von 1789 her, wurde bei Herzl zu kapitalistischem
Einverständnis. Einzige Alternative fürs Judentum schien Aussterben durch
Mischheirat oder nationale Wiedergeburt: Herzl predigte letztere, doch in
Gestalt eines kapitalistisch-demokratischen Duodezstaats von Englands
oder auch Deutschlands Gnaden; unter Souveränität des Sultans.»30

Weil der moderne Zionismus den alten jüdischen Messianismus preisgibt

und die Utopie eines neuen jüdischen Staates in die Form einer
kapitalistischen Demokratie giesst, die sogar mit der schlimmen Möglichkeit
eines «jüdischen Faschismus» liebäugelt (nach Ernst Bloch «eine Konsequenz

des übernommenen kapitalistisch-demokratischen Gegenwartsstaats»31),

hält es Ernst Bloch lieber mit Moses Hess als mit Theodor
Herzl. Im Unterschied zum Autor des «Judenstaats» wird Hess von Bloch
mit der Auszeichnung geehrt, er sei «viel näher mit dem alten Messianismus

verbunden, ein Gläubiger ans soziale Zion, der in der Arbeiterbewegung

bis zu seinem Tod kämpfte, der gerade in seiner Verbindung mit der
internationalen Arbeiterbewegung den Geist der Propheten zu aktivieren
glaubte»32. Nicht im Namen irgendeiner Orthodoxie, sondern im Namen
der Verteidigung eines jüdischen Universalismus, der ein Erbe der sozialen

und politischen Lehre der Propheten darstellt und der aufgrund seiner

Berufung, den Internationalismus der sozialistischen (Arbeiter-)Bewegung
mit dem jüdischen Messianismus zu vereinigen, jegliche staatlichen Grenzen

ignoriert und transzendiert - im Namen eben dieses Universalismus
formuliert Bloch seine Kritik gegenüber Herzls politischem Programm.
Aus der Sicht von Ernst Bloch handelt es sich bei Herzl ganz einfach um
eine unverzeihliche Verbürgerlichung der zionistischen Utopie, welche in
der Form, die sie in Moses Hess' romantischem Zionismus hatte, völlig
akzeptabel und erwünscht war. Die Konzessionen und Kompromisse, die
der Jüdische Weltkongress mit der «Schutzmacht», damals also mit
Grossbritannien, ausgehandelt hatte (diese Kompromisse ermöglichten es

- in einer ersten Phase jedenfalls -, dass das britische Mandatsgebiet «eine
öffentlich-rechtliche Heimstätte für das jüdische Volk» wurde), diese
Konzessionen und Kompromisse sind es, die wegen ihres zwiespältigen
und begrenzten Charakters zur Zielscheibe von Blochs Kritik werden.

Diese Kritik kann zu Recht nicht von der beschämenden Praxis der
Einwanderungsquoten abstrahieren, welche die Briten in sehr restriktiver

227



Weise handhabten - genau zu dem Zeitpunkt, wo eine grosszügige
Aufnahme der mitteleuropäischen Juden in Palästina eine absolute Notwendigkeit

und eine Überlebensfrage für die meisten jüdischen Gemeinden
dargestellt hätte, welche der brutalen Verfolgung durch die Nazis schutzlos

ausgesetzt waren. «Ruhige Geschäftslage im arabischen Ägypten,
mohammedanischen Indien lag den englischen Menschenfreunden ohne
weiteres näher am Herzen als die Lebensrettung der europäischen Juden; -
"and", sagte Churchill, "the logic in doing so is simple".»33 «Sie hat nur
mehrere Millionen Juden den Nazis zur Abschlachtung überlassen, ja,
durch verhinderte Landung in Palästina, erneut zugetrieben; England
leistete Beihilfe zu dem Mord, den es, moralisch wie stets, so warm verurteilte.»34

Und Bloch fährt fort: «Herzls Judenstaat hatte es derart zu einem
numerus clausus des jüdischen Wohnrechts gebracht, wie er vor dem
Judenstaat in keinem Land, ausser dem zaristischen Russland, bekannt
war.»35

Blochs Kritik des jüdischen Nationalismus - als direkte Folge der
Realisierung von Herzls politischem Programm in Palästina nach der Bal-
four-Erklärung von 1917 - gleicht in mancher Hinsicht der Kritik, die
Martin Buber in seinen politischen Schriften formulierte36; Buber stand
dem Plan eines nationalistischen jüdischen Staates ebenfalls feindlich
gegenüber, eines Staates, der den Konflikt mit den Arabern provozieren und
verewigen musste. Dennoch sind Blochs und Bubers Kritik nicht einfach
identisch. Obwohl er der Repräsentant par excellence eines modernen
jüdischen Humanismus ist, dessen Radikalität keine nationalstaatlichen
Grenzen kennt und der deshalb die Preisgabe des jüdischen Universalismus

ablehnt, erwägt Buber dennoch die Schaffung eines modernen
jüdischen, d.h. jüdisch-arabischen, bi-nationalen und bi-kephalen Staates als

einzig gangbare und politisch sowie moralisch vertretbare Lösung des

Problems; im Hinblick auf genau dieses Ziel gründet er die °Ichud, eine

politische Partei, deren Hauptabsicht der Einsatz für eine Versöhnung
zwischen Juden und Palästinensern ist37. Ernst Bloch dagegen scheint sich
nicht einmal für diesen versöhnlichen, massvollen Plan Bubers engagieren
zu wollen, denn als entschiedener Internationalist und Marxist ist er
offenbar überzeugt, dass nur «eine allgemeine soziale Umwälzung», nämlich
die Weltrevolution, imstande wäre, sämtliche nationalen Konflikte, auch
denjenigen zwischen Juden und Arabern, zu lösen. Aber, so schreibt er,
«die Umwälzung kommt dann nicht aufs Konto des Juden Herzl von der
Neuen Freien Presse, sondern des Juden Marx, der nicht bloss kein Zionist

war, sondern nur wurde, was er ist, und tun konnte, was er tat, weil er
keiner war»38.

Diese kategorische Erklärung, die in Israel auf vehemente Kritik
stiess, setzt Blochs Parteinahme für die «prä»-zionistische, romantische

228



Utopie eines Moses Hess dennoch nicht ausser Kraft; Hess kommt nach
Bloch das Verdienst zu, betont zu haben, dass «das Einzigartige der
jüdischen Utopie die mit ihr gesetzte Verpflichtung (ist), gemäss der Intention

der Propheten zu handeln»30. Aber - und auf diese Weise will Ernst
Bloch Hess' Konzeption gleichzeitig vervollständigen und korrigieren
(eine Konzeption, zu der natürlich bereits der Traum der Konkretisierung
dieser Utopie in der Gestalt eines jüdischen Staates in Palästina gehörte) -
diese Verpflichtung ist ganz gewiss nicht mehr auf ein «Aktionszentrum in
Palästina»40 angewiesen; «sie braucht keinen geographischen
Zionismus»41. Dies genau deshalb, weil «Judentum nicht nur eine mehr oder
minder anthropologische Eigenschaft darstellt, sondern einen gewissen
messianischen Affekt, einen für das echte Kanaan, der nicht mehr national
beschränkt ist»42.

Nichts könnte in Blochs Text besser die Herausforderung illustrieren,
die der Autor des «Prinzips Hoffnung» allen nationalistischen Plänen
(einschliesslich der politischen Utopie des Zionismus) entgegenschleudert,
als die Gegenüberstellung zweier Symbolfiguren. Die eine, Thomas Münzer,

war bereits beim jungen Bloch Gegenstand einer ideologisch-politischen

Apotheose (in seiner durch K. Kautsky angeregten Untersuchung
über den deutschen Bauernkrieg43), während die andere, das Haus
Rothschild, sozusagen die Dynamik von Herzls Plan eines jüdischen Nationalstaats

nach den Regeln des modernen Kapitalismus symbolisiert. Und
natürlich entspricht die Glorifizierung der einen Symbolfigur der Kritik an
der andern: «Thomas Münzer, "mit dem Schwert Gideonis", zeigte ihn [sc.

diesen "messianischen Affekt"], das Haus Rothschild zeigte ihn nicht.»44

Ernst Blochs (sozialpsychologische) Analyse des modernen Antisemitismus
und Faschismus

Was die allgemeine Analyse des Antisemitismus und seiner tieferen
Beweggründe angeht, so muss man feststellen, dass Blochs Analyse zwar
gewisse Ähnlichkeiten mit der Antisemitismus-Untersuchung von Max
Horkheimer und Theodor W. Adorno in deren «Dialektik der
Aufklärung»45 aufweist, dass sie aber in bedeutend geringerem Umfang
sozialpsychologisch orientiert ist. Bloch nennt im wesentlichen drei historische
Beweggründe, die im Laufe der Jahrhunderte zum Judenhass geführt hätten:

1. die Tatsache, dass die Antike den angeblichen «Hochmut», mit
dem die Juden sich durch ihre Speisegesetze (Kaschrut), ihre Festtage und
weitere Besonderheiten von den Heiden unterschieden, als eine Provokation

empfand46;

229



2. der Umstand, dass im Mittelalter «Judas dem Judenhass das Motiv

ab(gab), ungeachtet dessen, dass auch alle anderen Jünger Juden
waren, gleich Jesus selbst»47;

3. die Entstehung und gefährliche Propagierung einer rassistisch
begründeten antisemitischen Theorie in der Ära des Faschismus, welche die
Juden als «minderwertige Rasse» brandmarkte, als Urheber sämtlicher
Übel und Träger aller negativen Charakterzüge in den Augen einer sozialen

Vorstellungswelt, die jederzeit bereit war, ihre wirtschaftlichen
Entbehrungen auf die Schultern einer ethnischen und religiösen Minderheit
abzuwälzen, die als «Sündenbock» diente.

Diese drei Motive sind, so stellt Bloch fest, «unvereinbare Motive,
ersichtlich und trotzdem, wie die Antisemiten sagen, im Instinkt gegen den
Juden verbunden. So dass der Jude dem falschen Bewusstsein und der
Ideologie um wirtschaftliche Pogromgründe herum immerhin einen
einzigartigen Ansatz bot. Als läge wirklich in dieser Menschengruppe etwas,
das sie seit zweitausend Jahren dazu verdammt, sich bei jeder Schwierigkeit

als schuldige Ursache behandeln zu lassen.»48
Für Hannah Arendt standt der moderne, aus der Französischen

Revolution hervorgegangene Nationalstaat dem Antisemitismus des 19. und
20. Jahrhunderts Pate.49 Im Gegensatz zu dieser Theorie ist Ernst Bloch -
wie Horkheimer und Adorno - der Auffassung, dass die Entstehung des

modernen Antisemitismus ein direktes Entwicklungsprodukt der
fortgeschrittenen kapitalistischen Industriegesellschaft darstellt, in der immer
mehr «auf den urteilslosen Vollzug des Urteils regrediert» (wird)50 und
wo im Verblendungszusammenhang der Verdinglichung der fortschreitende

Prozess der Enteignung von Subjektivität des Individuums die massenhafte

Verbreitung diskriminierender Etikettierungen bestimmte Minderheiten

betreffend ermöglicht: «Die Spielmarke wird aufgeklebt: jeder zu
Freund oder Feind. Der Mangel an Rücksicht aufs Subjekt macht es der
Verwaltung leicht. Man versetzt Volksgruppen in andere Breiten, schickt
Individuen mit dem Stempel Jude in die Gaskammer.»51

«Die antisemitische Verhaltensweise wird in den Situationen ausgelöst,

in denen verblendete, der Subjektivität beraubte Menschen als
Subjekte losgelassen werden. Der Antisemitismus ist ein eingeschliffenes
Schema, ja ein Ritual der Zivilisation, und die Pogrome sind die wahren
Ritualmorde. In ihnen wird die Ohnmacht dessen demonstriert, was ihnen
Einhalt bieten könnte, der Besinnung, des Bedeutens, schliesslich der
Wahrheit.»513

230



Ernst Blochs soziologische Theorie der «Ungleichzeitigkeit»

Aber obwohl Blochs Faschismus-Analyse in dieser Hinsicht mit der
Argumentation der «Dialektik der Aufklärung» übereinstimmt,
unterscheidet sie sich doch von der Analyse der Gründerväter der Frankfurter
Schule durch die Einführung und Anwendung eines in diesem Zusammenhang

neuen soziologischen Theorems, nämlich der Theorie von der
«Ungleichzeitigkeit» des Bewusstseins der Massen. Dieses Theorem ermöglicht
eine Verdeutlichung der Genese des modernen faschistischen und
antisemitischen Bewusstseins auf dem Hintergrund eines Zusammenpralls
zwischen den Kräften eines rückständigen, archaischen und der modernen
Industriegesellschaft nicht angepassten Bewusstseins einerseits und den
für die moderne Gesellschaft der Vermassung und des verdinglichten
Bewusstseins typischen Bewusstseinsformen andererseits.

In der von Ernst Bloch vorgelegten politischen Soziologie figuriert
Deutschland als «das klassische Land der Ungleichzeitigkeit»52, weil die
neuzeitliche Geschichte dieses Landes - wie es auch die entsprechenden
Untersuchungen von Georg Lukäcs53 zeigen - von einer ökonomischen,
politischen und sozialen Entwicklung gekennzeichnet ist, die (zwischen
1870 und 1914) zu rasche Entwicklungs- und Wachstumsphasen erlebte,
welche zwar die vorindustrielle deutsche Gesellschaft erschütterten und
überwanden, welchen aber paradoxerweise keine Revolution und keine
adäquate Anpassung der Mentalitäten der deutschen Gesellschaft als ganzer

an eine moderne Industriegesellschaft entsprach. Industriell und
kulturell hochentwickelt, ist Deutschland in seiner politischen Kultur (die
jedoch niemals das Niveau der politischen Kultur seiner westlichen Nachbarn

erreicht hat) zurückgeblieben, ebenso übrigens hinsichtlich der
(rückständigen) Mentalität weiter Teile der Bevölkerung, bei denen der
Soziologe erstaunt das Fortbestehen von extrem konservativen und
archaischen Bewusstseinsstrukturen feststellt.

Als charakteristische Beispiele solcher ungleichzeitigen Bewusstseinsstrukturen

nennt Bloch unter anderen die deutschen Bauern (die bewusst-
seinsmässig in keiner Weise an den Neuerungen der modernen kapitalistischen

Gesellschaft partizipieren), die verelendete Mittelschicht und vor
allem die kleinen Angestellten, die wirtschaftlich und sozial zwar bereits
dem Proletariat nahestehen, aber trotzdem eine bürgerliche Ideologie
behalten, wenn sie nicht gar zur leichten Beute der faschistischen Propaganda

werden. Bei diesen Schichten der Bevölkerung «wirken dann Antriebe
und Reserven aus vorkapitalistischen Zeiten und Überbauten, echte Un-
gleichzeitigkeiten mithin, die eine sinkende Klasse in ihrem Bewusstsein
rezent macht oder rezent machen lässt»54. Zweifellos hat Marxens
Theorie vom «unegalen Verhältnis der ökonomischen Entwicklung» (die

231



er in seiner 1859 publizierten «Einleitung zur Kritik der politischen
Ökonomie» dargestellt hat) Ernst Bloch hier als Vorbild für die Generalisierung

seiner Theorie der Ungleichzeitigkeit gedient. Wie zahlreiche Verweise

bezeugen, hat auch Siegfried Kracauers Studie über «Die Angestellten»55

hinsichtlich des rückständigen, unangepassten Bewusstseins dieser
Schicht einen direkten Einfluss auf den Verfasser der «Erbschaft dieser
Zeit» ausgeübt. Übrigens ist es kein Zufall, wenn Bloch im Zusammenhang

mit der Begründung von Deutschlands rückständiger Massen-Mentalität

häufig auf die negative Rolle hinweist, welche die Junker der
deutschen Ostgebiete in Deutschlands Geschichte gespielt haben («Mit dem
ostelbischen Feudalismus hielt sich jedenfalls ein ganzes Museum deutscher

Wechselwirkungen, ein anachronistischer Überbau, der, so ökonomisch

überaltert und stützungsbedürftig er ist, dennoch herrscht»56); die
reaktionäre Rolle dieser Schicht der deutschen Gesellschaft war bereits
.die Zielscheibe mehrerer politischer Artikel gewesen, die Ernst Bloch während

seines ersten Schweizer Exils (1917/18) veröffentlicht hatte.57

Wenn Ernst Bloch diesen speziellen Aspekt des «deutschen Elends»
betont, so tut er dies vor allem um zu zeigen, dass die marxistische Revolution

unter diesen besonderen geschichtlichen und sozio-politischen
Voraussetzungen nicht nur das Bürgertum und das Grosskapital zum unerbittlichen

Feind hat (dies entspräche der klassischen marxistischen Analyse),
sondern «auf neue Reaktionen der Ungleichzeitigkeit» stösst; «sie stösst
auf deren gepolsterten "Widerspruch" zum Kapital, scharf gemachten
zum Marxismus»58. «Neben und in viel falscher Ungleichzeitigkeit steht
darum ebenso diese gewisse: dem verzweifelten Bauern, fallierten
Kleinbürger kommt in Deutschland besonders leicht die Natur, erst recht der
Spuk der Geschichte; die Wirtschaftskrise, welche den Spuk freisetzt,
vollzieht sich in einem Land mit besonders viel vorkapitalistischem Material.»59

In beinahe prophetischer Vorahnung sieht Ernst Bloch den unglaublichen

Abstieg zur Hölle voraus, auf den sich Deutschland mit der
Machtübernahme der Nazis eingelassen hatte, und fragt sich, «ob Deutschland
seiner Kraft nach noch ungewordener, gar vulkanischer ist als etwa
Frankreich; sicher aber hat es die kapitalistische Ratio nicht entfernt so

gleichzeitig durchformt und ausgeglichen. Eben dies relative Chaos nun
wälzte dem Nationalsozialismus "Unzeitgemässes", Ungleichzeitiges auch
aus noch "tieferer" Zurückgebliebenheit, nämlich aus der Barbarei zu.»60

Über die sozialpsychologischen Motive hinaus, die von Horkheimer
und Adorno herausgestellt werden61, weist Ernst Bloch so auf das
«ideologische Potential» der künftigen konservativen Revolutionen hin:
«Durch den Relativismus der allgemeinen Müdigkeit brechen folglich
Bedürfnisse und Bestände der Vorzeit wie Magma durch eine dünne Kruste;

232



ja, der Nihilismus des bürgerlichen Lebens, dieses Zur-Ware-Werden,
Entäussert-Werden der ganzen Welt zeigt hier erhaltene Ungleichzeitig-
keiten doppelt "naturhaft" und erhaltene "Natur" doppelt magisch. So

brennen denn Lagerfeuer und Opferrauch im völkischen Saal. Posaunen-
stösse künden stärker als nur wilhelminisch den Führer an, die dünnen
Gärtchen Ideologie, welche den Mythos falsifizieren, verschwülen real
und gehen - in einer rasenden Mittelmasse - als Dschungel auf.»62

Um den mit dem Faschismus der dreissiger Jahre unerwartet gekommenen

Rückfall Deutschlands in die Barbarei zu erläutern, greifen
Horkheimer und Adorno häufig auf ein sozialpsychologisches Verstehensmo-
dell zurück: Sie stellen die Hypothese auf, wonach der Rückfall in die
Barbarei eine direkte oder indirekte Folge der Versagungen und Frustrationen

sein könnte, welche der moderne Zivilisationsprozess der menschlichen

Natur auferlegt hat.63 Über eine lange Zeit der Anpassung an die
Rationalität der modernen Welt geknebelt, verdrängt und diszipliniert,
können diese mehr oder weniger grausamen, barbarischen Elemente der
menschlichen Natur plötzlich wieder auftauchen und sich in explosiver
Weise Luft verschaffen, wenn bestimmte historische, wirtschaftliche,
politische und soziale Voraussetzungen gegeben sind. (In diesem Zusammenhang

sind die wirtschaftlichen Folgen der Versailler Verträge für das
Deutschland der zwanziger und dreissiger Jahre sehr wohl zu berücksichtigen.)

Auf diese Theorie scheint Ernst Bloch anzuspielen, wenn er im
gleichen Zusammenhang vom «Dschungel» spricht, der «in einer rasenden
Mittelmasse» aufgeht, von «echten Vulkanen», von «Schlammvulkanen,
doch auch solchen einer dunkelsten Primitivierung, eines völlig
ungleichzeitigen, ja disparaten Irreseins»64.

Genau in diesem Augenblick wird das bisher mehr oder weniger
tolerierte, freilich stets marginalisierte Anderssein, des Juden nämlich, mehr
und mehr zur Zielscheibe dieser barbarischen Ausbrüche von Hass und
Ressentiment. «Man erinnert sich der Veitstänzer und latenten
Kinderschlächter, die: "Haltet den Dieb!" rufen, wenn sie Juden des Ritualmords
anklagen. Man erinnert sich der Weise: "Wenn Judenblut vom Messer
spritzt", die als Hakenkreuz in Musik über den SA-Truppen zieht, man
spürt den Traum erhaltenen Irreseins, erhaltener Überkompensierungen
aus der Pubertät in dieser Art Nationalsozialismus.»65

Man kann sich zu Recht fragen, ob die von Bloch beschriebenen
Äusserungen eines abweichenden, abnormen Verhaltens, welche nach
Blochs Meinung einem Rückfall in mittelalterliche Barbarei mitten in
einer hochindustrialisierten, jedoch «ungleichzeitigen» Gesellschaft entsprechen,

nicht in einer anderen Terminologie das wiedergeben, was von
Horkheimer und Adorno als Rückkehr der zerstörerischen, durch den
Zivilisationsprozess verdrängten Triebkräfte analysiert wird. Umso mehr

233



wundert man sich über Blochs Zurückhaltung, ja Feindseligkeit gegenüber

der psychoanalytischen Methode66, die von Adorno, Horkheimer
und Herbert Marcuse in ihrem Recht voll und ganz bestätigt wurde. Wie
nämlich Blochs Analyse des deutschen Faschismus zeigt, ist er - zumindest

auf eine subtile, vorsichtige Weise - auf die Ergebnisse dieser Methode

durchaus angewiesen, um eine Reihe von psycho-soziologischen
Phänomenen zu verstehen, die sich nur von einer auf der Grundlage der
Psychoanalyse arbeitenden Sozialpsychologie her erklären lassen. Hinsichtlich

der «logischen Beschaffenheit der ungleichzeitigen Widersprüche»
unterstreicht Bloch bezeichnenderweise den dialektischen Gegensatz
zwischen einer «inneren» und einer «äusseren» Seite: «Weiter hat jeder
aufrührende Widerspruch, sogar sein Schein, zwei Seiten: eine innere sozusagen,

der etwas nicht passt, eine äussere, worin etwas nicht stimmt.»67
Einmal mehr zieht Bloch die Mittelschicht als Demonstrationsbeispiel

heran:
«Die verelendete Mitte nun, überwiegend nicht von heute,

widerspricht dem Jetzt, das sie immer weiter fallen lässt, innerlich dumpf und
äusserlich mit Resten, die dem Jetzt fremd sind. Das Widersprechende ist
hier also, innerlich oder subjektiv, ein dumpfer, es ist ebenso in der Zeit
selber, äusserlich oder objektiv, ein fremder und übriggebliebener, kurz,
ein ungleichzeitiger Rest. Als bloss dumpfes Nichtwollen des Jetzt ist dies

Widersprechende subjektiv ungleichzeitig, als bestehender Rest früherer
Zeiten in der jetzigen objektiv ungleichzeitig. Das subjektiv Ungleichzeitige,

nachdem es lange bloss verbittert war, erscheint heute als gestaute
Wut. In ruhiger Zeit war sie das Verdrossene oder Besinnliche des
deutschen Kleinbürgers, der sich vom Leben, worin er nicht mitkam, schimpfend

oder innig zurückzog. Subjektiv ungleichzeitig im dürreren Sinn,
aber ein Brennholz in der Wut sind auch die abgefallenen Zweige der
Pflicht, der Bildung, des "Stands" der Mitte in einer Zeit, welche keine
Mitte mehr kennt. Dem entspricht das objektiv Ungleichzeitige als Weiterwirken

älterer, wenn auch noch so durchkreuzter Verhältnisse und Formen

der Produktion sowie älterer Überbauten. Das objektiv Ungleichzeitige

ist das zur Gegenwart Ferne und Fremde; es umgreift also untergehende

Reste wie vor allem unaufgearbeitete Vergangenheit, die kapitalistisch

noch nicht "aufgehoben" ist. Der subjektiv ungleichzeitige Widerspruch

aktiviert diesen objektiv ungleichzeitigen, so dass beide Widersprüche

zusammenkommen, der rebellisch schiefe der gestauten Wut und der
objektiv fremde des übergebliebenen Seins und Bewusstseins.»68

Die Darlegung dieser neuen Dialektik der ungleichzeitigen und
gleichzeitigen Widersprüche gipfelt für Bloch in folgender These: «Das

Kapital gebraucht das ungleichzeitig Konträre, wo nicht Disparate zur
Ablenkung von seinen streng gegenwärtigen Widersprüchen; es gebraucht

234



den Antagonismus einer noch lebenden Vergangenheit als Trennungs-und
Kampfmittel gegen die in den kapitalistischen Antagonismen sich dialektisch

gebärende Zukunft.»6"
Diese recht abstrakten Formulierungen stehen für einen bezeichnenden

Teil der politischen Wirklichkeit der Weimarer Republik, als diese
bereits im Niedergang begriffen war: Mit Unterstützung des Grossbürgertums

und der Grossindustrie gingen die Nazis daran, die utopische Nostalgie

und die romantische Grundstimmung der deutschen Jugend sowie
die allgemeine Unzufriedenheit der Mehrheit der deutschen Bevölkerung
mit dem Monopolkapitalismus für ihre demagogischen und reaktionären
Ziele auszubeuten. (Genau diesen Zielen dienten Phrasen wie die vom
«Goldenen Zeitalter» oder vom «Tausendjährigen Reich»; die Nazi-Propaganda

zögerte keine Sekunde lang, den «Führer» als «Messias» eines

neuen Deutschlands auszugeben, das man aus einem langen Schlaf und
aus tiefer «Demütigung» endlich «erwecken» müsse.) «Der ungleichzeitige
Widerspruch ist derart das Gegenteil eines treibenden, sprengenden, er
steht nicht beim Proletariat als der heute geschichtlich entscheidenden
Klasse, nicht im Kampffeld zwischen Proletariat und Grosskapital als
dem Raum der heutigen Entscheidung.»70 Typisch für diesen «ungleichzeitigen

Widerspruch» ist, dass er sich «nur im Umkreis der kapitalistischen

Antagonismen freigesetzt» hat «und daran fast eine zufällige,
mindestens windschiefe Anderheit»71 ist.

Es handelt sich daher nicht um einen Widerspruch, der den von
Marx und Engels (zum Beispiel im «Anti-Dühring») definierten Gesetzen
der Dialektik gehorcht; insbesondere gilt die Regel vorn Umschlagen der
Quantität in eine neue Qualität in diesem Fall nicht: «Die revolutionäre
Knotenlinie, worin sich der Widerspruch schliesslich an einem einzigen
Punkt verknäuelt und sprunghaft zur revolutionären Lösung drängt,
kann sinngemäss nur an gleichzeitigen Widersprüchen statthaben, die das
wachsende Kind Zukunft oder Anderssein selber sind ,..»72

Mehrschichtige Dialektik statt vulgärmarxistischer Polit-Ökonomie

Mit diesen Bemerkungen will Ernst Bloch vor allem ein kritisches
Korrektiv gegenüber der von der kommunistischen Internationalen in den

dreissiger Jahren vorgelegten politischen Analyse vorlegen. Diese dogmatische,

oberflächliche und falsche Analyse der Situation angesichts der
faschistischen Gefahr ist die deutsche Arbeiterbewegung teuer zu stehen
gekommen. Obwohl Ernst Blochs Kritik zurückhaltend ist (etwa gegenüber
dem rhetorischen Wortfeuer, mit dem die deutschen Kommunisten gegen
die von ihnen als «Sozialfaschismus» gebrandmarkte Politik der Sozialde-

235



mokratischen Partei vorgingen), so wendet sie sich doch mit Nachdruck
gegen eine Reihe von Simplifizierungen in der kommunistischen These,
wonach der Faschismus «den dialektischen Widerspruch der kapitalistischen

Spätentwicklung und damit seinen eignen Untergang» spiegle.
«Vollkommen richtig», kommentiert Ernst Bloch (von dem der folgende
politische Aphorismus stammt: «Was die Kommunistische Partei vor dem

Aufstieg Hillers getan hat, war richtig; nur das, was sie nicht getan hat.
war falsch»73), «doch nicht auch den ungleichzeitigen Inhalt erschöpfend,
der in gestauter Wut und übergebliebenen Bindungen sich entlegen genug
ausdrückt»74.

Allerdings scheint Bloch auch wieder in vollem Einklang mit der
traditionellen Marxschen Theorie zu stehen, wenn er behauptet, dass die Not
des Arbeiters auf der Ebene des gleichzeitigen Widerspruchs der Gegenwart

der wichtigste Faktor sei; die «subjektive Erscheinung» dieses
Widerspruchs sei «nicht gestaute Wut, sondern der klassenbewusste revolutionäre

Prolet», die «objektive Erscheinung» dieses Widerspruchs dagegen
seien «nicht untergehender Rest oder auch unaufgearbeitete Vergangenheit,

sondern verhinderte Zukunft», welche im «Dasein des Proletariers
selbst», im «Missverhältnis zwischen den kapitalistisch entfesselten
Produktivkräften zu den kapitalistischen Produktionsverhältnissen»75 zum
Ausdruck komme. «Aber das hindert freilich nicht, dass der gleichzeitige
Widerspruch zum Teil von demselben Stoff betrieben wird, den auch der
ungleichzeitige im Jetzt vermisst, den er im Vergangenen so schief
sucht.»76 Der ungleichzeitige Widerspruch steht also in einem schiefen
Verhältnis zu den gleichzeitigen Widersprüchen und manifestiert sich nur
an deren Rand bzw. stellt nur ein Randphänomen dieser Widersprüche
dar; denn «die Materie der gleichzeitigen Widersprüche ist ja nicht nur die
der entfesselten Produktivkräfte, sondern ebenso nur die äusserste,
"daher" zum Umschlag treibende Negativität des heutigen Zustands: der
entäusserte Mensch oder Proletarier, die entäusserte Arbeit oder der
Fetisch der Ware, die Haltlosigkeit des Nichts»77. Diese Negativität hat «ihr
dialektisch Positives in sich», und diese Positivität «berührt sich», so
betont Bloch, «mit dem Subversiv-Utopischen "des Menschen", "des
Lebens", dem noch in keiner Zeit Erfüllung wurde»78. Aber, so ergänzt
Bloch, diese utopische Dimension ist nicht ausschliesslich revolutionär
und subversiv, sie ist vielmehr eine Art Gemisch, in dem sich revolutionäre

Bestrebungen mit nostalgischen, romantischen und vergangenheitsbe-
zogenen Bewusstseinsformen verbinden. Noch genauer: «Das Fundament
des ungleichzeitigen Widerspruchs ist das unerfüllte Märchen der guten
alten Zeit, der ungelöste Mythos des dunkeln alten Seins oder der Natur;
hier ist, streckenweise, nicht bloss klassenmässig unvergangene, sondern
auch materiell noch nicht ganz abgegoltene Vergangenheit.»79

236



Deshalb müsste man die traditionelle Marxsche Konzeption der
Dialektik korrigieren und ergänzen, indem man sich einer «mehrschichtigen
Dialektik» zuwendet, deren Spezifikum darin besteht, dass sie sowohl die

gleichzeitigen als auch die ungleichzeitigen Widersprüche in ihrer ganzen
Breite umfasst. «Der subjektiv ungleichzeitige Widerspruch ist gestaute
Wut, der objektiv ungleichzeitige unerledigte Vergangenheit; der subjektiv
gleichzeitige die freie revolutionäre Tat des Proletariats, der objektiv gleichzeitige

die verhinderte, im Jetzt enthaltene Zukunft, die verhinderte
technische Wohltat, die verhinderte neue Gesellschaft, womit die alte in ihren
Produktivkräften schwanger geht.»80

Die heute anstehende Aufgabe besteht für Ernst Bloch daher in der
kritischen und dialektischen Arbeit, um «die zur Abneigung und
Verwandlung fähigen Elemente auch des ungleichzeitigen Widerspruchs
herauszulösen, nämlich die dem Kapitalismus feindlichen, in ihm heimatlosen,

und sie zur Funktion in anderem Zusammenhang umzumontie-
ren»81.

Im Rückblick auf die Niederlage der deutschen Arbeiterbewegung in
den dreissiger Jahren meint Ernst Bloch, dass der grosse Irrtum der
marxistischen Parteien in der Weimarer Republik in ihrer Unfähigkeit bestanden

habe, diese Arbeit zu verwirklichen; diese Unfähigkeit hatte zur Folge,

dass man ein weites, an Möglichkeiten reiches Feld kurzerhand der
nazistischen Propaganda überliess. Indem sich die Weimarer Linke bei
ihrer Propagandaarbeit unter den Massen ausschliesslich auf eine dialektische

Logik der politischen Ökonomie beschränkte und indem sie sich der
von Ernst Bloch entwickelten Argumentation verschloss, nahm sie gegenüber

der nazistischen Demagogie eine rein defensive Haltung ein. Die
damalige Linke litt an einer unheilbaren «Unterernährung der
sozialistischen Phantasie», so dass sie nicht imstande war, den fälligen «"Dreibund"

des Proletariats mit den verelendeten Bauern und dem verelendeten

Mittelstand, unter proletarischer Hegemonie» zu realisieren; dies führte

unweigerlich zum Scheitern, denn der politische Gegner wusste das Un-
genügen und die Schwächen dieser Strategie der Linken nur allzu gut
auszunützen.

Der mechanistischen Dialektik-Konzeption des Vulgär-Marxismus
stellt Ernst Bloch eine «mehrschichtige», «mehrzeitliche und mehrräumige
Dialektik», ja eine Dialektik der «Polyrhythmik»82 entgegen. Damit will
er nicht nur die Grundbegriffe einer marxistischen Praxis-Philosophie den

Bedingungen einer modernen Gesellschaft anpassen, sondern er will auch
ein neues, verbessertes kritisches Instrumentarium zur kritischen, dialektischen

Erfassung der Gesamtheit der Widersprüche der modernen Gesellschaft

erarbeiten. Es geht also um eine kritische, «mehrstimmige Dialektik»,

deren Funktion es ist, die Probleme und Widersprüche der Gesell-

237



schaft besser zu erfassen (wobei die Scheuklappen des Vulgär-Marxismus
abgestreift werden), Probleme von komplexer Eigenart, «die noch nicht
"durch den Gang der ökonomischen Entwicklung überholt sind"»83. Für
Ernst Bloch bedeutet dies notwendigerweise eine Revision der traditionellen

marxistischen Methodologie in ihrer Anwendung auf das Verhältnis
von «Basis» und «Überbau».

Zusammenfassung

Zusammenfassend wäre zu unterstreichen, dass Blochs Apologie von
Moses Hess' grossartiger Synthese des jüdischen Messianismus mit der
säkularisierten Heilserwartung der entstehenden Arbeiterbewegung und die
gleichzeitig damit verbundene - im Namen eines ethischen Universalismus
und Internationalismus formulierte - kritische Abgrenzung des Autors
des «Prinzips Hoffnung» vom politischen Programm des Zionismus und
von allen nationalistischen politischen Realutopien - und somit auch von
der eines unabhängigen, in festen und sicheren Grenzen definierten
jüdischen Nationalstaats - konstitutiv sind für eine besondere Form des
jüdischen Bewusstseins der Modernität, die sowohl Martin Bubers wie Ernst
Blochs wie auch Gustav Landauers Denkhorizont entscheidend geprägt
hat, wo zentrale Motive des utopischen Sozialismus sich verschränken mit
ethischem Universalismus und Internationalismus und mit dem Festhalten

am ethischen Rigorismus der jüdischen Tradition.

Ob - trotz aller Klarheit bei der Analyse der sozialpsychologischen
Ursachen des modernen Antisemitismus und Faschismus - Ernst Blochs
Studie vorbehaltlos allen relevanten Aspekten des Problems, vor allem
hinsichtlich des verbrieften Existenzrechts des Staates Israel, gerecht wird,
bleibt freilich dahingestellt. Und dass Ernst Bloch in seinem kategorischen
Urteil über das politische Programm des Zionismus und über die zionistische

Siedlungspolitik im ehemaligen britischen Mandatsgebiet Palästina
im Zeitraum von 1936 bis 1956 nicht immer ganz unbeeinflusst von der
antizionistischen Propaganda des Stalinismus geblieben ist (mit dem
Bloch erst 1956 definitiv brach), ist ein Tatbestand, der im Kontext dieser

Betrachtungen nicht leichtfertig bagatellisiert oder verschleiert werden
sollte, wenngleich Blochs Kritik am Vulgärmarxismus seit Mitte der dreis-
siger Jahre eine eindeutige Spitze gegen die Verflachungen, Entstellungen
und unmenschlichen Dogmatisierungen des Stalinismus beinhaltete.

238



ANMERKUNGEN

1. Vgl. M. Mendelssohn, Jerusalem oder über religiöse Macht und Judentum, in: ders.,
Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe. Bd. 8. bearbeitet von A. Altmann, Stuttgart

1983, S. 99-204. (Zu Mendelssohn und S.R. Hirsch vgl. auch M.R. Hayoun,
Von Moses Mendelssohn zu Moritz Goldstein, in: Judaica 44 [1988], S. 160-176, bes.
S. 161-170.)

2. Vgl. M. Hess, Rom und Jerusalem: Die letzte Nationalitätenfrage, Leipzig '1862,
21899; Tel Aviv 31939.

3. Vgl. H. Cohen, Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, Berlin 1918.

4. Vgl. H. Cohen, System der Philosophie, Bd. I: Logik der reinen Erkenntnis, Berlin
1902; Bd. II: Ethik des reinen Willens, Berlin 1904; Bd. III: Ästhetik des reinen
Gefühls, Berlin 1912.

5. Vgl. H. Cohen, System, Bd. I (s.o. Anm. 4).
6. Vgl. H. Cohen, ebd.

7. Vgl. H. Cohen, ebd.

8. Vgl. E. Bloch, Kritische Erläuterungen über Rickert und das Problem der modernen
Erkenntnistheorie [= Inauguraldissertation der Universität Würzburg, 1908],
Ludwigshafen 1909.

9. Vgl. E. Bloch, Über die Kraft und ihr Wesen (1902), in: ders.. Philosophische Aufsätze

zur objektiven Phantasie Gesammelte Werke, Bd. 10), Frankfurt a.M. 1969,
S. 3.

10. Vgl. H. Cohen, Jüdische Schriften (Vorwort: Franz Rosenzweig), Berlin 1924; H.
Cohen, Religion (s.o. Anm. 3).

11. Vgl. H. Cohen, Deutschtum und Judentum, 1915 (Broschüre).
12. Vgl. E. Blochs Artikel: Schadet oder hilft Deutschland eine Niederlage seiner Mili¬

tärs? (1917), in: ders.. Kein 1917 ohne 1789. Frühe politische Aufsätze, hrsg. von
Martin Korol, Frankfurt a.M. 1985. (Der Band enthält die vollständige Sammlung
der von Bloch während seines Schweizer Exils für die Berner «Freie Zeitung» ver-
fassten Artikel.).

13. Vgl. E. Blochs Bemerkungen zur Komplexität seines Verhältnisses zu G. Simmel, in:
Tagträume vom aufrechten Gang (Sechs Interviews mit E. Bloch), hrsg. von A.
Münster, Frankfurt a.M. 1977, S. 35f.

14. Zu den philosophischen und persönlichen Beziehungen zwischen E. Bloch, W.
Benjamin und G. Scholem vgl. meine Untersuchung: E. Bloch et W. Benjamin: Eléments
d'analyse d'une amitié difficile, in: L'homme et la société n° 69-70, Paris: Anthropos
1983, S. 55-77.

15. Vgl. E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt a.M. 1959 Gesamtausgabe, Bd.
5), hier der Abschnitt «Altneuland, Programm des Zionismus», S. 698ff.

16. Vgl. E. Bloch, ebd., S. 700f.

17. Ebd., S. 702.

18. Ebd., S. 702 und 703.

19. Ebd., S. 703.

20. Vgl. ebd., S. 701.

21. Ebd., S. 700.

22. Ebd., S. 702.

239



23. Vgl. M. Hess, Rom und Jerusalem (s.o. Anm. 2), S. 159; E. Bloch, Geist der Utopie
Gesamtausgabe, Bd. 3), Frankfurt a.M. 1964 (bearbeitete Neuauflage der 2.

Fassung von 1923), S. 346. (Das Hess-Zitat findet sich auch im «Prinzip Hoffnung»,
[s.o. Anm. 15], S. 702.)

24. Vgl. M. Hess, Die europäische Triarchie, Leipzig 1841; in: ders.. Philosophische und
sozialistische Schriften (1837-1850), hrsg. von A. Cornu und W. Mönke, Berlin
(DDR): Akademie-Verlag 1961, S. 75-166. (Bezeichnend für die Zensurpraxis der
DDR-Behörden ist der beklagenswerte Umstand, dass in der offiziellen Ostberliner
Ausgabe der Gesammelten Schriften von Moses Hess das Hauptwerk «Rom und
Jerusalem» [1862] fehlt und offensichtlich aus antisemitischen Motiven nicht
aufgenommen wurde.) Vgl. dazu auch Gérard Bensussan, Moses Hess: La philosophie, le

socialisme (1836-1845), Paris: P.U.F. 1985, S. 52-71.
25. Vgl. E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung (s.o. Anm. 15), S. 288-324 Kap. 19: «Welt¬

veränderung oder die Elf Thesen von Marx über Feuerbach»).
26. Vgl. M. Hess, Philosophie derTat (1843), in: ders.. Philosophische und sozialistische

Schriften (s.o. Anm. 24), S. 210-226; vgl. auch die ausgezeichnete Analyse von Hess'
politischer Philosophie durch G. Bensussan (s.o. Anm. 24).

27. Bloch, Das Prinzip Hoffnung (s.o. Anm. 15), S. 702.

28. Ebd., S. 703.
29. Ebd.
30. Ebd., S. 703f.
31. Ebd., S. 705.

32. Ebd.
33. Ebd., S. 707.
34. Ebd.
35. Ebd.
36. Vgl. M. Buber, Israel und Palästina, Zürich 1950.

37. Vgl. ebd.
38. Bloch, Das Prinzip Hoffnung (s.o. Anm. 15), S. 708.
39. Ebd., S. 709.
40. Ebd.
4L Ebd.
42. Ebd.
43. Vgl. E. Bloch, Thomas Münzer als Theologe der Revolution Gesamtausgabe,

Bd. 2), Frankfurt a.M. 1969.

44. Bloch, Das Prinzip Hoffnung (s.o. Anm. 15), S. 709.

45. M. Horkheimer / Th.W. Adorno, Dialektik der Aufklärung, Frankfurt a.M. 1969,
bes. das Kapitel «Elemente des Antisemitismus. Grenzen der Aufklärung», S. 177-
217. Im Mittelpunkt von Horkheimers und Adornos Faschismus-/Antisemitismus-
Analyse steht die Theorie von der Entstehung des Judenhasses als Folge einer
kollektiven paranoiden Projektion, in der der Kastrationswunsch umschlägt in blinden
Zerstörungswahn (vgl. Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 196ff.).
Ernst Bloch war bezüglich dieses psychoanalytischen Erklärungsansatzes skeptisch.

46. Vgl. Bloch, Das Prinzip Hoffnung (s.o. Anm. 15), S. 710.

47. Ebd.
48. Ebd., S. 71 Of.

49. Hannah Arendt, Antisemitismus, in: dies., Elemente und Ursprünge totaler Herr¬
schaft (Serie Piper, Bd. 645), München 1986, S. 15-206.

50. Horkheimer / Adorno, Dialektik (s.o. Anm. 45), S. 211.
51. Ebd., S. 212.

240



51a. Ebd.. S. 200.
52. E. Bloch. Erbschaft dieser Zeit Gesamtausgabe, Bd. 4), Frankfurt a.M. 1962; Zi¬

tat: S. 113.
53. G. Lukâcs, Die Zerstörung der Vernunft. Berlin 1955.
54. Bloch, Erbschaft (s.o. Anm. 52), S. 113.

55. S. Kracaucr, Die Angestellten. Berlin 1929.
56. Bloch. Erbschaft (s.o. Anm. 52). S. 114.

57. Siehe oben Anm. 12.

58. Bloch. Erbschaft (s.o. Anm. 52). S. 114.

59. Ebd.
60. Ebd.. S. 114f.
61. Vgl. Anm. 45.
62. Bloch, Erbschaft (s.o. Anm. 52), S. 115.

63. Vgl. Horkheimer / Adorno, Dialektik (s.o. Anm. 45). Hier sei nur der folgende Satz
zitiert (S. 190): «Die Gesellschaft setzt die drohende Natur fort als den dauernden,
organisierten Zwang, der. in den Individuen als konsequente Selbsterhaltung sich

reproduzierend, auf die Natur zurückschlägt als gesellschaftliche Herrschaft über
die Natur.»

64. Bloch, Erbschaft (s.o. Anm. 52), S. 115.

65. Ebd.
66. Dennoch ist Blochs Kritik an der Freudschen Psychoanalyse sehr nuanciert: vgl.

Bloch, Das Prinzip Hoffnung (s.o. Anm. 15), S. 56ff.. bes. S. 59-62, S. 86-98.
67. Bloch, Erbschaft (s.o. Anm. 52), S. 116.
68. Ebd., S. 1 16f.
69. Ebd.. S. 118.

70. Ebd.
71. Ebd.
72. Ebd., S. 118f.
73. Vgl. Tagträume (s.o. Anm. 13), S. 64.
74. Bloch, Erbschaft (s.o. Anm. 52), S. 119.

75. Ebd.
76. Ebd.. S. 120.

77. Ebd.
78. Ebd., S. 121.

79. Ebd., S. 122.

80. Ebd.
81. Ebd., S. 123.

82. Ebd., S. 122 und 124.

83. Ebd., S. 126.

241


	Ernst Bloch - oder : das philosophisch-politische Erbe von Moses Hess als Korrektiv zum politischen Programm des Zionismus

