
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 45 (1989)

Artikel: Rav Kuk : Pluralismus und Toleranz aus einer jüdisch-orthodoxen
Perspektive

Autor: Ish-Shalom, Benjamin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961553

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rav Kuk: Pluralismus und Toleranz
aus einer jüdisch-orthodoxen Perspektive

von Benjamin Ish-Shalom

Einleitung

Die Idee der Toleranz verbreitete sich in der zweiten Hälfte des 18.

Jahrhunderts mit dem Vordringen der Aufklärung. Der Begriff der Toleranz

wurde zu einem der Schlüsselbegriffe der modernen westlichen
Gesellschaft und ist aus der modernen Demokratie nicht wegzudenken.
Allerdings zielt der Begriff gegen den religiösen Dogmatismus, und so
gehört die Idee der Toleranz zu der sich säkularisierenden, sich vom Erbe
religiöser Bevormundung emanzipierenden Gesellschaft Europas des

ausgehenden 18. Jahrhunderts.
In der Tat ist der Begriff keineswegs selbstverständlich in einer

religiösen Weltanschauung oder Tradition. Ganz im Gegenteil: Die Idee der
Toleranz scheint gerade in der religiösen Weltanschauung genau in dem
Masse problematisch zu sein, wie sie ihren Gegnern Stoff für die Behauptung

liefert, dass sie selbst der Ursprung aller Intoleranz ist. Diese These
ist weitverbreitet in der Aufklärungsliteratur; ein Verweis auf Voltaire
und seine Nachfolger mag hier genügen. Von einer ausgewogenen
soziologisch-anthropologischen Perspektive aus lässt sich freilich nachweisen,
dass der Begriff sich nicht nur auf das religiöse Problemfeld bezieht,
sondern erst im weiteren gesellschaftlich-psychologischen Rahmen seine

volle Bedeutung erhält. Er gehört also zur kulturellen Struktur im ganzen,
wobei das religiöse Moment in seinen vielfältigen theologisch-ideologischen

Schattierungen nur einen Aspekt dieser inneren gesellschaftlichen
Dynamik reflektiert1. Allerdings lässt sich die Behauptung, Religion sei

identisch mit Intoleranz, nicht so ohne weiteres widerlegen, denn gerade
der monotheistische Glaube fusst auf der Offenbarung der einen absoluten

Wahrheit. Aus der Tatsache, dass Glaube um die Wahrheit - besser:

um die letzte und einzige Wahrheit - ringt, lässt sich fast notwendig
schliessen, dass ein solcher Glaube eine pluralistische Anschauung kaum
akzeptieren kann und deshalb der Toleranz wohl keinen hohen Rang
einräumen wird2.

Doch finden sich schon in der Bibel und in der Literatur der Weisen

Dr. Benjamin Ish-Shalom ist Dozent für Jüdische Philosophie an der Hebräischen
Universität in Jerusalem. Seine Adresse: Minzberg Street 9, IL-96429 Jerusalem, Israel.

169



Ansätze zu toleranter Haltung, die sich auf die Auffassung des Menschen
als «Bild Gottes» und den Bund Gottes mit Noach berufen.

Zumindest in der westlichen Welt entstand die Idee der Toleranz
jedenfalls nicht aus der religiösen Weltanschauung. Der Rationalismus
des 18. Jahrhunderts gewann die Idee nicht durch ein tieferes Verständnis
des religiösen Wesens, sondern im Zusammenhang mit der Kritik aller
besonderen Formen von Religion, indem er nämlich deren gemeinsame
rationale und natürliche Grundlage aufzudecken versuchte3. Die «natürliche

Religion» und die «moralisch-aufgeklärte Religion» verpflichteten zur
Toleranz, die die Anmassung der historischen Religionen ablehnt und
sowohl die spezifischen Werte wie auch die besonderen Formen der
Religionen als unerheblich übergeht. Der Skeptizismus der Epoche betonte
nur noch mehr die Bedeutung der Toleranz, da - wenn schon die Wahrheit

sich unserem Zugriff entzieht - keiner Weltanschauung der Vorrang
zukommt.

Es bedarf keiner weiteren Erläuterung, dass diese Form von Toleranz
für den traditionellen Theologen kaum akzeptabel erscheint, und es ist
kein Zufall, dass die katholische Kirche des 19. Jahrhunderts sich den
Ideen von Liberalismus und Toleranz entschieden widersetzte, denn sie

bedeuteten Indifferenz und Gleichgültigkeit gegenüber den religiösen
Werten.

Nach schweren und erbitterten Kämpfen im 16. und 17. Jahrhundert
war Moses Mendelssohn der erste, der die Idee der religiösen Toleranz als

selbstverständlich akzeptierte4. Doch zur gleichen Zeit zeichnete sich im
orthodoxen Judentum eine entgegengesetzte Tendenz ab: Aus Angst vor
dem Verlust der traditionellen Lebensformen und vor der Bedrohung der
religiösen Wahrheit durch die europäische Kultur der Aufklärung ver-
schloss es sich vor solchen Idealen.

Die grossen jüdischen Theologen der Moderne - H. Cohen, M. Buber
und F. Rosenzweig -, die in der westlichen Welt als die Vertreter
jüdischreligiöser Anschauung berühmt waren, hatten kaum Einfluss auf die
jüdisch-religiöse Öffentlichkeit, sei es, dass sie sich wie Buber vom religiösen
Gesetz loslösten, oder sei es, dass sie sich der zionistischen Idee widersetzten,

wie Cohen und Rosenzweig, die sich so von der Hauptströmung der
jüdischen Geschichte ausschlössen.

In diesem Zusammenhang der Stellung der Orthodoxie zu Toleranz
und Pluralismus wenden wir uns jetzt der Anschauung des orthodoxen
Theologen und Mystikers Rabbiner Abraham Isaak Kuk (1865-1935) zu,
der zweifelsohne zu den originellsten Denkern der jüdischen Moderne
zählt.

Er war der erste Oberrabbiner in Palästina, ein Mystiker mit
bemerkenswerter dichterischer Begabung, ein grosser Gesetzesgelehrter und

170



nicht zuletzt eine charismatische Persönlichkeit. Er gehörte zu den grossen
Förderern der zionistischen Bewegung und der jüdischen Ansiedlung in
Palästina, weswegen er einerseits gerade von den unterschiedlichen religiösen

und orthodoxen Lagern heftig angegriffen, anderseits von den nationalen

(also zionistischen) Kreisen religiöser und nichtreligiöser Prägung
bewundert und verehrt wurde. Dies lässt sich nur durch den dialektischen
Charakter seiner Lehre erklären, die den Vertretern unterschiedlicher
theologischer Herkunft als Grundlage dient. Wenn die katholische Kirche
Toleranz und Liberalismus als indifferente Haltungen verwarf, so finden
wir bei Rav (Rabbiner) Kuk trotz seiner eindeutigen Orthodoxie gerade
eine Offenheit und Toleranz sondergleichen. Trotzdem ist seine Auffassung

der Toleranz keineswegs als indifferente Haltung zu bezeichnen.
Ganz im Gegenteil: Er litt unter der Säkularisierung der jüdischen
Einwanderer und äusserte schriftlich und mündlich Enttäuschung darüber,
dass er mitansehen musste, wie zahlreiche Juden die Gesetze der Tora
missachteten. Ebenso engagierte er sich ganz entschieden in aktuellen
öffentlichen Fragen und liess seine Stimme immer wieder verlauten5. Kuk
war keineswegs ein Mann der Kompromisse. Indessen war seine
prinzipiell-theoretische Haltung durchaus vom Geiste des Pluralismus und der
Toleranz geprägt, eine Haltung, die nicht in der liberalen Weltanschauung,

sondern in einem tiefgehenden religiösen Verständnis der Wirklichkeit

verankert war6.
Der Widerspruch zwischen den radikalen Äusserungen zu aktuellen

Fragen, wenn sie auch gemässigt und mit Sympathie für den Gegner
vorgetragen wurden, und der grundsätzlich pluralistischen und toleranten
Anschauung, wie Rav Kuk sie in seinen theoretischen Schriften vortrug,
ist durchaus nicht ohne seinesgleichen. Deshalb müssen im Zusammenhang

mit der Toleranz deren verschiedene Formen, die theoretische und
die praktische Toleranz, berücksichtigt werden. Mit anderen Worten:
Eine Haltung respektiert die Anschauungen anderer und hält sie für legitim,

obgleich sie diese in gewissen Situationen bekämpft. Demgegenüber
steht jene Haltung, die aus Indifferenz oder praktischen Erwägungen
anderen Meinungen bzw. Lebensformen tolerant begegnet, ihnen jedoch
damit noch keine Legitimation zuerkennt.

Ferner muss eine Unterscheidung zwischen Toleranz nach innen und
Toleranz nach aussen getroffen werden, so dass für die andern der Spruch
gilt: «Ein jedes Volk richte sich nach seinem eigenen Gott», während
zugleich intern schärfste Bestimmungen aufrechterhalten werden, wonach
der Jude durchaus nicht tun und denken kann, wie es ihm gefällt.

Man kann ferner eine Unterscheidung treffen zwischen begrenzter
Legitimierung und Wertschätzung und der Achtung der inneren Authentizität

im Erleben des anderen.

171



Angesichts dieser Unterscheidungen scheint sich die Frage zu stellen,
ob sich solche teilweise toleranten Versionen und Formen überhaupt noch
der Toleranz zuordnen lassen und wie es um die praktische Bedeutung der
theoretischen Toleranz bestellt ist. Gegen Ende meiner Ausführungen
werde ich auf diese Frage eingehen. Zunächst allerdings folgt eine
Darstellung der theoretisch-metaphysischen Grundlagen, welche die Einstellung

Rav Kuks im wesentlichen bestimmen.

Metaphysische Grundlagen

Die tolerante Weltanschauung von Rav Kuk beruht auf zwei
unmittelbaren Intuitionen, deren Ausformulierungen sich im Grunde auf eine
einzige Intuition zurückführen lassen. Die eine Intuition lässt sich mit den
Worten des Quintus Aurelius Symmachus, einem der grossen römischen
Redner des 4. nachchristlichen Jahrhunderts, ausdrücken: 'Uno itinere
non potest pervenire ad tarn grande secretum' - Das Geheimnis ist zu
gross, als dass es sich nur auf einem Wege erlangen liesse. Rav Kuk
glaubte, dass die Wahrheit zu umfassend und facettenreich sei, um in
einer bestimmten Theorie zusammengefasst zu werden7. Die zweite Intuition

bezieht sich auf seine Auffassung der Offenbarung, deren Grundlagen

kabbalistisch-neoplatonistischer Natur sind und in deren Formulierungen

eine Tendenz zur Vergeistigung des Offenbarungsbegriffes deutlich

spürbar ist, wie sie die Philosophie des 19. Jahrhunderts vorantrieb.
Dieser intuitiven Ansicht zufolge muss die Realität in allen ihren Dimensionen

- und hier vor allem in der Geschichte der menschlichen Kultur -
als eine Art Offenbarung gedeutet werden, als eine Manifestation des

Göttlichen, während umgekehrt die göttliche Unendlichkeit sich in einer
unendlichen Mannigfaltigkeit von Gestalten und Individuationen offenbart.

Diese beiden Intuitionen prägen die Anschauung Rav Kuks im
theoretischen Bereich, seine Haltung gegenüber anderen philosophischen
Systemen, gegenüber der Religiositätslosigkeit der jüdischen Einwanderer
der zweiten Alijah (Einwanderung), der profanen Kultur sowie gegenüber
den anderen Religionen.

Die Annahme, dass sich die Wirklichkeit der Beschreibung und
Darlegung durch eine einzige Weltanschauung entzieht, dass also keine
Theorie das Unendliche umfassen, sondern jeweils nur einen Aspekt
desselben beleuchten kann, diese Annahme lässt bei Rav Kuk keine dogmatische

Metaphysik aufkommen.
Der Rabbiner bezieht gegenüber den metaphysischen Systemen einen

172



relativistischen Standpunkt und spricht ihnen allen nur einen annähernden

Wahrheitsgehalt zu, wobei er dies übrigens auch für seine eigene
Metaphysik gelten lässt. Aufgrund dieser Auffassung weigert sich Rav
Kuk, auf den Beitrag der einzelnen philosophischen Systeme zum vollen
Verständnis der Wirklichkeit zu verzichten. Allerdings hindert diese

Bereitschaft, in jedem System den Kern der Wahrheit zu erblicken, Rav Kuk
nicht, den Absolutheitsanspruch eines bestimmten Systems zu kritisieren.
Ein Beispiel dafür bietet Rav Kuks Polemik gegen Schopenhauer in bezug
auf das Wesen des Willens und dessen Stellung als Fundament der Realität,

wobei Rav Kuk den Willen schliesslich als 'blinden Willen' annimmt -
oder mit seinen eigenen Worten: «In seinem Ursprung steht der Wille
allein und selbständig und ohne jegliches positive Attribut.»8 Allerdings
lehnt Kuk den Totalitätsanspruch dieser Metaphysik ab: «Schopenhauers
Anschauung des Willens ist in sich durchaus der Sache entsprechend, nur
dass sie den Willen nicht als nur einen Aspekt der Wirklichkeit begreift,
sondern ihn als die ganze Wirklichkeit und den Ursprung aller Wirklichkeit

auffasst.»9
Nach dem gleichen Kriterium verfährt der Rabbiner auch bei seiner

Kritik der Systeme von Spinoza und Bergson, deren beider Auffassungen
er gelten lässt, so sehr sie sich auch voneinander unterscheiden. Er sieht
sowohl in der statischen Anschauung Spinozas als auch in der dynamischen

Konzeption Bergsons verschiedene Aspekte der Realität, spricht
aber auch hier dem Totalitätsanspruch die Berechtigung ab10.

Die apriorische Ungewissheit, die die metaphysische Theorie von
Rav Kuk kennzeichnet, ist ebenfalls nur ein Aspekt der Sache. Da nämlich

jede Anschauung und Idee eine Weise der Offenbarung ist, verwandeln

sich Skeptizismus und Relativismus in die eine Gewissheit, dass jede
Idee ihre Berechtigung hat, sofern sie sich ihrer eigenen Begrenztheit im
Universum der Anschauungen bewusst bleibt.

Der Mystiker Kuk erkennt also in der gesamten Kultur und in ihren
vielfältigen Ausdrucksformen Selbstoffenbarungen des Heiligen, oder
genauer: Offenbarungen des göttlichen Willens. Seiner Konzeption zufolge
sind alle Gedankensysteme, Ideengebäude, ethischen Konstruktionen,
Gesetze, Wissenschaften, Kunstwerke und menschlichen Bestrebungen
Offenbarungen des göttlichen Willens11. Zwar gibt es hier Abstufungen
der Intensität und der Qualität, die aber nicht wesentlich sind, wie noch
zu zeigen sein wird. Ausdrücklich werden in Kuks Werk eine ganze Reihe
solcher Phänomene und kultureller Schöpfungen als Offenbarungen des

Heiligen aufgezählt, einschliesslich der Staatsbildung mit ihren Institutionen

und Gesetzesordnungen. Rav Kuk unterscheidet allerdings zwischen
den in 'heiliger Hinsicht' weniger entscheidenden Kulturerscheinungen
und einem Bereich, der sich formal dem Bereich der Mizwot (der religiö-

173



sen Gebote) zurechnen lässt, also dem Bereich des durch den Glauben
diktierten Handelns, welches expliziter Ausdruck des göttlichen Willens
ist. In den individuellen Ausprägungen der Kultur erscheint das Heilige,
das somit potentiell auch die allgemeine Kultur bestimmt12.

Diese Anschauung ergibt sich fast notgedrungen aus dem strengen
Monismus Kuks, ermöglicht aber zugleich eine Einschränkung der pan-
theistisch-akosmischen Auffassung der Wirklichkeit, da die gesamte
Schöpfung als Offenbarung erscheint, ein Begriff, der die Differenzierung
zwischen Gottheit und Welt erlaubt. Die Offenbarungssphäre ist die
Widerspiegelung des Göttlichen im Realen, das damit zum Saal des Heiligen

wird. Die Schöpfung, also die Natur in ihrer Schönheit und Erhabenheit,

aber auch der Mensch als Vernunftwesen und als empfindende Seele

sind der Weg, der zur Gottheit führt13.
Da die ganze Schöpfung gleichsam Offenbarung ist, wird es verständlich,

dass die Anschauungen aller Denker und die Werke aller schöpferisch

Wirkenden Offenbarungen des Göttlichen sind, wobei die
Offenbarungssphäre alles Geschaffene immer noch weit umspannt, denn die
«möglichen Auffassungen des heiligen Inhalts sind die erhabenen Gedichte,

in denen sich die Wahrheit offenbart»14. Das erweist sich aus der
unendlichen Natur der Gottheit.

Es ist von grosser Bedeutung, dass Rav Kuk, da er die Offenbarung
als eine Erscheinung des göttlich-kosmischen Willens-begreift, diesen Willen

als freien Willen und als Verstand bzw. Notwendigkeit versteht15. Die
Wirklichkeit ist in ihrer Vielfalt Abbild des Willens, der in sich
widersprüchlichen Wesens ist. Der Wille erscheint als die Essenz des Lebens
und Substrat alles Existierenden, dessen allgemeine Tendenz durch gesetz-
mässige Notwendigkeit geprägt ist, während seine individuellen Äusserungen

durch vollkommene Freiheit gekennzeichnet sind16.
Dieser zwiefältige Wille, dessen Aspekte sich widersprechen,

erscheint nicht nur im Kosmos, sondern auch in der menschlichen Seele; er
manifestiert sich sowohl in jedem Individuum als auch im gesellschaftlichkulturellen,

ökonomischen und politischen Gefüge17. Der menschliche
Wille wird als Wunder dargestellt; er lässt sich nur als «Funke des

grossen Willens»18 verstehen.
Das menschliche Leben ist somit gleichsam eine Bezeugung zweier

kosmischer Prinzipien in ihrer gegenseitigen dialektischen Beziehung.
Rabbiner Kuk gibt ausdrücklich zu verstehen, dass menschlicher
Verstand und Wille ebenso wie alles andere Seiende «Funken des einen
Ursprungs sind, aus dem alles herkommt»19, und dass zwischen menschlichem

und göttlichem Willen ein gegenseitiges Abhängigkeitsverhältnis
besteht20. Auf der einen Seite werden alle Äusserungen des menschlichen
Geistes, «jede schöne Ordnung des Lebens, jede Erschliessung des ästheti-

174



sehen Sinns im Menschen» wie auch «alle Ansichten, Ideen, Wünsche und
Fantasien», sofern sie dem höchsten Willen entsprechen, «weit mehr von
diesen immerwährenden Einflüssen als von praktischen Werten»21 des

Menschen bedingt. Aber auf der andern Seite sind diese Äusserungen
Wege und Mittel, die «den Zugang bahnen zum Aufleuchten der obersten
Lichter aus der höchsten geistigen Fülle, die sich unaufhörlich verströmt
und deren Wirken jedes aufnahmebereite Gebiet erfassen möchte»22.
Aber auch hier gibt es viele Abstufungen. Die ethische Einstellung steht
über dem ästhetischen Sinn oder den schönen Lebensordnungen, wenn es

um die Wege der heiligen Offenbarung geht, und auch diese werden
verschieden bewertet: «die praktischen religiösen Gebote (Mizwot), über
ihnen die Tora, und über allem der innerste Kern der Tora und die
höchsten Einswerdungen in ihrer Reinheit, nach Vollendung aller
Wegvorbereitungen»23. Vom Standpunkt des menschlichen Bewusstseins aus
erscheinen in dieser Auffassung zwei menschliche Grundhaltungen. Der
eine Aspekt bezeichnet die passive Haltung: der Geist des Menschen als

Erscheinung des höchsten Geistes, und der zweite Aspekt bezieht sich auf
den aktiven Geist, den schöpferischen Menschen, der die Wirklichkeit
gestaltet und die Bedingungen für die Offenbarung des umfassenden Willens

schaffen soll.

Von hier aus ist es nur noch ein kleiner Schritt bis zur Behauptung
Rav Kuks, dass «alle aufrichtigen Meinungen der Menge dem einen inneren

Erleuchtungsquell der höchsten Weisheit entspringen»24. Diese
Ansicht überrascht keineswegs im Zusammenhang mit einer Weltanschauung,

die alles Seiende gleichsam als Offenbarung begreift. Das Interessante
ist hier die Betonung der besonderen Stellung der Menge. Der Rabbiner

erkennt in den niedrigeren Stufen des Seins ein höheres Mass an
Authentizität, Eirsprungsnähe und Wesentlichkeit25. Diese Auffassung
wendet Rav Kuk auch auf die kulturellen Schöpfungen des Menschen an:
«Nach dem Mass der Aufrichtigkeit der Menge sind auch Meinungen und
Neigungen der Menge tiefer in der erhellenden Weisheit verwurzelt, und
so kann man mehr von ihnen lernen.»26 Je naiver das Bewusstsein des

einfachen Menschen ist und je weniger es durch Intellektuelle beeinflusst
wurde, desto näher steht es der echten Offenbarung. Obzwar der Rabbiner

erkannt hatte, dass die Ansichten der «Menschen von Herzenseinfalt»,

die sich mit der Tora beschäftigen, auch aus dem heiligen Urgrund
kommen27, ging er noch weiter, indem er die Geltung der einfachen
Menschen bedeutsam hervorhob. Je unverbildeter das Bewusstsein, desto
«natürlicher, schöpfungsnaher und gesünder» ist es. Rav Kuk lehnt die

Haltung der aristokratischen Intelligenz ab, die sich von der Menge
distanziert, um sich ungestört kontemplativen Dingen widmen zu können.
Die ungebildete Menge, noch nicht von Kultur-Spekulation «verdorben»,

175



ist mit «natürlichen Sinneswahrnehmungen» und mit «natürlicher
Erkenntnis» ausgestattet. Die Intelligenz hingegen verfügt über die Kunst
der Definition, der begrifflichen Formulierung, die ihr die Auseinandersetzung

mit fremden, gegensätzlichen Auffassungen sowie mit ideellen
Problemen ermöglicht. Daher müssen Intelligenz und Volk einander
ernstnehmen, sich aufeinander einstellen und so einander gegenseitig
bereichern28.

Gerade die Schlichtheit, die mangelnde Raffinesse und Kulturferne
gewähren die unverfälschte Konzeption der Offenbarung. Das Gefühl
steht über dem Verstand29, der Instinkt über der kultivierten
Erfahrung30. Dies verbürgt wohl die Authentizität der Offenbarung, aber
gleichzeitig hegt hier auch unmittelbar die Gefahr absoluter Anarchie.
Deshalb finden wir bei Rav Kuk ständig einschränkende Äusserungen,
die dem menschlichen Tun - sowohl im Möglichen wie auch im Erlaubten

- eine deutliche Grenze setzen: «Solange man sich mit Tora und Weisheit,
Wohlfahrt und der Bewohnbarmachung der Welt, mit Menschenliebe und
gegenseitiger Achtung beschäftigt, besteht kein Grund, sich vor dem
Ausbruch der Fantasien zu fürchten.»31 Diese Einschränkung ist nicht etwa
ein Fremdelement, das Rav Kuk seinem System sozusagen aufgezwungen
hätte. Der Hinweis auf die auch echten Offenbarungen innewohnenden
Gefahren ist in Rav Kuks Anschauung ebenso verankert wie andererseits

seine Bestimmung von Mizwot (Geboten) und Menschlichkeit als
ideale Medien zur Bezeugung des Göttlichen32.

Paradoxerweise verbinden sich radikale und durchaus restaurative
Elemente in der Offenbarungskonzeption von Rav Kuk. Ein wesentlicher
Aspekt ist hier die Bejahung der unmittelbaren Volksansichten als
Ausdruck der Kündung sowie eine unerschrockene Haltung, die auch scheinbar

Fremdes und Gegensätzliches in den Offenbarungsbereich einbezieht:
«Die grossen Seelen» wie auch die «Aufrechten» können das Lebenslicht
der universalen Heiligkeit in den «profanen Wissenschaften, in fremden
und sonderbaren Dingen, im anderen und unheiligen Glauben»33 finden.
Dabei verzichtet Rav Kuk gänzlich auf eine revolutionäre Erfahrungstheorie,

vielmehr verleiht er diesen nicht-heiligen Erfahrungen der Wahrheit

nur im nachhinein eine Berechtigung.

Die Haltung gegenüber den säkularen Juden

Nach den bisherigen Ausführungen dürfte die Haltung Rav Kuks
gegenüber den Anschauungen anderer Religionsrichtungen und Philosophien

begreiflich sein. Seine relativistische Einstellung erkennt in allen

176



Äusserungen der Wirklichkeit einen Ausdruck göttlicher Offenbarung, so
dass «die Lebenslichter aller wunderbaren Gaben der Lebewesen... Bruchstücke

der von Weisheit und Wirkkraft erfüllten grossen höchsten Seele

sind, die sich mannigfaltig verästelt hat»34. Eine so angelegte Auffassung
muss notwendigerweise alle Phänomene des menschlichen Geistes als
Bruchstücke der Offenbarung begreifen und so gleichzeitig ihren
Wahrheitswert bejahen. Aufgrund der Einsicht in ihren höchsten Ursprung
erklärt Rav Kuk: «Alle Gedanken haben ihre Berechtigung, und durchaus
systematisch stehen sie untereinander in Verbindung. Wir wissen ohnehin,
dass es keinen wertlosen Gedanken in der Welt gibt.»35

Dennoch ist es unmöglich und auch nicht erwünscht, die verschiedenen

Stufen der Offenbarung zu verwischen. «Der Unterschied zwischen

Heilig und Nichtheilig ist eine Tatsache; die Verwischung dieser beiden
Bereiche kommt einer Katastrophe gleich.»36 Aber es handelt sich hier
keineswegs um ontologische Differenzen, sondern lediglich um epistemo-
logische Unterscheidungen. Die erwähnte «Tatsache» hat ausserhalb der
menschlichen Erkenntnis keinerlei Berechtigung oder Bedeutung: «Beim
Unterschied zwischen Geist und Materie muss festgehalten werden, dass

es sich hier nur um Grade unserer geistigen und sinnlichen Perzeption
handelt... Um wie viel weniger existiert er beim höchsten Bewusstsein -
hier ist kein Raum für einen solchen Unterschied... Im göttlichen
Ursprung erscheint alles in seiner ganzen Wirklichkeit, vom Geringsten bis

zum Grössten, und die Realität offenbart sich nach dem Vermögen der
Empfangenden.»37 Hieraus ergibt sich, dass man keine «absolute,
sondern nur eine stufenweise Trennung vornehmen soll»38. Dieser Gedanke
entspricht der metaphysischen Struktur bei Rav Kuk, derzufolge sich alles
Seiende und alle Seinsordnungen in einer aufsteigenden Bewegung befinden

und die Unterschiede, die sich durch diese Abstufungen ergeben,
jeweils nur verhältnismässig zu begreifen sind. In der Sprache des Rabbiners:

«Alles bildet die Grundlage für das Nächsthöhere, und das jeweils
Höhere wird dem Niedrigeren zum Inneren, zur Seele und zum Licht.»39
Daher sind die «legitimen» Gedanken einer Erhebung genauso bedürftig
wie die «gefallenen»40.

Ohne Zweifel entspringt die Legitimierung, die hier der religiösen
Abtrünnigkeit zuteil wird41 - als ein positive Ansätze bergendes Phänomen,

als Faktor nationaler Wiedererweckung42 sowie auch als möglicher
Katalysator43 eigentlicher Glaubensbegriffe -, einer Auffassung der Häresie

als einer bestimmten Stufe der Offenbarung.
Angesichts der höchsten göttlichen Wahrheit besteht kein Unterschied

zwischen dem klar umschriebenen Glauben und der Ketzerei. Beide

vermitteln die Wahrheit nicht. Jedoch nähert sich der Glaube in dieser
Hinsicht der Wahrheit und der Unglaube der Lüge, und Gut und Böse

177



entspringen diesen Gegensätzen, die der Zaddik besteht und der Frevler
verfehlt. Die ganze Welt in ihrer Dinglichkeit und ihrer Geistigkeit - alles
stellt Werte für uns, und unserem Wertmassstab entsprechend, dar. So

enthüllt sich die Wahrheit im Glauben als Quell des Guten und die Lüge
im Unglauben als Quell des Bösen. Im Angesicht des unendlichen Lichts
jedoch ist alles gleichwertig, denn auch im Ketzertum offenbart sich die
Lebenskraft, in der das erhabenste Licht Gestalt angenommen hat. Deshalb

werden kraftvolle Geister von ihr Erleuchtungen empfangen und das

Bittere in Süsses umwandeln44.
Hier wird noch einmal deutlich, dass der Ursprung der Häresie im

Heiligen liegt, und so erscheinen die Ketzer, d.h. die «Freien, die gegen die
im Glauben "versklavten" Juden ankämpfen», durchaus als moralisch
und ideologisch gerechtfertigt:

«Der Kampf zwischen religiösen und nichtreligiösen Juden ist gewaltig,
und jedes Lager kämpft und verteidigt sich mit Recht. Die freien Juden
streiten für die Funken des Guten im Willen, damit sie keine unnötige
Versklavung erleiden müssen. Die dem Gesetz verhafteten, die die Vergangenheit

kennen und um ihre Herrlichkeit und Güte wissen, verteidigen die

Unfreiheit, damit die verdorbenen Willenspartikel das edle Weltgebäude
nicht zerstören. Die Menschen von Seelengrösse müssen zwischen den

kämpfenden Seiten Frieden stiften, indem sie der jeweiligen Seite ihre wirklichen
Grenzen vor Augen stellen.»4'5

Es dürfte sehr erstaunlich wirken, wie Rav Kuk die beiden feindlichen

Lager aus einer scheinbar objektiven, d.h. unbeteiligten, Perspektive
beschreibt und analysiert. Es handelt sich hier nicht um Objektivität an
sich, sondern vielmehr um den Ausdruck der Freiheit, die - wie nichts
anderes - die Ideenwelt von Rav Kuk kennzeichnet. Am Massstab dieser
Freiheit misst der Rabbiner die streng orthodoxe, beschränkte Gedankenwelt

und ist hier mit der Kritik keineswegs sparsam. Kulturhass und
Widerstand, sowohl gegen die Wissenschaften wie gegen politische Aktivitäten,

die Rav Kuk zufolge die streng orthodoxe Gemeinde beherrschen,
sind Symptome der Katnut Emuna, des Kleinglaubens, des beschränkten
Horizonts oder sogar des Glaubensmangels. Rav Kuk ist der Ansicht,
dass der wahre Glaube zu einer Gesamtsicht der kulturellen Phänomene
als «heiliger Erscheinungen» verpflichtet, und so muss jede Bewegung,
jede Idee und jede Institution zunächst gründlich untersucht werden. Eine
kategorische Verwerfung solcher Phänomene ist nicht statthaft, sondern
immer nur die sachliche Kritik, die jedes Phänomen nach Mass seines

Nutzens bzw. Schadens abwägt46.
Aus Rav Kuks Worten spricht eine durchaus bejahende Haltung zur

Kultur im weitesten Sinne. Kuk greift den Fanatismus scharf an und
erklärt, dass die Weisen der Völker in ihrer Wahrheitssuche ebenso ernst

178



zu nehmen seien:

«Ich verstehe nicht, was diese fanatische Idee, alle Pfade des

Menschenverstandes seien Israel untersagt, erwirken soll. Wo bleibt da die

Schönheit Jefets im Zelte Scherns, wo bleibt da die universelle Gemeinsamkeit

in bezug auf das göttliche Bild, das der Geheiligte - gesegnet sei Er -
dem Menschen verliehen hat, weswegen wir jeden Weisen und Aufrechten
unter den Menschen achten und die Wahrheit von jedem annehmen, der sie

ausgesprochen hat. Er gilt uns als Weiser auch dann, wenn er zu den
Völkern der Welt zählt,»47

Eine prinzipiell positive Einstellung bezieht Rav Kuk nicht nur den

allgemein-kulturellen Schöpfungen, sondern auch ausserjüdischen
Glaubensformen, einschliesslich des Christentums, gegenüber48. Freilich
sieht er dabei keineswegs von Wertunterschieden, Vorzügen und Mängeln
ab49. Welche Anschauung und welche Tat bleiben denn ganz frei von
Mangel? Wie schon gezeigt, gründet Rav Kuk das Verhältnis von
Glauben und Unglauben auf die Annahme, dass beide unvollständig bleiben.

Seiner Ansicht nach benötigen Glauben und Ketzerei einander, hängen

voneinander ab und bilden erst gemeinsam die vollständige Geisteswelt

des Judentums im besonderen und der universalen Schöpfung im
weiteren Sinne50. Rav Kuk zufolge ist das religiöse Denken, sofern es auf
Erkenntnis und Gefühl in vollkommenem Masse beruht, frei von Makel.
Allerdings gibt es auch eine nicht auf Einsichtstiefe beruhende Religiosität,

eine religiöse Anschauung, «die das Leben beschränkt, die Vitalität
verringert, geistige und körperliche Talente erstickt». Die «Schwäche», die
durch die unaufgeklärte Religiosität entstanden ist, wird durch die
Erscheinung der Häresie in Literatur und Tageszeitung geheilt, denn das

dort zum Ausdruck kommende aggressive Ketzertum wird auch bei den
Frommen schlummernde und vergessene Kräfte wecken.

Rav Kuk versteht die moderne Abwendung vom Glauben auf dem
Hintergrund der Entwicklung der Philosophie in der Moderne als legitimen

Anspruch, die Welt durch die Vernunft zu erklären51. «Der durch die
Nähe des Messias entstandene Freimut begann52, da die Welt weit genug
gekommen war, um eine Einsicht zu fordern, wie alles Einzelne mit dem
Allgemeinen verbunden ist. Das Einzelne, das nicht in das Ganze verwoben

ist, kann den Verstand nicht befriedigen.»53 In der Epoche der
Aufklärung tritt der Mensch vor die Welt mit der Forderung nach Rationalität,

und diese Forderung bedeutet gleichzeitig den Versuch, die einzelnen
Dinge in ihrer Regelhaftigkeit zu begreifen. Auch das Handeln wird als

vernünftig bewertet, wenn es der rationalen Gesetzmässigkeit
entspricht54. In der Moderne erscheinen die Mizwot als rational nicht
begründbar, da sie sich nicht auf einen vernünftigen Grundsatz, eine
allgemeine Regel zurückführen lassen. Ideen und Taten, deren grundsätzliche

179



und umfassende Bedeutungssubstanz nicht einleuchtet, verlieren für den
modernen Menschen ihre Relevanz. Wenn von der Krise der Religion
oder gar von deren Ende die Rede ist, fordert Rav Kuk eine Unterscheidung

zwischen der jüdischen Krise und der Krise, wie sie sich anderswo in
der Welt bekundet, da die Symptome jeweils vollkommen verschiedenen
Ursprungs sind. Rav Kuk lehnt die Annahme aufs schärfste ab, dass der
Zusammenbruch der Religion im Westen und die Krise des religiösen
Judentums in irgendeinem Zusammenhang stünden. Nach dieser Auffassung

sei die Religion - nun negativ bewertet - weit hinter der Aufklärung
und dem kulturellen Fortschritt zurückgeblieben55.

Der Rabbiner widersetzt sich ganz entschieden der Ansicht zahlreicher

Religionsforscher seiner Zeit, die Religion sei nichts als ein Anachronismus,

ein «Überbleibsel» der Vergangenheit, eine Denkweise, die die
aufgeklärte Menschheit hinter sich gelassen habe56. Kuk lässt diese These

zwar für die Religionen der Völker gelten, da nämlich die paganen
Elemente der westlichen Religionen «einem Angriff durch den Verstand und
den Fortschritt des universalen Menschen» nicht standhalten könnten;
und da das heidnische Element in diesen Religionsformen fest verankert
und verwurzelt sei, hielten sie der rationalen Durchleuchtung nicht
stand57. Die jüdischen Glaubensgrundlagen hingegen - frei von heidnischen

Elementen - entsprechen auch der Mentalität des hochkultivierten
Menschen der modernen Zeit.

Die Wurzel der jüdischen Religionskrise liegt in einem anderen Faktor

begründet, nämlich im beschränkten und regressiven Charakter, dem
die jüdische Religiosität im Laufe der Generationen zum Opfer fiel:

«Ein Makel haftet vielen der sichtbaren Ausdrucksformen der Gottesfurcht

an, da sie den Menschen entkräftet, so dass er als entmannter
Mensch erscheint. Und so verhindert sie selbst - eben die aus ursprünglich
reinster Uberlieferung stammende Gottesfurcht - die Verbesserung der Welt
und die Vollkommenheit des menschlichen Wesens. Wenn die Dinge so weit
kommen, dass die Frömmigkeit sich mit Bitternis füllt, bis ihr Einfluss eher

deprimierend wirkt und der Geist sich zu sehr verliert, dann weckt sie im
Menschen eine andere Geistesstimmung, nämlich den Geist der Zügellosig-
keit, der dann das Gift der veräusserlichten Frömmigkeit entgegenwirkt.
Wenn diese beiden unecht veräusserlichten Geistesformen miteinander
kämpfen, dann füllt sich die Welt mit Trunkenheit, und Staub bedeckt sogar
den Thron der Heiligkeit fkissé ha-kavôd). Schwäche, Fanatismus,
Heuchelei und vielfache Böswilligkeit auf der einen Seite, Unverschämtheit,
Konkurrenzkampf, Masslosigkeit und Geistesöde58 auf der anderen Seite
fordern zahlreiche Opfer, und die Menge verkümmert, bis die Sonne der

Gerechtigkeit aufgeht und dies höchste göttliche Wissen in seiner Macht
erscheint und auf Flügeln die Heilung bringt.»59

180



Säkularisierung und Nihilismus erscheinen bei Rav Kuk also als

Reaktion auf eine lange Epoche der geistigen Unterdrückung des
Menschen und seiner natürlichen Neigungen durch die Religion.

«Das Bedürfnis zum Aufstand ist die Tendenz zum Dinglichen, das in
der ganzen Nation auf radikale Weise entstehen musste in so langen Jahren,
in denen sowohl Bedürfnis wie auch Möglichkeit nach materieller Beschäftigung

völlig verschwunden waren.»60

«Wenn das Heilige das Nichtheilige erdrückt, bis die Materie
verkümmert, dann», so behauptet Rav Kuk, «fordert das Materielle sein
Recht. Der Gläubiger drängt, und mit Zins und Zinseszinsen erlangt das

Nichtheilige seinen Anteil von der Heiligkeit zurück, und so steigert sich
die Dreistigkeit.»61 Allerdings lässt das Ringen dieser beiden verzerrten
Geistesrichtungen jede einzelne ohne Wahrheit und Echtheit zurück.
Schwäche, Fanatismus, Heuchelei und Böswilligkeit befallen das religiöse
Lager, und Frechheit, Gesetzlosigkeit und Leere kennzeichnen das säkulare

Lager. Die neutrale Haltung, die Rav Kuk bei der Beschreibung und
Analyse dieses Säkularisierungsprozesses einnimmt, ist ganz in den oben
dargestellten metaphysischen Grundlagen verankert. Die Tatsache, dass
der Unglaube ebenso wie der Glaube als Kundgebung der Lebenskraft
aufgefasst wird, «in der das lebendige Licht des höchsten Erstrahlens
Gestalt annimmt»62, ermöglicht das Sehen von positiven Aspekten und
die Beurteilung der positiven Aufgabe, die er übernimmt:

«Um die Einzelseele und die Weltseele von jenem Makel der Angst vor
der Strafe zu heilen, die so viel Furcht und Krankheit auslöst, entstand in
der Welt alles Negative. Und das Gift der groben Ketzerei, das die Welt
befällt und zerstört, entstand im Grunde, um als Gegengift gegen diesen

Makel der Angst vor der Strafe zu wirken, wenn diese Angst tiefer und
tiefer sinkt und sich vom Lichte der Tora, von Ehrfurcht und echter Liebe
löst.»63

Diese tolerante Haltung allein kennzeichnet die Einstellung Rav
Kuks gegenüber der Säkularisierung nicht. Gerade aufgrund seines
vertieften Glaubensverständnisses konnte er nicht nur das Nützliche,
sondern auch das Wahrheitsmoment in anderen Religionen und Anschauungen

wahrnehmen.
«Da die Art und Weise, die den menschlichen Gedanken und seine

Gefühle mit dem einen grenzenlosen göttlichen und über allem stehenden
Licht verbindet, in verschiedenen Schattierungen erscheinen muss, so sind
auch die geistigen Lebensformen in jedem Volke und in jeder Gemeinschaft
verschieden. »64

Die bestimmte Form, die jegliche nationale Kultur und Religion
kennzeichnet, ist wiederum nur eine bestimmte Weise der Offenbarung
des göttlichen Lichtes - daher ihr Wahrheitsgehalt.

181



Das Problem ist - laut Rav Kuk - vor allen Dingen ein ethisches
Problem65. Zugleich aber ist sich der Rabbiner durchaus der Problematik
der religiösen Toleranz aus der Sicht des Gläubigen bewusst66. Kuk
nimmt an, dass eine tolerante Haltung dem natürlichen Glauben vollkommen

widerstrebt, und je stärker der Glaube, desto unversöhnlicher zeigt er
sich. «Nach der herkömmlichen Theologie ist es notwendig, dass die
Religionen einander in Widerspruch gegenüberstehen.»67 Aber eine
religiöse Lebenshaltung ist nicht nur durch das Gefühl motiviert, sondern
geht auch von rationalen Grundlagen aus68, so dass die religiöse Einsicht
die Toleranz als entscheidenden Aspekt für das Verständnis der göttlichen
Offenbarung in ihren mannigfaltigen Abstufungen begreift.

«Die Glaubensgrundlage verfügt über einen natürlichen und einen be-

wussten erkenntnisbedingten Inhalt. Vom natürlichen Aspekt aus ist der
Glaube voll der Macht, des begeisterten Feuers. Er leidet keinen
Widerspruch, weder in bezug auf sein eigentliches Wesen noch auf den ihm eigenen
Weg und seine besondere Ausdrucksweise. Deshalb können die einzelnen
Glaubensrichtungen nicht unter einem Dach wohnen und sich untereinander
vermischen, wenn daraus nicht allen ein Schaden entstehen soll. Je grossartiger,

gesünder, bedeutender und gewaltiger ein Glaube ist, desto mehr reift
seine natürliche Kraft und damit auch der Fanatismus, die strenge
Reinerhaltung. Von seinem erkenntnismässigen Inhalt her jedoch ist der Glaube
von Weitsicht erfüllt und von Gnade und grosser Geduld beseelt. Er erkennt,
dass der tiefinnerste Geist des Gottessehnens und des höchsten Vollkommenseins,

zu dem er strebt, viele Abstufungen enthält und sehr viele und auch

widersprüchliche Gestalten annehmen kann. Hierdurch ist er über jeden
Widerspruch erhaben und steht über jedem Gegensatz.»69

Diese Aussagen beziehen sich nicht nur auf die theoretische Beschäftigung

mit den Phänomenen, sondern erhalten ihre praktische Bedeutung.
Rav Kuk zieht entscheidende Konsequenzen aus dieser theoretischen
Einstellung, und auch hier zeigt sich seine kühne Haltung:

«Deswegen muss man sich mit aller Weisheit der Welt beschäftigen,
mit allen Lebenslehren, mit allen Kulturschöpfungen und auch mit den
ethischen und religiösen Inhalten jeder Nation und Sprache. In echter Seelen-

grösse wird der Gläubige wissen, wie er dies alles läutern kann.»10

Trotz der Verschiedenheit zwischen Ansichten, Religionen,
Glaubensrichtungen und trotz der Unterschiede zwischen den Völkern
und Klimazonen ist es richtig, ihre Anschauungen soweit wie möglich zu
begreifen, ihren Charakter und ihre Eigenschaften kennenzulernen, um so
die menschliche Liebe auf Grundlagen zu stellen, die praktisch zur
gegenseitigen Annäherung beitragen.

«Die Engstirnigkeit, die in allem, was sich ausserhalb der jeweiligen
besonderen Nation - ja auch ausserhalb des Judentums - befindet, nur

182



Unreinheit und Abstossendes erblickt, gehört zu den verhängnisvolleren
Einstellungen, die zur Zerstörung jedes guten Geistesgebäudes führen, dessen

Licht eine jede geläuterte Seele entgegenblickt. »11

Es ist überflüssig darauf hinzuweisen, dass die pluralistische Einstellung

Rav Kuks nichts mit Gleichgültigkeit gegenüber den Unterschieden
in Niveau und Wert der Religionen und Glaubensrichtungen zu tun hat.
Natürlich muss man alle «Geistesverzweigungen als organische Einheit»
betrachten, aber deswegen muss man keineswegs von den Differenzen
absehen, die zwischen «Haupt- und Nebensächlichem, Hohem und
Niedrigem, dem mehr oder weniger Heiligen, dem Heiligen überhaupt und
dem Nichtheiligen liegen»72.

Weiter führt der Rabbiner aus:
«Und so erheben wir uns über jene Niederträchtigkeit der Völker und

wenden uns dem Hauptgedanken der ernsthaften Forscher zu, den
Unterschied zwischen dem semitischen und dem arischen Geist betreffend. Wir
verehren den Namen Gottes, des Herrn der Welt, der jeden Menschen nach

seinem Bilde geschaffen hat, denn "in Seinem Bilde schuf Gott den
Menschen". Und obwohl die einen Verzweigungen nach rechts und die andern
nach links, die einen höher und die andern etwas weniger hoch, die einen auf
diese Seite und die andern auf jene Seite verlaufen, so nähern sie sich

grundsätzlich alle dem einen Ort, und alles trachtet nach Erhebung, um die
Welt im Gottesreich zu verbessern, und alle Sterblichen werden Deinen
Namen anrufen.»12'

Hier handelt es sich zweifellos um eine bedeutende Äusserung des

Rabbiners, die eine Differenzierung im geistigen Bereich, welche auf einer
unterschiedlichen Herkunft und Nationalität beruht, ablehnt. Diese

Formulierung überrascht auch besonders im Lichte seiner Auffassung des

metaphysisch-mystischen Wesens des jüdischen Volkes, und - ich muss es

gestehen - es ist kein Leichtes, diese beiden Aspekte seiner Lehre in
Einklang zu bringen, es sei denn, man fasse sie als einschränkende Aussagen

auf.
Dies liesse sich auf dem Hintergrund von Rav Kuks Verständnis der

Körperfunktionen aufweisen, demzufolge die Menschheit als ein organischer

Körper erscheint74, in dem die jeweiligen Völker je einen Körperteil
repräsentieren, sich aber in Wert und Funktion voneinander unterscheiden.

Worin unterscheiden sich demzufolge Judentum und andere Religionen?

Rav Kuk sieht diesen Unterschied in den geistigen und moralischen
Tendenzen und nicht in den metaphysischen Anschauungen75. Dennoch
lassen sich Kuks metaphysische Anschauungen der jüdischen Religion,
die er rein monistisch erfasst, und die geistig-moralische einigende
Tendenz des Judentums nicht voneinander trennen. Den geistig-moralischen
Tendenzen, die die jeweiligen Religionen kennzeichnen, widmet Rav Kuk

183



einige Kapitel. Er unterscheidet zwischen vier Elauptströmungen des

menschlichen Geistes:
1) Die Tendenz, das absolut Böse allen Lebensbereichen überzuordnen,

ist ihm zufolge die Tendenz des Heidentums.
2) Die Tendenz der Vernichtung, die davon ausgeht, dass das Böse über¬

all in der Welt regiert, charakterisiert den Buddhismus.
3) Die dritte, dem Christentum eigene Tendenz erscheint als teilweise

Verzweiflung, da der Mensch hier an der materiellen Welt und ihrem
Abgleiten unter die Herrschaft des Bösen verzweifelt und die Erlösung
der individuellen Seele herbeisehnt.

4) Die vierte - jüdische - Tendenz erstrebt eine ganzheitliche - Seele und
Körper umfassende - Erlösung: «Sie rettet... das Gute wie das Böse
selbst und will die ganze Welt in allen ihren Äusserungen und Abwegen

zu Gott erheben.»76

Der deutliche Nachteil, den Rav Kuk bei Heiden- und Christentum
hervorhebt, ist die Fragmentierung und Zerstückelung der Wirklichkeit.
Die heidnische Welt «sucht nach Verbundensein mit der Natur an sich»
und sieht in ihr «die endgültige Tendenz»77. Demgegenüber hat sich das
Christentum von der Natur entfernt und diese negiert, da es den ganzen
natürlichen Lebensbereich als gegensätzlich zur Religion auffasst. «Es hat
den Inhalt der Aggada vergiftet und stellt ihn in Gegensatz zur festgefügten

Form der Halacha.»18 Durch diese Negation des Lebens im Christentum

ist also auch die jüdische Gesetzeswelt negiert worden.
Diese unterschiedlichen Tendenzen prägen das religiöse Bewusstsein

des gläubigen Menschen in jeder religiösen Gemeinschaft und ebenso die
Form der Liturgie79. Rav Kuk vertritt die Ansicht, dass diese Unterschiede

im Wesen der jeweiligen religiösen Urerfahrung verankert sind. In
allen Religionen beruht die Kulthandlung auf dem «Erlebnis des Entsetzens

und der Erschütterung»80, also auf einem negativen Erlebnis.
Demgegenüber wird das Erlebnis, das den Geist des Judentums beseelt, als
Liebe und als «inständiges Streben nach den göttlichen Idealen»81
beschrieben, also als eine positive Erfahrung.

Ein religiöses Bewusstsein, dessen Ursprung in einer negativen Erfahrung

liegt, trägt den Charakter der Abhängigkeit und Versklavung (in der
Sprache Rav Kuks: «Knechtsdienst»82); der «erleuchtete Gottesdienst»
jedoch, der auf einer positiven Grundeinstellung beruht, ist ein
konstruktiv-schöpferisches Bewusstsein, «das die göttlichen Ideale gestaltet,
verarbeitet, vervollkommnet, sich um deren Erhabenheit bemüht, und sie im
Volk, beim Menschen und in der Welt verbreitet»83.

Dem versklavten Bewusstsein, das zur primitiv-religiösen Sphäre
gehört, stellt Rav Kuk die Religion der Freiheit gegenüber, die das Endziel
jeder Bekämpfung der Götzenanbetung ist84.

184



«Die Dwekut (das inständige Sehnen nach Gott) hält, wenn sie sich
nicht nach dem Allerhöchsten ausrichtet, sich also auf Gott ohne Gott
bezieht, das Aufsteigen des Schöpfungsprozesses zurück... Die Befreiung der
Welt und die Entfaltung ihres Genius erfordern die radikale Ausrottung

jeglicher Vergötzung in der Idee, in der Sprache, im Handeln, in Gefühl,
Temperament und Neigung, im nationalen, religiösen und seelischen Inhalt.
Und diese Reinigung erstrebt die jüdische Gemeinschaft ('Knesset Israel),
auf dass alsdann der Name Gottes erhaben sei und alles Heidnische vollkommen

aus der Welt verschwinde,»85

Die Grenzen des Pluralismus

Das Ausmass an Freiheit, das Rav Kuk im geistigen Bereich gelten
lässt, ist in der Idee verankert, dass in jeder Anschauung und jeder
philosophischen Spekulation Heiligkeit und göttliche Offenbarung in demselben

Masse vorhanden sind. «Im Tun jedoch erlangt kein Mensch ein
solches Mass an Freiheit, da die Tora allem und jedem bleibende Grenzen
gesetzt hat. Was nun die Gedankenwelt betrifft, gibt es nicht mehr als
zehn Bereiche, und hier gibt es keinen Teufel und kein Unheil.»86 Im
praktischen Handeln ist der Jude durch die Grenzsetzungen der Tora
eingeschränkt, und diese Gesetze sind allumfassend und werden niemals
aufgehoben. Die Durchbrechung dieser Grenzen ist gefährlich.
Demgegenüber gibt es im Bereich der Gedanken keine Grenzen, und hier birgt
die nicht beengte Freiheit keine Gefahr. Ja, intellektuelle Redlichkeit und
objektive Einstellung sind Garanten für den Sieg der Wahrheit und
deshalb auch des Judentums: «Nur das böse Herz schafft die Unruhe und
den Makel87 in Israel und im Menschen überhaupt.»88

Die religiöse freie Denkweise und die reine Wahrheitsforschung schaden

an sich überhaupt nicht. Gefahr besteht nur, wenn Forschung sich in
tendenziöser Weise verpflichtet. Aus Rav Kuks Schriften spricht die
Sicherheit, dass der jüdische Glaube stark genug ist, um in allen ideologischen

Auseinandersetzungen die Oberhand zu gewinnen. So fordert er die

Vertiefung ins Studium, da nämlich Oberflächlichkeit die Engstirnigkeit
hervorruft. In der begrenzten Vorstellungskraft und dem geringen
Fassungsvermögen sieht Rav Kuk Krankheit und Verknechtung, und er ruft
dazu auf, sich mit aller Kraft von ihnen zu befreien, «damit unsere Seele

dem auf ihr lastenden Druck entkommen kann und damit wir sie aus dem
"ägyptischen Sklavenhaus" befreien»89.

Wie schon erwähnt, ist Rav Kuk sich der Tatsache bewusst, dass eine
undurchdachte Frömmigkeit Mitursache von Oberflächlichkeit und Eng-

185



stirnigkeit ist und dass die ihr innewohnende Angst vor dem freien
Gedanken das geistige Format des Menschen erniedrigt90. Ja, der Glaube
selbst und der Gottesbegriff des Menschen gewinnen nichts von dieser
Verstandesferne, denn das Mass der Gläubigkeit entspricht dem Masse
der Bildung:

«Wenn das Wissen um göttliche Dinge gering ist, so wird auch die

Vorstellung von der Gottheit sehr niedrig sein, und da der Gottesbegriff dem
Menschen bewusst macht, wie unendlich klein er vor Gott ist, so kann man
sich kaum vorstellen, was für ein annseliges kriechendes Geschöpf der
Mensch durch die gedankenlose Frömmigkeit wird.»91

Es muss nicht besonders betont werden, dass Rav Kuk eine engge-
fasste Apologetik verabscheute92. Das Streben nach kompromissloser
Wahrheit impliziert keineswegs dogmatische Strenge, die jede andere
Meinung absolut negieren oder anderen Auffassungen die Legitimität absprechen

würde. Im Gegenteil, die Identität von «Wahrheit und Sein» bedeutet,

dass der Vieldimensionalität des Seienden auch mannigfache Aspekte
der Wahrheit entsprechen93. Der Grundgedanke, alle Meinungen seien
Äusserungen göttlicher Offenbarung, verpflichtet zu einer angemessenen
Haltung gegenüber allen Gestaltungen menschlicher Kultur:

«Wer die göttlichen Dinge in ihrer Reinheit begreift, kann keine Schöpfung

und keine Begabung in der Welt hassen und geringachten, denn in
allem offenbart sich das göttliche Wirken in seiner Hoheit und Macht.»94

Rav Kuk erwähnt mindestens drei Fälle, in denen diese Freiheit
begrenzt werden muss. Erstens ist der Gedankenfreiheit nur dann ein
ethischer Grundgehalt zuzusprechen, wenn Forschung und vertieftes
Studium der Wahrheitsfindung dienen. Nur dann erhält die Meinungsfreiheit
ihre positive Bedeutung. Der Ausdruck verliert sofort seinen Sinn, wenn
diese Freiheit nicht real existiert, also z.B. bei der Masse, die jeder Ideologie

ausgeliefert ist95.

Die beiden anderen Fälle beziehen sich auf die Gefahr des Nihilismus
und der Zerrüttung der staatlichen Ordnungen, zwei Fälle, die durch
ungehemmte Freiheit verursacht werden können. «Nicht eine einzige
Verhaltensform in der Welt ist frei von der Tendenz zum Extremen.»96 Rav
Kuk stellt fest, dass eine Ansicht, die die Gefahr einer zügellosen Umwälzung

aller bestehenden Werte in sich birgt oder die in Wort und Schrift
auf die Zerstörung der bestehenden Ordnung dringt, keinen Anspruch auf
Legitimität bzw. Toleranz erheben kann97. Dabei ist sich der Rabbiner
der Schwierigkeit bewusst, dass es angesichts der Relativität der moralischen

Einstellungen schwerfällt, diese Grenzbestimmungen vorzunehmen.
Es ist klar, dass die Grenzen der Meinungsfreiheit in den verschiedenen

Gesellschafts- und Kulturformen ungleich gesetzt sind, da auch in
manchen anderen Bereichen die Verhaltensregeln sich nach den Rechts-

186



und Schönheitsbegriffen des jeweiligen Volkes und der jeweiligen Sprache
sowie auch nach den Lebensbedingungen der betreffenden Menschengruppe

richten98. Gestützt auf diese Voraussetzungen sagt Rav Kuk hier,
dass die Begriffsdefinition des jüdischen Volkstums von einem bestimmten

Glauben abhängt und dass deshalb die Meinungsfreiheit für diesen
Glauben nicht gültig ist. Weil die eigentliche Existenz des Volkes durch
eine bestimmte Anschauung bedingt ist, wird in dieser Frage jegliche
Toleranz als «sich selbst verteidigende Trägheit (des Volkes)» aufgefasst
und als solche getadelt.

Zusammenfassung

Nach einem Uberblick lässt sich also ausweisen, dass der Begriff der
Toleranz in Rav Kuks metaphysischen Anschauungen verankert ist. Er
findet seinen Ausdruck in seiner prinzipiellen Stellungnahme gegenüber
dem Säkularismus, der Häresie, der allgemeinen Kultur, den verschiedenen

Religionen und jeder anderen Meinung, Idee und philosophischen
Denkweise. Seine Haltung ist durch die grundsätzliche Offenheit für das
Verständnis der Wahrheit in jeder Weltanschauung gekennzeichnet, da
seine eigene Anschauung alle Widersprüche als verschiedene Aspekte der
unendlichen Vollkommenheit in sich vereinigt.

Gleichzeitig prüft Rav Kuk jede Einstellung auf ihre wahren und
falschen Elemente, d.h. bei aller Bereitschaft für deren Verständnis ist
Rav Kuk dennoch weit davon entfernt, jede Anschauung vorbehaltlos zu
akzeptieren und zu legitimieren. Die fanatische und kompromisslose
Haltung, die Rav Kuk mehr als einmal zu verschiedenen Tagesfragen
einnahm, beruhte nicht auf blossem Gefühlsüberschwang, sondern auf der
Einsicht, dass durch die Auseinandersetzung, die das Besondere jeder
Ansicht klar hervorhebt, das heilsame Gleichgewicht zwischen den
Meinungen gewahrt bleibt. Nur innerhalb dieses Gleichgewichts kann sich die
Ganzheit vollständig offenbaren, wie es heisst: «Die Weisen verbreiten
den Frieden in der Welt.»99 Gerade dadurch, dass die Gelehrten über die
Halacha argumentieren, indem sie die verschiedenen Aspekte der Wahrheit

klären und hervorheben, entsteht die für die Vollkommenheit
entscheidende Vielfalt.

Von dieser Erkenntnis her begriff Rav Kuk das Daseinsrecht des
säkularen Lagers, dessen Weg er allerdings scharf kritisierte100, so wie
ihm umgekehrt Vorzüge und Makel des streng orthodoxen Lagers vor
Augen standen. Der praktische Wert dieser vieldimensionalen Auffassung
von Toleranz dürfte offen zutage liegen: Sie war es, die es ihm ermöglich-

187



te, die hohen menschlichen und auch spezifisch jüdischen Qualitäten der
damals von religiöser Seite als «Abtrünnige» gegeisselten Einwanderer zu
erkennen, die mit dem Aufbauwerk in Palästina als Zionisten ins Land
kamen. Er konnte so den positiven Wert der A-Religiosität trotz der
Einsicht in ihre Unwahrheit und ihre moralischen Gebrechen erkennen
und doch in engste Zusammenarbeit mit diesen Leuten treten101, die trotz
allem auch in seinen Augen die Wiedergeburt des Judentums102 und die
Erneuerung des ursprünglichen jüdischen Geistes verkündeten103.

ANMERKUNGEN

1. Siehe R.Z. Werblowsky, Die Toleranz als Wert, in: Sefer HaSchachar, Jerusalem
1984 (hebr.).

2. Siehe A. Altmann, Tolerance and the Jewish Tradition. Robert Waley Cohen
Lecture 1957, London: The Council of Christians and Jews, S. 217-232; Yaakov
Katz, Drei apologetische Sätze und ihre Variationen, in: Halacha weKabala, Jerusalem

1984, S. 270-290 (hebr.)', ferner ders., ebd., S. 307-310.
3. Zu Deismus und Religionsbegriff in der Aufklärung vgl. E. Troeltsch, Der Deismus

(1898), in: ders.. Gesammelte Schriften IV, 1925, S. 429-487; E. Cassirer, Die
Philosophie der Aufklärung, Tübingen 1932; Moses Mendelssohn, Schriften zum
Judentum I, bearbeitet von S. Rawidowicz, in: ders., Gesammelte Schriften.
Jubiläumsausgabe, Bd. 7, Stuttgart 1974 (hier vor allem die Auseinandersetzung mit
Lavater); ders., Jerusalem oder über religiöse Macht und Judentum, in: ders.,
Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe, Bd. 8, bearbeitet von A. Altmann, Stuttgart

1983, S. 99-204.
4. Zu diesen Kämpfen vgl. A. Altmann, Gewissensfreiheit und Toleranz, eine

begriffsgeschichtliche Untersuchung, in: Mendelssohn-Studien, Bd. 4, hrsg. von Cecilie
Lowenthal, Berlin 1979, S. 9-46.

5. Einen besonderen Ausdruck dieser Auffassung findet man in Rav Kuks Artikel AI
Bamoteinu Chalalim (im Sammelband Jiskor, hrsg. von A.S. Rabinowitz, Jaffa
1902) sowie in Maamarei haReija (Sammelband von Rav Kuks Artikeln), Jerusalem

1980, S. 89ff. Diese seine Auffassung kommt auch in zahlreichen Briefen zum
Ausdruck, auf die ich hier nicht näher eingehen will; vgl. ebenfalls Z. Yaron, Die
Lehre des Rav Kuk, Jerusalem 1974, S. 323ff. (über die Toleranz) {hebr.).

6. Z. Yaron, Lehre (s.o. Anm. 5), S. 365 fasst seine Auseinandersezung mit dem
Toleranzbegriff bei Rav Kuk folgendermassen zusammen: 1. Bei erheblichem
Widerstand gegen die Religion ist eine unversöhnliche Haltung unerlässlich. 2. Die
gesellschaftliche Realität erlaubt keine unversöhnliche Aktivität. 3. Die praktische
Überlegung führt zur Negation des Grundsatzes der Unversöhnlichkeit «in
Situationen, die in der Gesellschaft bestehen und auf. einen grossen Widerstand gegen
die Religion schliessen lassen». - Im folgenden soll gezeigt werden, dass die
Toleranzauffassung Rav Kuks keineswegs nur auf solchen praktischen Überlegungen

beruht.

188



7. Vgl. dazu ausführlich meine demnächst erscheinende Arbeit: Rav Kuk - zwischen
Rationalismus und Mystik, Tel Aviv: Am Owed 1989 (hebr.).

8. «Die Lichter des Heiligen» (Orot haKodäsch) II, Jerusalem 1964 (im folgenden als

LH abgekürzt), S. 484.
9. Ebd.

10. Ebd., S. 532f„ 464f„ 530.
11. «Morgentau der Läuterung» (Arplei Tohar), Jaffa 1904 (im folgenden als ML

abgekürzt), S. 2; LH II, S. 289.
12. ML, S. 5.

13. «Lichter» (Orot), Jerusalem 1963, S. 119.

14. ML, S. 4 (hier vor allem die Erläuterung zum Begriff des Möglichen), vgl. ferner
LH III, S. 27 sowie B. Spinoza, Kurze Abhandlung von Gott, dem Menschen und
seinem Glück, hrsg. von Carl Gebhardt (Philosophische Bibliothek 91), Hamburg
1965.

15. Siehe LH III, S. 109f. (sowohl der Wille als auch die Vernunft werden als Offenba¬

rungen aufgefasst).
16. Siehe «Die Nähe Gottes», in: Tachkemoni II, 1901, S. 5.

17. Ebd., S. 3f.
18. LH III, S. 39.
19. LH II, S. 529.
20. ML, S. 7. Die gleiche Ansicht vertritt Rav Kuk auch in bezug auf das Verhältnis

zwischen heiligem und profanem Bereich, vgl. ebd., S. 6f. sowie LH I, S. 145.

21. LH III, S. 59.
22. ML, S. 7.

23. Ebd.
24. Ebd., S. 24.
25. Vgl. besonders LH II, S. 362.
26. ML, S. 24 (hier finden sich starke romantische Einflüsse).
27. Ebd.
28. LH II, S. 364f.; vgl. C. Lévy-Strauss, Le totémisme aujourd'hui, Paris 1962 (über

die Primitivkulturen).
29. LH I, S. 251.
30. ML, S. 7,14; LH I, S. 213, Abschn. 44.
31. LH I, S. 231.
32. ML, S. 9f.
33. ML, S. 3 und LH II, S. 291. In LH wurden die Ausdrücke «in magischen Künsten,

fremden und unreinen Glaubensweisen» weggelassen. Es ist keine Frage, dass hier
eine enge Beziehung zum chassidischen Gedanken der «Erhebung der Funken»
besteht.

34. LH II, S. 358.
35. LH I, S. 17.

36. LH II, S. 312.
37. Die Briefe des Rav'Kuk, Jerusalem 1962, Bd. II, S. 39. Seine Ausführungen bezie¬

hen sich hier auf BeReschit Rabba, 8. Abschnitt, hrsg. von Theodor-Albek, S. 60.

38. LH II, S. 393 und ML, S. 33.
39. ML, S. 2f.; LH II, S. 289.
40. ML, S. 1.

41. Trotz zahlreicher Vorbehalte und negativer Einschätzungen: vgl. Briefe (s.o. Anm.
37) I, S. 146 über die Nichteinhaltung des Sabbats: «Die Wunde für unsere
Nachkommen ist sehr tief und gefährlich», «Die Unwissenheit und die ungeheure Ketzerei»;

Das Zeugnis Israels und der Nationalismus, S. 62; Die Lichter der Umkehr

189



(Orot haTeschuwa), 1970, S. 40, Die Ketzerei hat keine moralische Legitimität,
Briefe I, S. 201, 369; II, S. 87,90; Lichter (s.o. Anm 13), S. 99-101, «Die Ketzerei
entstellt die natürliche Neigung des Menschen», LH III, Einführung, S. 24f., ML,
S. 20,75. In den Handschriften, Bd. II, Bl. 34B sieht Rav Kuk im Häretiker einen
«verlorenen Menschen, dessen Leben kein Leben mehr ist».

42. Lichter (s.o. Anm. 13), S. 84f.; Das Zeugnis Israels und der Nationalismus, S. 62.

43. Adar haJakar, Jerusalem 1963, S. 32; Briefe (s.o. Anm. 37) I, S. 50; Lichter (s.o.
Anm. 13), S. 79,87,124-127; LH I, S. 14.

44. ML. S. 32,19: «Die höchstmögliche Vollkommenheit muss sich in der göttlichen
Leitung offenbaren, und sie erscheint unter anderem als Urquell der einfachen
vollkommenen Gnade, die auch keiner Dankbarheit bedarf. Deshalb war die Häresie

eines der Elemente für die Ideal-Enthüllung des Göttlichen, und ihre Folgen -
Schmähung und Beschimpfung - eine der höheren Stufen seines Offenbarseins.»
Vgl. Lichter (s.o. Anm. 13), S. 127: «Wer das Innere der Ketzerei kennt, wird ihren
Nektar kosten und sie zu ihrem Ursprung zurückführen», ferner Anm. 33.

45. LH II, S. 544.
46. ML, S. 47; s. auch Needar baKodäsch, Jerusalem 1923 (nach dem Jubiläumskata¬

log, ohne bibliographische Angaben), S. 14: «Die heutige Kutltur, wie sie sich in
allen ihren Äusserungen darstellt, ist eine wichtige Offenbarung...innerhalb der
profanen Sphäre, und man muss sich mit ihr eingehend beschäftigen, ihre Verzweigungen

kennen, aber auch ihre Tendenzen und Ursprünge, und mit diesem Wissen
entsteht uns dann die Weisheit, wie man das Gebäude der Offenbarung des heiligen
kulturellen Wertes errichten soll, das sich über den profanen Wert erhebt wie der
Himmel über die Erde.»

47. Besonderer Traktat, photographischer Nachdruck zusammen mit «Die Ereignisse
des Glaubens», ohne bibliographische Angaben, S. 10; erstmals abgedruckt in: S.

Jaabetz, Die Geschichte Israels, Tel Aviv 1925, Bd. II, S. 211-219; neu aufgelegt in:
Maamarei haRaja, Jerusalem 1985, S. 105.

48. ML, S. 73,23 («Der Ursprung des Triebes zum Götzendienst liegt im Heiligen
selbst»); Briefe (s.o. Anm. 37) I, S. 142; «Sprühende Lichter»t in: Tachkemoni,
1900, S. 17.

49. Rav Kuk weiss, dass es «sehr erfreuliche Dinge gibt, die sich nur als mangelhafte
Erscheinungen offenbaren können», und deswegen «achten wir diese mangelhaften
Dinge, die nämlich auf den guten Grund und ihren Ursprung verweisen», s. ML, S.

13,48.
50. LH III, Einführung, S. 34.

51. R. Schatz-Uffenheimer, Utopie und Messianismus in der Lehre des Rav Kuk, in:
Kiwwunim I, Jerusalem 1978, S. 24.

52. Nach Mischna Sota, Kap. 9, Mischna 15.

53. ML, S. 1,20. Der Rabbiner sieht auch andere Gründe für die «Impertinenz», die
nicht so sehr von Bedeutung sind: LH II, S. 298; ML, S. 60.

54. Beispielsweise in der ethischen Auffassung Kants, wonach eine Handlung nur
insofern ethisch ist, als sie vernünftig ist, d.h. insofern sie dem kategorischen
Imperativ entspricht, der ein Imperativ der Vernunft ist.

55. Needar baKodäsch (s.o. Anm. 46), S. 19.

56. Siehe W. James, Das religiöse Erlebnis, Jerusalem 1969, S. 321 (hebr. Überset¬

zung).
57. Needar baKodäsch (s.o. Anm. 55), ebd.
58. Vgl. den Artikel Nawak «Leere») im hebräischen Lexikon Ewen Schoschan.
59. Handschriften (frühester Band), Bl. 57.
60. ML, S. 60.

190



61. Needar baKodäsch (s.o. Anm. 46), S. 4.

62. Vgl. Anm. 44.
63. Handschriften, Bd. 3, Bl. 21. Dennoch enthält sich Rav Kuk keineswegs der Kritik

an der Häresie und den Häretikern, vgl. Anm. 41.
64. LH III, S. 16.

65. «Sprühende Lichter» (s.o. Anm. 48), S. 17.

66. Zur Problematik des Toleranzbegriffs s.o. Anm. 2.

67. «Sprühende Lichter» (s.o. Anm. 65), ebd.
68. R. Otto, Das Heilige, München 1963, S. lf. Auch Rav Kuk erkennt ein rationales

Moment bei der religiösen Erfahrung; dennoch unterscheidet sich seine Analyse
von derjenigen Ottos. In seinem Artikel «Zu einem Porträt des Maimonides», der
1925 in der Pessach-Beilage der Tageszeitung Haaretz erschien, stellt Rav Kuk
ähnlich wie Otto das religiöse Phänomen auf zwei Grundlagen, das Gefühl und die
Vernunft. Kuk deutet das Gefühl als die natürliche Leidenschaft und Sehnsucht
nach Gottesnähe, ein Gefühl, das auch zu negativen Erscheinungen geführt hat.
Das rationale Moment soll die emotionalen Gründe läutern und zügeln und damit
den religiösen Gedanken verfeinern. Der Unterschied zwischen Kuk und Otto liegt
eben in der Auffassung dieser beiden Momente. Bei Otto erscheint das religiöse
Gefühl, das «Numinose», als Ausdruck der Furcht und des Zurückschreckens vor
dem göttlichen Geheimnis (mysterium tremendum), während das rationale
Moment auf eine Begrifflichkeit zielt, die die vernünftige Auffassung des Göttlichen
ermöglichen soll. Demgegenüber stellt das religiöse Gefühl bei Rav Kuk keinen
Zustand des Schreckens her, sondern - wie gesagt - eine Sehnsucht, während das
rationale Element gerade keine Begrifflichkeit herzustellen sucht, sondern nur der

Läuterung der religiösen Denkweise dienen möchte.
69. Handschriften, Bd. 5, Bl. 76b, siehe ferner Anm. 48.
70. ML, S. 32f.
71. Handschriften, frühester Band, S. 128.

72. «Sprühende Lichter» (s.o. Anm. 48), S. 17.

73. Handschriften, kleiner Band, Bl. 97.
74. Ebd.; ferner «Sprühende Lichter» (s.o. Anm. 48), S. 17; vgl. J. Halewi, in: Sefer

HaKusari II, S. 36 über die organische Verbindung zwischen Israel und den
Völkern.

75. «Die Herdenspuren» (cIkwei haZon), Jerusalem 1963, S. 148 (zusammen mit Adar
haJakar).

76. LH II, S. 488,486 (sowie ML, S. 68), 491.
77. Handschriften, Bd. 2, Bl. 15b.
78. Handschriften, Bd. 5, Bl. 103b
79. Herdenspuren (s.o. Anm. 75), S. 147f.
80. Ebd., siehe auch Anm. 68.
81. Ebd.
82. Auch Schleiermacher erkennt im religiösen Phänomen das «unbedingte Abhängig¬

keitsgefühl». Vgl. Rav Kuk, Herdenspuren (s.o. Anm. 75), S. 145.

83. Herdenspuren, ebd.
84. Siehe LH III, S. 75: «Die Verminderung der Mühelast ist eine der Tendenzen der

Tora.»
85. Handschriften, Bd. 3, S. 9.

86. ML, S. 19 und auch S. 16, die sich auf die Ewigkeit der Tora bei Maimonides
beziehen, vgl. S.U. Rav Kuk schreibt (Handschriften, kleiner Band, Bl. 270): «Die
eigentliche passende Frömmigkeit gehört zu den körperlichen Kräften, der Verstand
muss ganz in ihrem Lichte und über ihr erscheinen, in seiner ganzen freien Macht.»

191



87. Nach Deuteronomium 28,20.
88. Adar haJakar (s.o. Anm. 75), S. 52.

89. LH I, S. 177.

90. LH III, Einführung, S. 25. Im 4. Band der Handschriften greift Rav Kuk eine
bestimmte Einstellung der streng orthodoxen Gemeinde an, die den Rationalismus
aus religiösen Gründen nicht gelten lassen möchte: «Die Versklavung und
Betäubung des Verstandes, die wir unter bestimmten Einflüssen erkennen, richtet die
Welt zugrunde, und je mehr sich diese Einstellung unter eine vermeintlich heilige
Beeinflussung begibt, desto mehr dürfte sie schaden. Ja, hier erscheint sie wie die
Schandtat der Lügenprophetie im Namen des Heiligen, wie das böse und unreine
Handeln, Götzendienst und Schandtat. Wenn also diese Bestrebung, den Verstand
in Namen des Glaubens zu betäuben, im Namen der Frömmigkeit und der Liebe
zu Tora und Geboten erscheint, dann handelt es sich hier um eine furchtbare Lüge
und verabscheuungswürdige Verunglimpfung, von der die heiligen Diener des
höchsten Namens die Welt, Israel, die Tora, den Glauben und alles Heilige als

Vorkämpfer vor diesen Verderbern retten müssen. Es ändert hier nichts, ob sie

scheinheilige Lügner sind, die ihre Mitmenschen übervorteilen wollen, oder ob es

sich um Geistesarme und Verstandesbeschränkte handelt, denn vor solcher
Verdüsterung des Verstandeslichtes, vor solcher Gefühlsstumpfheit und Befangenheit der
Vorstellungskraft bleiben die praktischen Taten nicht geschützt, die sie nämlich mit
Eifer und Wut zerstören...» Rav Kuks Angriff lässt an Polemik nichts zu wünschen
übrig.

91. ML, S. 32f.; LH I, S. 216; Herdenspuren (s.o. Anm. 75), S. 139.

92. In einem Brief an Rabbiner Meir Berlin aus dem Jahre 1901 verurteilt Rav Kuk
jede Form von Apologetik und tendenziöser Kritik: «Die Wahrheit sei das Höchste,

und unter ihr vereinige sich das heilige Licht des Herrn, und über ihr erhebe
sich das Glaubenslicht des Meisters.» Vgl. Briefe (s.o. Anm. 37) II, S. 20.

93. LH I, S. 120f.; II, S. 544f.

94. LH III, S. 327, 100.

95. ML, S. 13.

96. Briefe (s.o. Anm. 37) I, S. 19f.

97. Vgl. J.S. Mill, Über die Freiheit, Jerusalem 1966, S. 20 (hebr.). Rav Kuk zufolge
darf die Meinungsfreiheit nicht durch den Fanatismus, sondern nur durch den
Geist der Verantwortung eingeschränkt werden, der verschiedene Aspekte einer
Sache wahrnimmt und so die Konsequenzen von Äusserungen prüft. Siehe LH III,
S. 282: «Man muss sich in acht nehmen vor jeder Äusserung, die zu Nachsichtigkeit

und Nachlässigkeit der moralischen Haltung im Menschen führt. Ja, sogar
wenn die Dinge in sich selbst ganz richtig erscheinen, können sie doch dem Hörer
schaden, wenn er am Kreis derer teilhat, die sich diese moralische Haltung aneignen,

da sie ganz im Gegensatz zu den anderen Dingen des gleichen Kapitels stehen
können.»

98. Siehe Anm. 96.

99. Olat haRaaja, Jerusalem 1963, S. 330 (hebr.).
100. E. Schweidt (Säkularismus in religiöser Sicht, in: Der einzelne Jude und das Juden¬

tum, Tel Aviv 1974) behauptet mit Recht, Rav Kuks Verhältnis zum säkularen
Juden sei durch seine religiöse Deutung der Motive und Aktivitäten der Einwanderer

der zweiten Alijah bestimmt gewesen. Dennoch muss man erkennen, dass Rav
Kuk die Authentizität, Aufrichtigkeit, Wahrheitsliebe und Liebe zum Menschen
und zum jüdischen Volk,' die er bei den Häretikern seiner Zeit spürte, überaus
schätzte. In diesen Eigenschaften erkannte er sehr wertvolle und in sich bewun-

192



dernswerte Qualitäten, die es auf dem Hintergrund der religiösen Erfahrung zu
verstehen gilt. Vgl. meinen Artikel «Religion, Umkehr und Reinheit des
Menschen» im Sammelband zum Kongress über Rav Kuk anlässlich seines 50. Todestages,

Jerusalem 1988 (hebr.).
101. So bezeichnete Rav Kuk die häretischen Pioniere auf der Grundlage des Spruches

eines Chasal (Weisen): «Bevor der Messias kommen wird, wird die Dreistigkeit
stark werden.» Vgl. Anm. 52.

102. Alle seine Schriften betonen den Glauben an die Wiedergeburt des Judentums, die
eine «Wiedergeburt der Tora» sein werde.

103. Vgl. ML, S. 29: «Ohne die Dreistigkeit, bevor der Messias kommt, ist es nicht
möglich, die Geheimnisse der Tora zu klären. Nur durch die Verstärkung der
Gefühle der Dreistigkeit wird es möglich sein, die höchsten Vernunftseinsichten zu
erhalten, damit am Ende doch alles zu einer grossen Verbesserung führt.» Rav Kuk
geht noch viel weiter, wenn er sagt: «Die Dreisten und Übertreter der Wege und
Einzäunungen können noch zu Propheten der höchsten Stufe werden, von der
Stufe Moses und im höchsten Licht des ersten Menschen. Der Baum des Lebens
wird sich in seiner ganzen Tiefe in ihnen und durch sie offenbaren» (ebd., S. 12;
erscheint auch in LH II, S. 298). Der Baum der Erkenntnis und der Baum des

Lebens symbolisieren im Sohar (Raaja Meheimana und in Tikkunei Sohar) die
Individuation und Beschränkung auf der einen Seite und die Freiheit und Unge-
schiedenheit von Gut und Böse auf der anderen Seite. Der Baum des Lebens
symbolisiert den utopischen Aspekt der Tora; vgl. G. Scholem, Die Kabbala und
ihre Symbolik, Jerusalem 1977, S. 69 (hebr.).

193


	Rav Kuk : Pluralismus und Toleranz aus einer jüdisch-orthodoxen Perspektive

