Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 45 (1989)

Artikel: Rav Kuk : Pluralismus und Toleranz aus einer judisch-orthodoxen
Perspektive

Autor: Ish-Shalom, Benjamin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961553

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rav Kuk: Pluralismus und Toleranz
aus einer judisch-orthodoxen Perspektive

von Benjamin Ish-Shalom

Einleitung

Die Idee der Toleranz verbreitete sich in der zweiten Hélfte des 18.
Jahrhunderts mit dem Vordringen der Aufkliarung. Der Begrift der Tole-
ranz wurde zu einem der Schliisselbegriffe der modernen westlichen Ge-
sellschaft und ist aus der modernen Demokratie nicht wegzudenken. Al-
lerdings zielt der Begriff gegen den religiosen Dogmatismus, und so ge-
hort die Idee der Toleranz zu der sich sdkularisierenden, sich vom Erbe
religioser Bevormundung emanzipierenden Gesellschaft Europas des aus-
gehenden 18. Jahrhunderts.

In der Tat ist der Begriff keineswegs selbstverstiandlich in einer reli-
giosen Weltanschauung oder Tradition. Ganz im Gegenteil: Die Idee der
Toleranz scheint gerade in der religiosen Weltanschauung genau in dem
Masse problematisch zu sein, wie sie ihren Gegnern Stoff flir die Behaup-
tung liefert, dass sie selbst der Ursprung aller Intoleranz ist. Diese These
ist weitverbreitet in der Aufkldarungsliteratur; ein Verweis auf Voltaire
und seine Nachfolger mag hier geniigen. Von einer ausgewogenen soziolo-
gisch-anthropologischen Perspektive aus ldsst sich freilich nachweisen,
dass der Begriff sich nicht nur auf das religiose Problemfeld bezieht,
sondern erst im weiteren gesellschaftlich-psychologischen Rahmen seine
volle Bedeutung erhilt. Er gehort also zur kulturellen Struktur im ganzen,
wobei das religiose Moment in seinen vielfiltigen theologisch-ideologi-
schen Schattierungen nur einen Aspekt dieser inneren gesellschaftlichen
Dynamik reflektiert!. Allerdings ldsst sich die Behauptung, Religion sei
identisch mit Intoleranz, nicht so ohne weiteres widerlegen, denn gerade
der monotheistische Glaube fusst auf der Offenbarung der einen absolu-
ten Wahrheit. Aus der Tatsache, dass Glaube um die Wahrheit — besser:
um die letzte und einzige Wahrheit — ringt, lasst sich fast notwendig
schliessen, dass ein solcher Glaube eine pluralistische Anschauung kaum
akzeptieren kann und deshalb der Toleranz wohl keinen hohen Rang
einrdumen wird?.

Doch finden sich schon in der Bibel und in der Literatur der Weisen

Dr. Benjamin Ish-Shalom ist Dozent fiir Jiidische Philosophie an der Hebriischen
Universitit in Jerusalem. Seine Adresse: Minzberg Street 9, [L-96429 Jerusalem, Israel.

169



Ansatze zu toleranter Haltung, die sich auf die Auffassung des Menschen
als «Bild Gottes» und den Bund Gottes mit Noach berufen.

Zumindest in der westlichen Welt entstand die Idee der Toleranz
jedenfalls nicht aus der religiosen Weltanschauung. Der Rationalismus
des 18. Jahrhunderts gewann die Idee nicht durch ein tieferes Verstindnis
des religiosen Wesens, sondern im Zusammenhang mit der Kritik aller
besonderen Formen von Religion, indem er ndmlich deren gemeinsame
rationale und naturliche Grundlage aufzudecken versuchte®. Die «natiirli-
che Religion» und die «moralisch-aufgekliarte Religion» verpflichteten zur
Toleranz, die die Anmassung der historischen Religionen ablehnt und
sowohl die spezifischen Werte wie auch die besonderen Formen der Reli-
gionen als unerheblich iibergeht. Der Skeptizismus der Epoche betonte
nur noch mehr die Bedeutung der Toleranz, da — wenn schon die Wahr-
heit sich unserem Zugriff entzicht — keiner Weltanschauung der Vorrang
zukommt.

Es bedarf keiner weiteren Erlauterung, dass diese Form von Toleranz
fiir den traditionellen Theologen kaum akzeptabel erscheint, und es ist
kein Zufall, dass die katholische Kirche des 19. Jahrhunderts sich den
Ideen von Liberalismus und Toleranz entschieden widersetzte, denn sie
bedeuteten Indifferenz und Gleichgiiltigkeit gegeniiber den religiosen
Werten.

Nach schweren und erbitterten Kdmpfen im 16. und 17. Jahrhundert
war Moses Mendelssohn der erste, der die Idee der religiosen Toleranz als
selbstverstindlich akzeptierte*. Doch zur gleichen Zeit zeichnete sich im
orthodoxen Judentum eine entgegengesetzte Tendenz ab: Aus Angst vor
dem Verlust der traditionellen Lebensformen und vor der Bedrohung der
religiosen Wahrheit durch die europidische Kultur der Aufklarung ver-
schloss es sich vor solchen Idealen.

Die grossen jiidischen Theologen der Moderne — H. Cohen, M. Buber
und F. Rosenzweig —, die in der westlichen Welt als die Vertreter judisch-
religioser Anschauung berithmt waren, hatten kaum Einfluss auf die ji-
disch-religitse Offentlichkeit, sei es, dass sie sich wie Buber vom religidsen
Gesetz loslosten, oder sei es, dass sie sich der zionistischen Idee widersetz-
ten, wie Cohen und Rosenzweig, die sich so von der Hauptstromung der
judischen Geschichte ausschlossen.

In diesem Zusammenhang der Stellung der Orthodoxie zu Toleranz
und Pluralismus wenden wir uns jetzt der Anschauung des orthodoxen
Theologen und Mystikers Rabbiner Abraham Isaak Kuk (1865-1935) zu,
der zweifelsohne zu den originellsten Denkern der jiidischen Moderne
zahlt.

Er war der erste Oberrabbiner in Palastina, ein Mystiker mit bemer-
kenswerter dichterischer Begabung, ein grosser Gesetzesgelehrter und

170



nicht zuletzt eine charismatische Personlichkeit. Er gehorte zu den grossen
Forderern der zionistischen Bewegung und der judischen Ansiedlung in
Paldstina, weswegen er einerseits gerade von den unterschiedlichen religio-
sen und orthodoxen Lagern heftig angegriffen, anderseits von den natio-
nalen (also zionistischen) Kreisen religioser und nichtreligioser Pragung
bewundert und verehrt wurde. Dies lédsst sich nur durch den dialektischen
Charakter seiner Lehre erklidren, die den Vertretern unterschiedlicher
theologischer Herkunft als Grundlage dient. Wenn die katholische Kirche
Toleranz und Liberalismus als indifferente Haltungen verwarf, so finden
wir bei Rav (Rabbiner) Kuk trotz seiner eindeutigen Orthodoxie gerade
eine Offenheit und Toleranz sondergleichen. Trotzdem ist seine Auffas-
sung der Toleranz keineswegs als indifferente Haltung zu bezeichnen.
Ganz im Gegenteil: Er litt unter der Sidkularisierung der jlidischen Ein-
wanderer und &dusserte schriftlich und miindlich Enttduschung dartiber,
dass er mitansehen musste, wie zahlreiche Juden die Gesetze der Tora
missachteten. Ebenso engagierte er sich ganz entschieden in aktuellen
offentlichen Fragen und liess seine Stimme immer wieder verlauten’. Kuk
war keineswegs ein Mann der Kompromisse. Indessen war seine prinzi-
piell-theoretische Haltung durchaus vom Geiste des Pluralismus und der
Toleranz gepragt, eine Haltung, die nicht in der liberalen Weltanschau-
ung, sondern 1n einem tiefgehenden religiosen Verstdndnis der Wirklich-
keit verankert war®.

Der Widerspruch zwischen den radikalen Ausserungen zu aktuellen
Fragen, wenn sie auch gemaissigt und mit Sympathie fiir den Gegner
vorgetragen wurden, und der grundsitzlich pluralistischen und toleranten
Anschauung, wie Rav Kuk sie in seinen theoretischen Schriften vortrug,
ist durchaus nicht ohne seinesgleichen. Deshalb miissen im Zusammen-
hang mit der Toleranz deren verschiedene Formen, die theoretische und
die praktische Toleranz, berticksichtigt werden. Mit anderen Worten:
Eine Haltung respektiert die Anschauungen anderer und halt sie fiir legi-
tim, obgleich sie diese in gewissen Situationen bekampft. Demgegeniiber
steht jene Haltung, die aus Indifferenz oder praktischen Erwigungen
anderen Meinungen bzw. Lebensformen tolerant begegnet, ihnen jedoch
damit noch keine Legitimation zuerkennt.

Ferner muss eine Unterscheidung zwischen Toleranz nach innen und
Toleranz nach aussen getroffen werden, so dass fiir die andern der Spruch
gilt: «Ein jedes Volk richte sich nach seinem eigenen Gott», wahrend
zugleich intern schérfste Bestimmungen aufrechterhalten werden, wonach
der Jude durchaus nicht tun und denken kann, wie es ithm gefilit.

Man kann ferner eine Unterscheidung treffen zwischen begrenzter
Legitimierung und Wertschidtzung und der Achtung der inneren Authenti-
zitat im Erleben des anderen.

171



Angesichts dieser Unterscheidungen scheint sich die Frage zu stellen,
ob sich solche teilweise toleranten Versionen und Formen tiberhaupt noch
der Toleranz zuordnen lassen und wie es um die praktische Bedeutung der
theoretischen Toleranz bestellt ist. Gegen Ende meiner Ausfithrungen
werde ich auf diese Frage eingehen. Zunéchst allerdings folgt eine Dar-
stellung der theoretisch-metaphysischen Grundlagen, welche die Einstel-
lung Rav Kuks im wesentlichen bestimmen.

Metaphysische Grundlagen

Die tolerante Weltanschauung von Rav Kuk beruht auf zwei unmit-
telbaren Intuitionen, deren Ausformulierungen sich im Grunde auf eine
einzige Intuition zuriickfithren lassen. Die eine Intuition ldsst sich mit den
Worten des Quintus Aurelius Symmachus, einem der grossen romischen
Redner des 4. nachchristlichen Jahrhunderts, ausdriicken: Uno itinere
non potest pervenire ad tam grande secretum’ — Das Geheimnis ist zu
gross, als dass es sich nur auf einem Wege erlangen liesse. Rav Kuk
glaubte, dass die Wahrheit zu umfassend und facettenreich sei, um in
einer bestimmten Theorie zusammengefasst zu werden’. Die zweite Intui-
tion bezieht sich auf seine Auffassung der Offenbarung, deren Grundla-
gen kabbalistisch-neoplatonistischer Natur sind und in deren Formulie-
rungen eine Tendenz zur Vergeistigung des Offenbarungsbegriffes deut-
lich splirbar ist, wie sie die Philosophie des 19. Jahrhunderts vorantrieb.
Dieser intuitiven Ansicht zufolge muss die Realitét in allen ihren Dimen-
sionen — und hier vor allem in der Geschichte der menschlichen Kultur —
als eine Art Offenbarung gedeutet werden, als eine Manifestation des
Gottlichen, wahrend umgekehrt die gottliche Unendlichkeit sich in einer
unendlichen Mannigfaltigkeit von Gestalten und Individuationen offen-
bart.

Diese beiden Intuitionen pragen die Anschauung Rav Kuks im
theoretischen Bereich, seine Haltung gegeniiber anderen philosophischen
Systemen, gegeniiber der Religiosititslosigkeit der jiidischen Einwanderer
der zweiten Alijah (Einwanderung), der profanen Kultur sowie gegenuiber
den anderen Religionen.

Die Annahme, dass sich die Wirklichkeit der Beschreibung und Dar-
legung durch eine einzige Weltanschauung entzieht, dass also keine
Theorie das Unendliche umfassen, sondern jeweils nur einen Aspekt des-
selben beleuchten kann, diese Annahme lasst bei Rav Kuk keine dogmati-
sche Metaphysik aufkommen.

Der Rabbiner bezieht gegeniiber den metaphysischen Systemen einen

172



relativistischen Standpunkt und spricht ihnen allen nur einen annihern-
den Wahrheitsgehalt zu, wobei er dies lbrigens auch fiir seine eigene
Metaphysik gelten ldsst. Aufgrund dieser Auffassung weigert sich Rav
Kuk, auf den Beitrag der einzelnen philosophischen Systeme zum vollen
Verstdandnis der Wirklichkeit zu verzichten. Allerdings hindert diese Be-
reitschaft, in jedem System den Kern der Wahrheit zu erblicken, Rav Kuk
nicht, den Absolutheitsanspruch eines bestimmten Systems zu kritisieren.
Ein Beispiel dafiir bietet Rav Kuks Polemik gegen Schopenhauer in bezug
auf das Wesen des Willens und dessen Stellung als Fundament der Reali-
tit, wobei Rav Kuk den Willen schliesslich als *blinden Willen’ annimmt —
oder mit seinen eigenen Worten: «In seinem Ursprung steht der Wille
allein und selbstindig und ohne jegliches positive Attribut.»® Allerdings
lehnt Kuk den Totalititsanspruch dieser Metaphysik ab: «Schopenhauers
Anschauung des Willens ist in sich durchaus der Sache entsprechend, nur
dass sie den Willen nicht als nur einen Aspekt der Wirklichkeit begreift,
sondern ihn als die ganze Wirklichkeit und den Ursprung aller Wirklich-
keit auffasst.»®

Nach dem gleichen Kriterium verfihrt der Rabbiner auch bei seiner
Kritik der Systeme von Spinoza und Bergson, deren beider Auffassungen
er gelten lasst, so sehr sie sich auch voneinander unterscheiden. Er sieht
sowohl in der statischen Anschauung Spinozas als auch in der dynami-
schen Konzeption Bergsons verschiedene Aspekte der Realitit, spricht
aber auch hier dem Totalitdtsanspruch die Berechtigung ab!°.

Die apriorische Ungewissheit, die die metaphysische Theorie von
Rav Kuk kennzeichnet, ist ebenfalls nur ein Aspekt der Sache. Da nim-
lich jede Anschauung und Idee eine Weise der Offenbarung ist, verwan-
deln sich Skeptizismus und Relativismus in die eine Gewissheit, dass jede
Idee ihre Berechtigung hat, sofern sie sich ihrer eigenen Begrenztheit im
Universum der Anschauungen bewusst bleibt.

Der Mystiker Kuk erkennt also in der gesamten Kultur und in ihren
vielfiltigen Ausdrucksformen Selbstoffenbarungen des Heiligen, oder ge-
nauer: Offenbarungen des gottlichen Willens. Seiner Konzeption zufolge
sind alle Gedankensysteme, Ideengebaude, ethischen Konstruktionen,
Gesetze, Wissenschaften, Kunstwerke und menschlichen Bestrebungen
Offenbarungen des gottlichen Willens!!. Zwar gibt es hier Abstufungen
der Intensitdt und der Qualitdt, die aber nicht wesentlich sind, wie noch
zu zeigen sein wird. Ausdriicklich werden in Kuks Werk eine ganze Reihe
solcher Phinomene und kultureller Schopfungen als Offenbarungen des
Heiligen aufgezihlt, einschliesslich der Staatsbildung mit ihren Institutio-
nen und Gesetzesordnungen. Rav Kuk unterscheidet allerdings zwischen
den in ’heiliger Hinsicht’ weniger entscheidenden Kulturerscheinungen
und einem Bereich, der sich formal dem Bereich der Mizwor (der religio-

173



sen Gebote) zurechnen ldsst, also dem Bereich des durch den Glauben
diktierten Handelns, welches expliziter Ausdruck des gottlichen Willens
ist. In den individuellen Auspragungen der Kultur erscheint das Heilige,
das somit potentiell auch die allgemeine Kultur bestimmt!2.

Diese Anschauung ergibt sich fast notgedrungen aus dem strengen
Monismus Kuks, ermoglicht aber zugleich eine Einschrinkung der pan-
theistisch-akosmischen Auffassung der Wirklichkeit, da die gesamte
Schopfung als Offenbarung erscheint, ein Begriff, der die Differenzierung
zwischen Gottheit und Welt erlaubt. Die Offenbarungssphire ist die
Widerspiegelung des Gottlichen im Realen, das damit zum Saal des Heili-
gen wird. Die Schopfung, also die Natur in ihrer Schonheit und Erhaben-
heit, aber auch der Mensch als Vernunftwesen und als empfindende Seele
sind der Weg, der zur Gottheit fihrt!3.

Da die ganze Schopfung gleichsam Offenbarung ist, wird es verstdnd-
lich, dass die Anschauungen aller Denker und die Werke aller schopfe-
risch Wirkenden Offenbarungen des Géttlichen sind, wobei die Offenba-
rungssphire alles Geschaffene immer noch weit umspannt, denn die
«moglichen Auffassungen des heiligen Inhalts sind die erhabenen Gedich-
te, in denen sich die Wahrheit offenbart»!#. Das erweist sich aus der
unendlichen Natur der Gottheit.

Es ist von grosser Bedeutung, dass Rav Kuk, da er die Offenbarung
als eine Erscheinung des gottlich-kosmischen Willens-begreift, diesen Wil-
len als freien Willen und als Verstand bzw. Notwendigkeit versteht!*. Die
Wirklichkeit ist in ihrer Vielfalt Abbild des Willens, der in sich wider-
spriuchlichen Wesens ist. Der Wille erscheint als die Essenz des Lebens
und Substrat alles Existierenden, dessen allgemeine Tendenz durch gesetz-
missige Notwendigkeit geprigt ist, wihrend seine individuellen Ausserun-
gen durch vollkommene Freiheit gekennzeichnet sind!°.

Dieser zwiefiltige Wille, dessen Aspekte sich widersprechen, er-
scheint nicht nur im Kosmos, sondern auch in der menschlichen Seele; er
manifestiert sich sowohl in jedem Individuum als auch im gesellschaftlich-
kulturellen, okonomischen und politischen Geflige!”. Der menschliche
Wille wird als Wunder dargestellt; er ldsst sich nur als.- «Funke ... des
grossen Willens»!® verstehen.

Das menschliche Leben ist somit gleichsam eine Bezeugung zweier
kosmischer Prinzipien in ihrer gegenseitigen dialektischen Beziehung.
Rabbiner Kuk gibt ausdricklich zu verstehen, dass menschlicher Ver-
stand und Wille ebenso wie alles andere Seiende «Funken des einen Ur-
sprungs sind, aus dem alles herkommt»!®, und dass zwischen menschli-
chem und gottlichem Willen ein gegenseitiges Abhingigkeitsverhéltnis
besteht2?. Auf der einen Seite werden alle Ausserungen des menschlichen
Geistes, «jede schone Ordnung des Lebens, jede Erschliessung des éstheti-

174



schen Sinns im Menschen» wie auch «alle Ansichten, Ideen, Wiinsche und
Fantasien», sofern sie dem hochsten Willen entsprechen, «weit mehr von
diesen immerwdhrenden Einfliissen als von praktischen Werten»2! des
Menschen bedingt. Aber auf der andern Seite sind diese Ausserungen
Wege und Mittel, die «den Zugang bahnen zum Aufleuchten der obersten
Lichter aus der hochsten geistigen Fiille, die sich unaufhorlich verstromt
und deren Wirken jedes aufnahmebereite Gebiet erfassen mochte»?2.
Aber auch hier gibt es viele Abstufungen. Die ethische Einstellung steht
tiber dem dsthetischen Sinn oder den schonen Lebensordnungen, wenn es
um die Wege der heiligen Offenbarung geht, und auch diese werden
verschieden bewertet: «die praktischen religiésen Gebote (Mizwot), Uiber
ihnen die Tora, und iber allem der innerste Kern der Tora und die
hochsten Einswerdungen in ihrer Reinheit, nach Vollendung aller Weg-
vorbereitungen»?3. Vom Standpunkt des menschlichen Bewusstseins aus
erscheinen in dieser Auffassung zwei menschliche Grundhaltungen. Der
eine Aspekt bezeichnet die passive Haltung: der Geist des Menschen als
Erscheinung des hochsten Geistes, und der zweite Aspekt bezieht sich auf
den aktiven Geist, den schopferischen Menschen, der die Wirklichkeit
gestaltet und die Bedingungen fir die Offenbarung des umfassenden Wil-
lens schaffen soll.

Von hier aus ist es nur noch ein kleiner Schritt bis zur Behauptung
Rav Kuks, dass «alle aufrichtigen Meinungen der Menge dem einen inne-
ren Erleuchtungsquell der hochsten Weisheit entspringen»?#. Diese An-
sicht Uberrascht keineswegs im Zusammenhang mit einer Weltanschau-
ung, die alles Seiende gleichsam als Offenbarung begreift. Das Interessan-
te ist hier die Betonung der besonderen Stellung der Menge. Der Rabbi-
ner erkennt in den niedrigeren Stufen des Seins ein hoheres Mass an
Authentizitdt, Ursprungsnihe und Wesentlichkeit?5. Diese Auffassung
wendet Rav Kuk auch auf die kulturellen Schépfungen des Menschen an:
«Nach dem Mass der Aufrichtigkeit der Menge sind auch Meinungen und
Neigungen der Menge tiefer in der erhellenden Weisheit verwurzelt, und
so kann man mehr von ihnen lernen.»?% Je naiver das Bewusstsein des
einfachen Menschen ist und je weniger es durch Intellektuelle beeinflusst
wurde, desto ndher steht es der echten Offenbarung. Obzwar der Rabbi-
ner erkannt hatte, dass die Ansichten der «Menschen von Herzensein-
falt», die sich mit der Tora beschiftigen, auch aus dem heiligen Urgrund
kommen?7?, ging er noch weiter, indem er die Geltung der einfachen
Menschen bedeutsam hervorhob. Je unverbildeter das Bewusstsein, desto
«natiirlicher, schopfungsnaher und gesiinder» ist es. Rav Kuk lehnt die
Haltung der aristokratischen Intelligenz ab, die sich von der Menge di-
stanziert, um sich ungestort kontemplativen Dingen widmen zu konnen.
Die ungebildete Menge, noch nicht von Kultur-Spekulation «verdorben»,

175



ist mit «natiirlichen Sinneswahrnehmungen» und mit «natiirlicher Er-
kenntnis» ausgestattet. Die Intelligenz hingegen verfligt liber die Kunst
der Definition, der begrifflichen Formulierung, die ihr die Auseinander-
setzung mit fremden, gegensatzlichen Auffassungen sowie mit ideellen
Problemen ermoglicht. Daher missen Intelligenz und Volk einander
ernstnehmen, sich aufeinander einstellen und so einander gegenseitig be-
reichern?®.

Gerade die Schlichtheit, die mangelnde Raffinesse und Kulturferne
gewidhren die unverfilschte Konzeption der Offenbarung. Das Gefiihl
steht lUber dem Verstand?®, der Instinkt liber der kultivierten Erfah-
rung3®. Dies verbiirgt wohl die Authentizitit der Offenbarung, aber
gleichzeitig liegt hier auch unmittelbar die Gefahr absoluter Anarchie.
Deshalb finden wir bei Rav Kuk stidndig einschrinkende Ausserungen,
die dem menschlichen Tun — sowohl im Moglichen wie auch im Erlaubten
— eine deutliche Grenze setzen: «Solange man sich mit Tora und Weisheit,
Wohlfahrt und der Bewohnbarmachung der Welt, mit Menschenliebe und
gegenseitiger Achtung beschiftigt, besteht kein Grund, sich vor dem Aus-
bruch der Fantasien zu fiirchten.»*! Diese Einschrankung ist nicht etwa
ein Fremdelement, das Rav Kuk seinem System sozusagen aufgezwungen
hitte. Der Hinweis auf die auch echten Offenbarungen innewohnenden
Gefahren ist in Rav Kuks Anschauung ebenso verankert wie anderer-
seits seine Bestimmung von Mizwot (Geboten) und Menschlichkeit als
ideale Medien zur Bezeugung des Gottlichen?2.

Paradoxerweise verbinden sich radikale und durchaus restaurative
Elemente in der Offenbarungskonzeption von Rav Kuk. Ein wesentlicher
Aspekt ist hier die Bejahung der unmittelbaren Volksansichten als Aus-
druck der Kiindung sowie eine unerschrockene Haltung, die auch schein-
bar Fremdes und Gegensitzliches in den Offenbarungsbereich einbezieht:
«Die grossen Seelen» wie auch die «Aufrechten» konnen das Lebenslicht
der universalen Heiligkeit in den «profanen Wissenschaften, in fremden
und sonderbaren Dingen, im anderen und unheiligen Glauben»3? finden.
Dabei verzichtet Rav Kuk ginzlich auf eine revolutiondre Erfahrungs-
theorie, vielmehr verleiht er diesen nicht-heiligen Erfahrungen der Wahr-
heit nur im nachhinein eine Berechtigung.

Die Haltung gegeniiber den siikularen Juden

Nach den bisherigen Ausfiihrungen diirfte die Haltung Rav Kuks
gegeniiber den Anschauungen anderer Religionsrichtungen und Philoso-
phien begreiflich sein. Seine relativistische Einstellung erkennt in allen

176



Ausserungen der Wirklichkeit einen Ausdruck gottlicher Offenbarung, so
dass «die Lebenslichter aller wunderbaren Gaben der Lebewesen... Bruch-
stiicke der von Weisheit und Wirkkraft erfiillten grossen hochsten Seele
sind, die sich mannigfaltig verdstelt hat»*4. Eine so angelegte Auffassung
muss notwendigerweise alle Phdnomene des menschlichen Geistes als
Bruchstiicke der Offenbarung begreifen und so gleichzeitig ithren Wahr-
heitswert bejahen. Aufgrund der Einsicht in ihren hochsten Ursprung
erklirt Rav Kuk: «Alle Gedanken haben ihre Berechtigung, und durchaus
systematisch stehen sie untereinander in Verbindung. Wir wissen ohnehin,
dass es keinen wertlosen Gedanken in der Welt gibt.»33

Dennoch ist es unmoglich und auch nicht erwiinscht, die verschiede-
nen Stufen der Offenbarung zu verwischen. «Der Unterschied zwischen
Heilig und Nichtheilig ist eine Tatsache; die Verwischung dieser beiden
Bereiche kommt einer Katastrophe gleich.»3® Aber es handelt sich hier
keineswegs um ontologische Differenzen, sondern lediglich um epistemo-
logische Unterscheidungen. Die erwidhnte «Tatsache» hat ausserhalb der
menschlichen Erkenntnis keinerlei Berechtigung oder Bedeutung: «Beim
Unterschied zwischen Geist und Materie muss festgehalten werden, dass
es sich hier nur um Grade unserer geistigen und sinnlichen Perzeption
handelt... Um wie viel weniger existiert er beim hoéchsten Bewusstsein —
hier ist kein Raum fiir einen solchen Unterschied... Im gottlichen Ur-
sprung erscheint alles in seiner ganzen Wirklichkeit, vom Geringsten bis
zum Grossten, und die Realitdt offenbart sich nach dem Vermdgen der
Empfangenden.»3’ Hieraus ergibt sich, dass man keine «absolute, son-
dern nur eine stufenweise Trennung vornehmen soll»38. Dieser Gedanke
entspricht der metaphysischen Struktur bei Rav Kuk, derzufolge sich alles
Seiende und alle Seinsordnungen in einer aufsteigenden Bewegung befin-
den und die Unterschiede, die sich durch diese Abstufungen ergeben,
jeweils nur verhdltnismaissig zu begreifen sind. In der Sprache des Rabbi-
ners: «Alles bildet die Grundlage fiir das Néachsthohere, und das jeweils
Hohere wird dem Niedrigeren zum Inneren, zur Seele und zum Licht.»3?°
Daher sind die «legitimen» Gedanken einer Erhebung genauso bediirftig
wie die «gefallenen»*°.

Ohne Zweifel entspringt die Legitimierung, die hier der religidosen
Abtriinnigkeit zuteil wird*! — als ein positive Ansidtze bergendes Phino-
men, als Faktor nationaler Wiedererweckung*? sowie auch als moglicher
Katalysator*? eigentlicher Glaubensbegriffe —, einer Auffassung der Hare-
sie als einer bestimmten Stufe der Offenbarung.

Angesichts der hochsten gottlichen Wahrheit besteht kein Unter-
schied zwischen dem klar umschriebenen Glauben und der Ketzerei. Bei-
de vermitteln die Wahrheit nicht. Jedoch ndhert sich der Glaube in dieser
Hinsicht der Wahrheit und der Unglaube der Liige, und Gut und Bdse

177



entspringen diesen Gegensiatzen, die der Zaddik besteht und der Frevler
verfehlt. Die ganze Welt in ihrer Dinglichkeit und ihrer Geistigkeit — alles
stellt Werte fiir uns, und unserem Wertmassstab entsprechend, dar. So
enthiillt sich die Wahrheit im Glauben als Quell des Guten und die Liige
im Unglauben als Quell des Bosen. Im Angesicht des unendlichen Lichts
jedoch ist alles gleichwertig, denn auch im Ketzertum offenbart sich die
Lebenskraft, in der das erhabenste Licht Gestalt angenommen hat. Des-
halb werden kraftvolle Geister von ihr Erleuchtungen empfangen und das
Bittere in Slisses umwandeln**.

Hier wird noch einmal deutlich, dass der Ursprung der Haresie im
Heiligen liegt, und so erscheinen die Ketzer, d.h. die «Freien, die gegen die
im Glauben “versklavten” Juden ankdmpfen», durchaus als moralisch
und ideologisch gerechtfertigt:

«Der Kampf zwischen religiésen und nichtreligiésen Juden ist gewaltig,
und jedes Lager kdmpft und verteidigt sich mit Recht. Die freien Juden
streiten fiir die Funken des Guten im Willen, damit sie keine unnétige
Versklavung erleiden miissen. Die dem Gesetz verhafteten, die die Vergan-
genheit kennen und um ihre Herrlichkeit und Giite wissen, verteidigen die
Unfreiheit, damit die verdorbenen Willenspartikel das edle Weltgebdude
nicht zerstéren. Die Menschen von Seelengrisse miissen zwischen den kdmp-
fenden Seiten Frieden stiften, indem sie der jeweiligen Seite ihre wirklichen
Grenzen vor Augen stellen.»*>

Es diirfte sehr erstaunlich wirken, wie Rav Kuk die beiden feindli-
chen Lager aus einer scheinbar objektiven, d.h. unbeteiligten, Perspektive
beschreibt und analysiert. Es handelt sich hier nicht um Objektivitit an
sich, sondern vielmehr um den Ausdruck der Freiheit, dic — wie nichts
anderes — die Ideenwelt von Rav Kuk kennzeichnet. Am Massstab dieser
Freiheit misst der Rabbiner die streng orthodoxe, beschriankte Gedanken-
welt und ist hier mit der Kritik keineswegs sparsam. Kulturhass und
Widerstand, sowohl gegen die Wissenschaften wie gegen politische Aktivi-
taten, die Rav Kuk zufolge die streng orthodoxe Gemeinde beherrschen,
sind Symptome der Katnut Emuna, des Kleinglaubens, des beschrinkten
Horizonts oder sogar des Glaubensmangels. Rav Kuk ist der Ansicht,
dass der wahre Glaube zu einer Gesamtsicht der kulturellen Phinomene
als «heiliger Erscheinungen» verpflichtet, und so muss jede Bewegung,
jede Idee und jede Institution zundchst griindlich untersucht werden. Eine
kategorische Verwerfung solcher Phinomene ist nicht statthaft, sondern
immer nur die sachliche Kritik, die jedes Phinomen nach Mass seines
Nutzens bzw. Schadens abwagt*®.

Aus Rav Kuks Worten spricht eine durchaus bejahende Haltung zur
Kultur im weitesten Sinne. Kuk greift den Fanatismus scharf an und
erklart, dass die Weisen der Volker in threr Wahrheitssuche ebenso ernst

178



zu nehmen seien:

«lch verstehe nicht, was diese fanatische Idee, alle Pfade des Men-
schenverstandes seien Israel untersagt, erwirken soll. Wo bleibt da die
Schonheit Jefets im Zelte Schems, wo bleibt da die universelle Gemeinsam-
keit in bezug auf das géttliche Bild, das der Geheiligte — gesegnet sei Er —
dem Menschen verliehen hat, weswegen wir jeden Weisen und Aufrechten
unter den Menschen achten und die Wahrheit von jedem annehmen, der sie
ausgesprochen hat. Er gilt uns als Weiser auch dann, wenn er zu den Vél-
kern der Welt zdhlt »*7

Eine prinzipiell positive Einstellung bezieht Rav Kuk nicht nur den
allgemein-kulturellen Schopfungen, sondern auch ausserjudischen
Glaubensformen, einschliesslich des Christentums, gegentiber*®. Freilich
sieht er dabei keineswegs von Wertunterschieden, Vorziigen und Mangeln
ab*°. Welche Anschauung und welche Tat bleiben denn ganz f{rei von
Mangel? Wie schon gezeigt, griindet Rav Kuk das Verhiltnis von
Glauben und Unglauben auf die Annahme, dass beide unvollstandig blei-
ben. Seiner Ansicht nach bendtigen Glauben und Ketzerei einander, han-
gen voneinander ab und bilden erst gemeinsam die vollstindige Geistes-
welt des Judentums im besonderen und der universalen Schépfung im
weiteren Sinne’°. Rav Kuk zufolge ist das religiose Denken, sofern es auf
Erkenntnis und Gefiihl in vollkommenem Masse beruht, frei von Makel.
Allerdings gibt es auch eine nicht auf Einsichtstiefe beruhende Religiosi-
tat, eine religiése Anschauung, «die das Leben beschriankt, die Vitalitat
verringert, geistige und korperliche Talente erstickt». Die «Schwiche», die
durch die unaufgeklarte Religiositat entstanden ist, wird durch die Er-
scheinung der Haresie in Literatur und Tageszeitung geheilt, denn das
dort zum Ausdruck kommende aggressive Ketzertum wird auch bei den
Frommen schlummernde und vergessene Krifte wecken.

Rav Kuk versteht die moderne Abwendung vom Glauben auf dem
Hintergrund der Entwicklung der Philosophie in der Moderne als legiti-
men Anspruch, die Welt durch die Vernunft zu erkliaren®!. «Der durch die
Nahe des Messias entstandene Freimut begann’2, da die Welt weit genug
gekommen war, um eine Einsicht zu fordern, wie alles Einzelne mit dem
Allgemeinen verbunden ist. Das Einzelne, das nicht in das Ganze verwo-
ben ist, kann den Verstand nicht befriedigen.»*3 In der Epoche der Auf-
klarung tritt der Mensch vor die Welt mit der Forderung nach Rationali-
tiat, und diese Forderung bedeutet gleichzeitig den Versuch, die einzelnen
Dinge in ihrer Regelhaftigkeit zu begreifen. Auch das Handeln wird als
verninftig bewertet, wenn es der rationalen Gesetzmassigkeit ent-
spricht>#. In der Moderne erscheinen die Mizwot als rational nicht be-
grindbar, da sie sich nicht auf einen verniinftigen Grundsatz, eine allge-
meine Regel zurickfiihren lassen. Ideen und Taten, deren grundsatzliche

179



und umfassende Bedeutungssubstanz nicht einleuchtet, verlieren fiir den
modernen Menschen ithre Relevanz. Wenn von der Krise der Religion
oder gar von deren Ende die Rede ist, fordert Rav Kuk eine Unterschei-
dung zwischen der judischen Krise und der Krise, wie sie sich anderswo in
der Welt bekundet, da die Symptome jeweils vollkommen verschiedenen
Ursprungs sind. Rav Kuk lehnt die Annahme aufs schirfste ab, dass der
Zusammenbruch der Religion im Westen und die Krise des religiosen
Judentums in irgendeinem Zusammenhang stiinden. Nach dieser Auffas-
sung sei die Religion — nun negativ bewertet — weit hinter der Aufklarung
und dem kulturellen Fortschritt zuriickgeblieben? 3.

Der Rabbiner widersetzt sich ganz entschieden der Ansicht zahlrei-
cher Religionsforscher seiner Zeit, die Religion sei nichts als ein Anachro-
nismus, ein «Uberbleibsel» der Vergangenheit, eine Denkweise, die die
aufgeklarte Menschheit hinter sich gelassen habe3°. Kuk ldsst diese These
zwar fiir die Religionen der Vélker gelten, da nidmlich die paganen Ele-
mente der westlichen Religionen «einem Angriff durch den Verstand und
den Fortschritt des universalen Menschen» nicht standhalten konnten;
und da das heidnische Element in diesen Religionsformen fest verankert
und verwurzelt sei, hielten sie der rationalen Durchleuchtung nicht
stand®7. Die jiidischen Glaubensgrundlagen hingegen — frei von heidni-
schen Elementen — entsprechen auch der Mentalitit des hochkultivierten
Menschen der modernen Zeit.

Die Wurzel der jiidischen Religionskrise liegt in einem anderen Fak-
tor begrindet, nimlich im beschriankten und regressiven Charakter, dem
die jidische Religiositat im Laufe der Generationen zum Opfer fiel:

«Ein Makel haftet vielen der sichtbaren Ausdrucksformen der Gottes-
furcht an, da sie den Menschen entkriftet, so dass er als entmannter
Mensch erscheint. Und so verhindert sie selbst — eben die aus urspriinglich
reinster Uberlieferung stammende Gottesfurcht — die Verbesserung der Welt
und die Vollkommenheit des menschlichen Wesens. Wenn die Dinge so weit
kommen, dass die Frommigkeit sich mit Bitternis fiillt, bis ihr Einfluss eher
deprimierend wirkt und der Geist sich zu sehr verliert, dann weckt sie im
Menschen eine andere Geistesstimmung, namlich den Geist der Ziigellosig-
keit, der dann das Gift der verdusserlichten Frommigkeit entgegenwirkt.
Wenn diese beiden unecht verdusserlichten Geistesformen miteinander
kdampfen, dann fiillt sich die Welt mit Trunkenheit, und Staub bedeckt sogar
den Thron der Heiligkeit (kissé ha-kavdd ). Schwiche, Fanatismus, Heu-
chelei und vielfache Bdswilligkeit auf der einen Seite, Unverschamtheit,
Konkurrenzkampf, Masslosigkeit und Geistesode®® auf der anderen Seite
fordern zahlreiche Opfer, und die Menge verkiimmert, bis die Sonne der
Gerechtigkeit aufgeht und dies héchste gottliche Wissen in seiner Macht
erscheint und auf Fliigeln die Heilung bringt.»>°

180



Sdkularisierung und Nihilismus erscheinen bei Rav Kuk also als
Reaktion auf eine lange Epoche der geistigen Unterdriickung des Men-
schen und seiner natiirlichen Neigungen durch die Religion.

«Das Bediirfnis zum Aufstand ist die Tendenz zum Dinglichen, das in
der ganzen Nation auf radikale Weise entstehen musste in so langen Jahren,
in denen sowohl Bediirfnis wie auch Méglichkeit nach materieller Beschiifti-
gung vollig verschwunden waren.»°°

«Wenn das Heilige das Nichtheilige erdriickt, bis die Materie ver-
kiimmert, dann», so behauptet Rav Kuk, «fordert das Materielle sein
Recht. Der Glaubiger dringt, und mit Zins und Zinseszinsen erlangt das
Nichtheilige seinen Anteil von der Heiligkeit zuriick, und so steigert sich
die Dreistigkeit.»®? Allerdings ldsst das Ringen dieser beiden verzerrten
Geistesrichtungen jede einzelne ohne Wahrheit und Echtheit zurick.
Schwiche, Fanatismus, Heuchelei und Boswilligkeit befallen das religiose
Lager, und Frechheit, Gesetzlosigkeit und Leere kennzeichnen das siku-
lare Lager. Die neutrale Haltung, dic Rav Kuk bei der Beschreibung und
Analyse dieses Sdkularisierungsprozesses einnimmt, ist ganz in den oben
dargestellten metaphysischen Grundlagen verankert. Die Tatsache, dass
der Unglaube ebenso wie der Glaube als Kundgebung der Lebenskraft
aufgefasst wird, «in der das lebendige Licht des hochsten Erstrahlens
Gestalt annimmt»©?, ermoglicht das Sehen von positiven Aspekten und
die Beurteilung der positiven Aufgabe, die er iibernimmt:

«Um die Einzelseele und die Weltseele von jenem Makel der Angst vor
der Strafe zu heilen, die so viel Furcht und Krankheit auslost, entstand in
der Welt alles Negative. Und das Gift der groben Ketzerei, das die Welt
befdllt und zerstort, entstand im Grunde, um als Gegengift gegen diesen
Makel der Angst vor der Strafe zu wirken, wenn diese Angst tiefer und
tiefer sinkt und sich vom Lichte der Tora, von Ehrfurcht und echter Liebe
lost. »°3

Diese tolerante Haltung allein kennzeichnet die Einstellung Rav
Kuks gegeniiber der Siakularisierung nicht. Gerade aufgrund seines ver-
tieften Glaubensverstindnisses konnte er nicht nur das Niitzliche, son-
dern auch das Wahrheitsmoment in anderen Religionen und Anschauun-
gen wahrnehmen.

«Da die Art und Weise, die den menschlichen Gedanken und seine
Gefiihle mit dem einen grenzenlosen géttlichen und tiber allem stehenden
Licht verbindet, in verschiedenen Schattierungen erscheinen muss, so sind
auch die geistigen Lebensformen in jedem Volke und in jeder Gemeinschaft
verschieden.»%*

Die bestimmte Form, die jegliche nationale Kultur und Religion
kennzeichnet, ist wiederum nur eine bestimmte Weise der Offenbarung
des gottlichen Lichtes — daher ihr Wahrheitsgehalt.

181



Das Problem ist — laut Rav Kuk — vor allen Dingen ein ethisches
Problem®3. Zugleich aber ist sich der Rabbiner durchaus der Problematik
der religiosen Toleranz aus der Sicht des Gldaubigen bewusst®®. Kuk
nimmt an, dass eine tolerante Haltung dem natiirlichen Glauben vollkom-
men widerstrebt, und je starker der Glaube, desto unverséhnlicher zeigt er
sich. «Nach der herkommlichen Theologie ist es notwendig, dass die
Religionen einander in Widerspruch gegentiiberstehen.»®” Aber eine reli-
giose Lebenshaltung ist nicht nur durch das Gefiihl motiviert, sondern
geht auch von rationalen Grundlagen aus®®, so dass die religiose Einsicht
die Toleranz als entscheidenden Aspekt fiir das Verstandnis der gottlichen
Offenbarung in thren mannigfaltigen Abstufungen begreift.

«Die Glaubensgrundlage verfiigt iiber einen natiirlichen und einen be-
wussten erkenntnisbedingten Inhalt. Vom natiirlichen Aspekt aus ist der
Glaube voll der Macht, des begeisterten Feuers. Er leidet keinen Wider-
spruch, weder in bezug auf sein eigentliches Wesen noch auf den ihm eigenen
Weg und seine besondere Ausdrucksweise. Deshalb konnen die einzelnen
Glaubensrichtungen nicht unter einem Dach wohnen und sich untereinander
vermischen, wenn daraus nicht allen ein Schaden entstehen soll. Je grossarti-
ger, gesiinder, bedeutender und gewaltiger ein Glaube ist, desto mehr reift
seine natiirliche Kraft und damit auch der Fanatismus, die strenge Rein-
erhaltung. Von seinem erkenntnismdssigen Inhalt her jedoch ist der Glaube
von Weitsicht erfiillt und von Gnade und grosser Geduld beseelt. Er erkennt,
dass der tiefinnerste Geist des Gottessehnens und des hochsten Vollkommen-
seins, zu dem er strebt, viele Abstufungen enthdlt und sehr viele und auch
widerspriichliche Gestalten annehmen kann. Hierdurch ist er iiber jeden
Widerspruch erhaben und steht tiber jedem Gegensatz.»%°

Diese Aussagen beziehen sich nicht nur auf die theoretische Beschaf-
tigung mit den Phinomenen, sondern erhalten ihre praktische Bedeutung.
Rav Kuk zieht entscheidende Konsequenzen aus dieser theoretischen Ein-
stellung, und auch hier zeigt sich seine kithne Haltung:

«Deswegen muss man sich mit aller Weisheit der Welt beschdftigen,
mit allen Lebenslehren, mit allen Kulturschépfungen und auch mit den ethi-
schen und religiosen Inhalten jeder Nation und Sprache. In echter Seelen-
grosse wird der Glaubige wissen, wie er dies alles ldutern kann.»7°

Trotz der Verschiedenheit zwischen Ansichten, Religionen,
Glaubensrichtungen und trotz der Unterschiede zwischen den Volkern
und Klimazonen ist es richtig, ihre Anschauungen soweit wie moglich zu
begreifen, ihren Charakter und ihre Eigenschaften kennenzulernen, um so
die menschliche Liebe auf Grundlagen zu stellen, die praktisch zur gegen-
seitigen Anndherung beitragen.

«Die Engstirnigkeit, die in allem, was sich ausserhalb der jeweiligen
besonderen Nation — ja auch ausserhalb des Judentums — befindet, nur

182



Unreinheit und Abstossendes erblickt, gehort zu den verhdngnisvolleren Ein-
stellungen, die zur Zerstorung jedes guten Geistesgebdudes fiihren, dessen
Licht eine jede gelduterte Seele entgegenblickt. »™!

Es ist tiberfliissig darauf hinzuweisen, dass die pluralistische Einstel-
lung Rav Kuks nichts mit Gleichgiiltigkeit gegenliber den Unterschieden
in Niveau und Wert der Religionen und Glaubensrichtungen zu tun hat.
Natiirlich muss man alle «Geistesverzweigungen als organische Einheit»
betrachten, aber deswegen muss man keineswegs von den Differenzen
absehen, die zwischen «Haupt- und Nebensiachlichem, Hohem und Nied-
rigem, dem mehr oder weniger Heiligen, dem Heiligen tiberhaupt und
dem Nichtheiligen liegen»”2.

Weiter fuhrt der Rabbiner aus:

«Und so erheben wir uns tiber jene Niedertrichtigkeit der Viélker und
wenden uns dem Hauptgedanken der ernsthaften Forscher zu, den Unter-
schied zwischen dem semitischen und dem arischen Geist betreffend. Wir
verehren den Namen Gottes, des Herrn der Welt, der jeden Menschen nach
seinem Bilde geschaffen hat, denn “in Seinem Bilde schuf Gott den Men-
schen”. Und obwohl die einen Verzweigungen nach rechts und die andern
nach links, die einen hoher und die andern etwas weniger hoch, die einer auf
diese Seite und die andern auf jenme Seite verlaufen, so nihern sie sich
grundsdtzlich alle dem einen Ort, und alles trachtet nach Erhebung, um die
Welt im Gottesreich zu verbessern, und alle Sterblichen werden Deinen
Namen anrufen.»’3

Hier handelt es sich zweifellos um eine bedeutende Ausserung des
Rabbiners, die eine Differenzierung im geistigen Bereich, welche auf einer
unterschiedlichen Herkunft und Nationalitdt beruht, ablehnt. Diese
Formulierung tiberrascht auch besonders im Lichte seiner Auffassung des
metaphysisch-mystischen Wesens des jiidischen Volkes, und — ich muss es
gestehen — es ist kein Leichtes, diese beiden Aspekte seiner Lehre in
Einklang zu bringen, es sei denn, man fasse sie als einschriankende Aussa-
gen auf.

Dies liesse sich auf dem Hintergrund von Rav Kuks Verstdndnis der
Korperfunktionen aufweisen, demzufolge die Menschheit als ein organi-
scher Korper erscheint’#, in dem die jeweiligen Volker je einen Korperteil
reprisentieren, sich aber in Wert und Funktion voneinander unterschei-
den. Worin unterscheiden sich demzufolge Judentum und andere Religio-
nen? Rav Kuk sieht diesen Unterschied in den geistigen und moralischen
Tendenzen und nicht in den metaphysischen Anschauungen’®. Dennoch
lassen sich Kuks metaphysische Anschauungen der judischen Religion,
die er rein monistisch erfasst, und die geistig-moralische einigende Ten-
denz des Judentums nicht voneinander trennen. Den geistig-moralischen
Tendenzen, die die jeweiligen Religionen kennzeichnen, widmet Rav Kuk

183



einige Kapitel. Er unterscheidet zwischen vier Hauptstromungen des

menschlichen Geistes:

1) Die Tendenz, das absolut Bose allen Lebensbereichen iliberzuordnen,
ist ihm zufolge die Tendenz des Heidentums.

2) Die Tendenz der Vernichtung, die davon ausgeht, dass das Bose iiber-
all in der Welt regiert, charakterisiert den Buddhismus.

3) Die dritte, dem Christentum eigene Tendenz erscheint als teilweise
Verzweiflung, da der Mensch hier an der materiellen Welt und ihrem
Abgleiten unter die Herrschaft des Bosen verzweifelt und die Erlosung
der individuellen Seele herbeisehnt.

4) Die vierte — jiidische — Tendenz erstrebt eine ganzheitliche — Seele und
Korper umfassende — Erlésung: «Sie rettet... das Gute wie das Bose
selbst und will die ganze Welt in allen ihren Ausserungen und Abwe-
gen zu Gott erheben.»’°

Der deutliche Nachteil, den Rav Kuk bei Heiden- und Christentum
hervorhebt, ist die Fragmentierung und Zerstiickelung der Wirklichkeit.
Die heidnische Welt «sucht nach Verbundensein mit der Natur an sich»
und sieht in ihr «die endgiiltige Tendenz»’7. Demgegeniiber hat sich das
Christentum von der Natur entfernt und diese negiert, da es den ganzen
natiirlichen Lebensbereich als gegensatzlich zur Religion auffasst. «Es hat
den Inhalt der Aggada vergiftet und stellt ihn in Gegensatz zur festgefiig-
ten Form der Halacha.»"® Durch diese Negation des Lebens im Christen-
tum 1st also auch die judische Gesetzeswelt negiert worden.

Diese unterschiedlichen Tendenzen prigen das religiose Bewusstsein
des glaubigen Menschen in jeder religiosen Gemeinschaft und ebenso die
Form der Liturgie”’®. Rav Kuk vertritt die Ansicht, dass diese Unterschie-
de im Wesen der jeweiligen religiosen Urerfahrung verankert sind. In
allen Religionen beruht die Kulthandlung auf dem «Erlebnis des Entset-
zens und der Erschiitterung»®?, also auf einem negativen Erlebnis. Dem-
gegeniiber wird das Erlebnis, das den Geist des Judentums beseelt, als
Liebe und als «instindiges Streben nach den gottlichen Idealen»®! be-
schrieben, also als eine positive Erfahrung.

Ein religioses Bewusstsein, dessen Ursprung in einer negativen Erfah-
rung liegt, tragt den Charakter der Abhingigkeit und Versklavung (in der
Sprache Rav Kuks: «Knechtsdienst»®?); der «erleuchtete Gottesdienst»
jedoch, der auf einer positiven Grundeinstellung beruht, ist ein konstruk-
tiv-schopferisches Bewusstsein, «das die gottlichen Ideale gestaltet, verar-
beitet, vervollkommnet, sich um deren Erhabenheit bemiiht, und sie im
Volk, beim Menschen und in der Welt verbreitet» 83,

Dem versklavten Bewusstsein, das zur primitiv-religiosen Sphire ge-
hort, stellt Rav Kuk die Religion der Freiheit gegeniiber, die das Endziel
jeder Bekampfung der Gotzenanbetung ist®4.

184



«Die Dwekut (das instindige Sehnen nach Gott) hdlt, wenn sie sich
nicht nach dem Allerhochsten ausrichtet, sich also auf Gott ohne Gott be-
zieht, das Aufsteigen des Schopfungsprozesses zuriick... Die Befreiung der
Welt und die Entfaltung ihres Genius erfordern die radikale Ausrottung
Jeglicher Vergdtzung in der Idee, in der Sprache, im Handeln, in Gefiihl,
Temperament und Neigung, im nationalen, religiosen und seelischen Inhalt.
Und diese Reinigung erstrebt die jiidische Gemeinschaft (Knesset Israel),
auf dass alsdann der Name Gottes erhaben sei und alles Heidnische vollkom-
men aus der Welt verschwinde.»®>

Die Grenzen des Pluralismus

Das Ausmass an Freiheit, das Rav Kuk im geistigen Bereich gelten
lasst, ist in der Idee verankert, dass in jeder Anschauung und jeder philo-
sophischen Spekulation Heiligkeit und géttliche Offenbarung in demsel-
ben Masse vorhanden sind. «Im Tun jedoch erlangt kein Mensch ein
solches Mass an Freiheit, da die Tora allem und jedem bleibende Grenzen
gesetzt hat. Was nun die Gedankenwelt betrifft, gibt es nicht mehr als
zehn Bereiche, und hier gibt es keinen Teufel und kein Unheil.»®¢ Im
praktischen Handeln ist der Jude durch die Grenzsetzungen der Tora
eingeschrankt, und diese Gesetze sind allumfassend und werden niemals
aufgehoben. Die Durchbrechung dieser Grenzen ist gefidhrlich. Demge-
geniiber gibt es im Bereich der Gedanken keine Grenzen, und hier birgt
die nicht beengte Freiheit keine Gefahr. Ja, intellektuelle Redlichkeit und
objektive Einstellung sind Garanten fiir den Sieg der Wahrheit und des-
halb auch des Judentums: «Nur das bose Herz schafft die Unruhe und
den Makel®” in Israel und im Menschen tiberhaupt.»8®

Die religiose freic Denkweise und die reine Wahrheitsforschung scha-
den an sich uberhaupt nicht. Gefahr besteht nur, wenn Forschung sich in
tendenzioser Weise verpflichtet. Aus Rav Kuks Schriften spricht die Si-
cherheit, dass der jiidische Glaube stark genug ist, um in allen ideologi-
schen Auseinandersetzungen die Oberhand zu gewinnen. So fordert er die
Vertiefung ins Studium, da nidmlich Oberflachlichkeit die Engstirnigkeit
hervorruft. In der begrenzten Vorstellungskraft und dem geringen Fas-
sungsvermogen sieht Rav Kuk Krankheit und Verknechtung, und er ruft
dazu auf, sich mit aller Kraft von ihnen zu befreien, «damit unsere Seele
dem auf ihr lastenden Druck entkommen kann und damit wir sie aus dem
“agyptischen Sklavenhaus” befreien»®?.

Wie schon erwihnt, ist Rav Kuk sich der Tatsache bewusst, dass eine
undurchdachte Frommigkeit Mitursache von Oberfliachlichkeit und Eng-

185



stirnigkeit ist und dass die ihr innewohnende Angst vor dem freien Ge-
danken das geistige Format des Menschen erniedrigt®®. Ja, der Glaube
selbst und der Gottesbegriff des Menschen gewinnen nichts von dieser
Verstandesferne, denn das Mass der Glaubigkeit entspricht dem Masse
der Bildung:

«Wenn das Wissen um géttliche Dinge gering ist, so wird auch die
Vorstellung von der Gottheit sehr niedrig sein, und da der Gottesbegriff dem
Menschen bewusst macht, wie unendlich klein er vor Gott ist, so kann man
sich kaum vorstellen, was fiir ein armseliges kriechendes Geschopf der
Mensch durch die gedankenlose Frommigkeit wird.»°1

Es muss nicht besonders betont werden, dass Rav Kuk eine engge-
fasste Apologetik verabscheute®?. Das Streben nach kompromissloser
Wabhrheit impliziert keineswegs dogmatische Strenge, die jede andere Mei-
nung absolut negieren oder anderen Auffassungen die Legitimitit abspre-
chen wirde. Im Gegenteil, die Identitdt von «Wahrheit und Sein» bedeu-
tet, dass der Vieldimensionalitdt des Seienden auch mannigfache Aspekte
der Wahrheit entsprechen®3. Der Grundgedanke, alle Meinungen seien
Ausserungen gottlicher Offenbarung, verpflichtet zu einer angemessenen
Haltung gegeniiber allen Gestaltungen menschlicher Kultur:

«Wer die gottlichen Dinge in ihrer Reinheit begreift, kann keine Schip-
fung und keine Begabung in der Welt hassen und geringachten, denn in
allem offenbart sich das géttliche Wirken in seiner Hoheit und Macht.»°*

Rav Kuk erwidhnt mindestens drei Fille, in denen diese Freiheit
begrenzt werden muss. Erstens ist der Gedankenfreiheit nur dann ein
ethischer Grundgehalt zuzusprechen, wenn Forschung und vertieftes Stu-
dium der Wahrheitsfindung dienen. Nur dann erhilt die Meinungsfreiheit
thre positive Bedeutung. Der Ausdruck verliert sofort seinen Sinn, wenn
diese Freiheit nicht real existiert, also z.B. bei der Masse, die jeder Ideolo-
gie ausgeliefert ist®>.

Die beiden anderen Faille beziehen sich auf die Gefahr des Nihilismus
und der Zerriittung der staatlichen Ordnungen, zwei Fille, die durch
ungehemmte Freiheit verursacht werden kénnen. «Nicht eine einzige Ver-
haltensform in der Welt ist frei von der Tendenz zum Extremen.»®® Rav
Kuk stellt fest, dass eine Ansicht, die die Gefahr einer ziigellosen Umwal-
zung aller bestehenden Werte in sich birgt oder die in Wort und Schrift
auf die Zerstorung der bestehenden Ordnung dringt, keinen Anspruch auf
Legitimitiat bzw. Toleranz erheben kann®’. Dabei ist sich der Rabbiner
der Schwierigkeit bewusst, dass es angesichts der Relativitit der morali-
schen Einstellungen schwerfillt, diese Grenzbestimmungen vorzunehmen.

Es ist klar, dass die Grenzen der Meinungsfreiheit in den verschiede-
nen Gesellschafts- und Kulturformen ungleich gesetzt sind, da auch in
manchen anderen Bereichen die Verhaltensregeln sich nach den Rechts-

186



und Schonheitsbegriffen des jeweiligen Volkes und der jeweiligen Sprache
sowie auch nach den Lebensbedingungen der betreffenden Menschen-
gruppe richten®®. Gestiitzt auf diese Voraussetzungen sagt Rav Kuk hier,
dass die Begriffsdefinition des jliidischen Volkstums von einem bestimm-
ten Glauben abhingt und dass deshalb die Meinungsfreiheit fir diesen
Glauben nicht giiltig ist. Weil die eigentliche Existenz des Volkes durch
eine bestimmte Anschauung bedingt ist, wird in dieser Frage jegliche
Toleranz als «sich selbst verteidigende Tragheit (des Volkes)» aufgefasst
und als solche getadelt.

Zusammenfassung

Nach einem Uberblick lisst sich also ausweisen, dass der Begriff der
Toleranz in Rav Kuks metaphysischen Anschauungen verankert ist. Er
findet seinen Ausdruck in seiner prinzipiellen Stellungnahme gegentiber
dem Sidkularismus, der Haresie, der allgemeinen Kultur, den verschiede-
nen Religionen und jeder anderen Meinung, Idee und philosophischen
Denkweise. Seine Haltung ist durch die grundséitzliche Offenheit fir das
Verstandnis der Wahrheit in jeder Weltanschauung gekennzeichnet, da
seine eigene Anschauung alle Widerspriiche als verschiedene Aspekte der
unendlichen Vollkommenheit in sich vereinigt.

Gleichzeitig priift Rav Kuk jede Einstellung auf ihre wahren und
falschen Elemente, d.h. bei aller Bereitschaft fiir deren Verstandnis ist
Rav Kuk dennoch weit davon entfernt, jede Anschauung vorbehaltlos zu
akzeptieren und zu legitimieren. Die fanatische und kompromisslose Hal-
tung, die Rav Kuk mehr als einmal zu verschiedenen Tagesfragen ein-
nahm, beruhte nicht auf blossem Geflihlsiiberschwang, sondern auf der
Einsicht, dass durch die Auseinandersetzung, die das Besondere jeder
Ansicht klar hervorhebt, das heilsame Gleichgewicht zwischen den Mei-
nungen gewahrt bleibt. Nur innerhalb dieses Gleichgewichts kann sich die
Ganzheit vollstindig offenbaren, wie es heisst: «Die Weisen verbreiten
den Frieden in der Welt.»°° Gerade dadurch, dass die Gelehrten tUber die
Halacha argumentieren, indem sie die verschiedenen Aspekte der Wahr-
heit klaren und hervorheben, entsteht die fiir die Vollkommenheit ent-
scheidende Vielfalt.

Von dieser Erkenntnis her begriff Rav Kuk das Daseinsrecht des
sikularen Lagers, dessen Weg er allerdings scharf kritisierte!°°, so wie
ihm umgekehrt Vorziige und Makel des streng orthodoxen Lagers vor
Augen standen. Der praktische Wert dieser vieldimensionalen Auffassung
von Toleranz diirfte offen zutage liegen: Sie war es, die es ihm ermoglich-

187



te, die hohen menschlichen und auch spezifisch jidischen Qualititen der
damals von religioser Seite als «Abtriinnige» gegeisselten Einwanderer zu
erkennen, die mit dem Aufbauwerk in Paldstina als Zionisten ins Land
kamen. Er konnte so den positiven Wert der A-Religiositit trotz der
Einsicht in ihre Unwahrheit und ihre moralischen Gebrechen erkennen
und doch in engste Zusammenarbeit mit diesen Leuten treten!®?!, die trotz
allem auch in seinen Augen die Wiedergeburt des Judentums!®? und die
Erneuerung des urspriinglichen jidischen Geistes verkiindeten'©3.

188

ANMERKUNGEN

. Siche R.Z. Werblowsky, Die Toleranz als Wert, in: Sefer HaSchachar, Jerusalem

1984 (hebr.).

. Siehe A. Altmann, Tolerance and the Jewish Tradition. Robert Waley Cohen

Lecture 1957, London: The Council of Christians and Jews, S. 217-232; Yaakov
Katz, Drei apologetische Sdtze und ihre Variationen, in: Halacha weKabala, Jerusa-
lem 1984, S. 270-290 (hebr.); ferner ders., ebd., S. 307-310.

. Zu Deismus und Religionsbegriff in der Aufkliarung vgl. E. Troeltsch, Der Deismus

(1898), in: ders., Gesammelte Schriften IV, 1925, S. 429-487; E. Cassirer, Die
Philosophie der Aufkldrung, Tibingen 1932; Moses Mendelssohn, Schriften zum
Judentum I, bearbeitet von S. Rawidowicz, in: ders., Gesammelte Schriften. Jubili-
umsausgabe, Bd. 7, Stuttgart 1974 (hier vor allem die Auseinandersetzung mit
Lavater); ders., Jerusalem oder iiber religiose Macht und Judentum, in: ders., Ge-
sammelte Schriften. Jubiliumsausgabe, Bd. 8, bearbeitet von A. Altmann, Stutt-
gart 1983, S. 99-204.

. Zu diesen Kdmpfen vgl. A. Altmann, Gewissensfreiheit und Toleranz, eine begriffs-

geschichtliche Untersuchung, in: Mendelssohn-Studien, Bd. 4, hrsg. von Cecilie
Lowenthal, Berlin 1979, S. 9-46.

. Einen besonderen Ausdruck dieser Auffassung findet man in Rav Kuks Artikel A/

Bamoteinu Chalalim (im Sammelband Jiskor, hrsg. von A.S. Rabinowitz, Jaffa
1902) sowie in Maamarei haReija (Sammelband von Rav Kuks Artikeln), Jerusa-
lem 1980, S. 89ff. Diese seine Auffassung kommt auch in zahlreichen Briefen zum
Ausdruck, auf die ich hier nicht ndher eingehen will; vgl. ebenfalls Z. Yaron, Die
Lehre des Rav Kuk, Jerusalem 1974, S. 323ff. (iber die Toleranz) (hebr.).

.Z. Yaron, Lehre (s.o. Anm. 5), S. 365 fasst seine Auseinandersezung mit dem

Toleranzbegriff bei Rav Kuk folgendermassen zusammen: 1. Bei erheblichem
Widerstand gegen die Religion ist eine unverséhnliche Haltung unerlésslich. 2. Die
gesellschaftliche Realitdt erlaubt keine unversohnliche Aktivitdt. 3. Die praktische
Uberlegung fiihrt zur Negation des Grundsatzes der Unversdhnlichkeit «in Situa-
tionen, die in der Gesellschaft bestehen und auf einen grossen Widerstand gegen
die Religion schliessen lassen». — Im folgenden soll gezeigt werden, dass die
Toleranzauffassung Rav Kuks keineswegs nur auf solchen praktischen Uberlegun-
gen beruht.



12.
13.
14.

13,

16.
im
18.
19.
20.

21,
22,
23.
24.
25.
26.
27;
28.

29.
30.
31.
32.
33.

34.
335.
36.
37.

38.
3g.
40.
41.

. Vgl. dazu ausfiihrlich meine demnichst erscheinende Arbeit: Rav Kuk — zwischen

Rationalismus und Mystik, Tel Aviv: Am Owed 1989 (hebr.).

. «Die Lichter des Heiligen» (Orot haKoddsch) 11, Jerusalem 1964 (im folgenden als

LH abgekiirzt), S. 484.

. Ebd.
10.
11.

Ebd., S. 532f., 464f., 530.

«Morgentau der Lauterung» (Arplei Tohar), Jaffa 1904 (im folgenden als ML
abgekiirzt), S. 2; LH 11, S. 289.

ML, S. 5.

«Lichter» (Orot), Jerusalem 1963, S. 119.

ML, S. 4 (hier vor allem die Erlduterung zum Begriff des Moglichen), vgl. ferner
LH III, S. 27 sowie B. Spinoza, Kurze Abhandlung von Gott, dem Menschen und
seinem Gliick, hrsg. von Carl Gebhardt (Philosophische Bibliothek 91), Hamburg
1965.

Siehe LH III, S. 109f. (sowohl der Wille als auch die Vernunft werden als Offenba-
rungen aufgefasst).

Siehe «Die Nihe Gottes», in: Tachkemoni II, 1901, S. 5.

Ebd.; 8. 3f.

LHTII, 8. 39.

LHII, S. 529.

ML, S. 7. Die gleiche Ansicht vertritt Rav Kuk auch in bezug auf das Verhiltnis
zwischen heiligem und profanem Bereich, vgl. ebd., S. 6f. sowie LH 1, S. 145.

LH III, S. 59.

ML, S. 7.

Ebd.

Ebd., §. 24,

Vgl. besonders LH 11, S. 362.

ML, S. 24 (hier finden sich starke romantische Einfliisse).

Ebd.

LH II, S. 364f.; vgl. C. Lévy-Strauss, Le totémisme aujourd’hui, Paris 1962 (iiber
die Primitivkulturen).

LHL S, 251.

ML, S. 7,14; LH 1, S. 213, Abschn. 44.

LH 1.8 231,

ML, S. 9f.

ML, S. 3 und LH II, S. 291. In LH wurden die Ausdriicke «in magischen Kiinsten,
fremden und unreinen Glaubensweisen» weggelassen. Es ist keine Frage, dass hier
eine enge Beziehung zum chassidischen Gedanken der «Erhebung der Funken»
besteht.

LHII, S. 358.

LHLS. 17.

LHII, S. 312.

Die Briefe des Rav Kuk, Jerusalem 1962, Bd. 11, S. 39. Seine Ausfiihrungen bezie-
hen sich hier auf BeReschit Rabba, 8. Abschnitt, hrsg. von Theodor-Albek, S. 60.
LH II, S. 393 und ML, S. 33. '

ML, S. 2f.; LH II, S. 289.

ML, S. 1.

Trotz zahlreicher Vorbehalte und negativer Einschédtzungen: vgl. Briefe (s.0. Anm.
37) 1, S. 146 uber die Nichteinhaltung des Sabbats: «Die Wunde fiir unsere Nach-
kommen ist sehr tief und gefdhrlich», «Die Unwissenheit und die ungeheure Ketze-
rein; Das Zeugnis Israels und der Nationalismus, S. 62; Die Lichter der Umkehr

189



42.
43.

45.
46.

47.

48.

49.

0.
31,

52.
53.

54.

33.
56.

57.
S8.
59.
60.

190

(Orot haTeschuwa), 1970, S. 40, Die Ketzerei hat keine moralische Legitimitat,
Briefe I, S. 201, 369; 11, S. 87,90; Lichter (s.0. Anm 13), S. 99-101, «Die Ketzerei
entstellt die natiirliche Neigung des Menschen», LH III, Einfiihrung, S. 24f., ML,
S. 20,75. In den Handschriften, Bd. II, Bl. 34B siecht Rav Kuk im Hiretiker einen
«verlorenen Menschen, dessen Leben kein Leben mehr ist».

Lichter (s.o. Anm. 13), S. 84f.; Das Zeugnis Israels und der Nationalismus, S. 62.
Adar halakar, Jerusalem 1963, S. 32; Briefe (s.o. Anm. 37) I, S. 50; Lichter (s.o.
Anm. 13), S.79,87,124-127; LH 1, S. 14.

. ML, S. 32,19: «Die hoéchstmogliche Vollkommenheit muss sich in der gottlichen

Leitung offenbaren, und sie erscheint unter anderem als Urquell der einfachen
vollkommenen Gnade, die auch keiner Dankbarheit bedarf. Deshalb war die Hire-
sie eines der Elemente fiir die Ideal-Enthiillung des Géttlichen, und ihre Folgen —
Schmihung und Beschimpfung — eine der héheren Stufen seines Offenbarseins.»
Vgl. Lichter (s.o. Anm. 13), S. 127: «Wer das Innere der Ketzerei kennt, wird ihren
Nektar kosten und sie zu threm Ursprung zuriickfithren», ferner Anm. 33.

LH II, S. 544.

ML, S. 47; s. auch Needar baKoddsch, Jerusalem 1923 (nach dem Jubiliumskata-
log, ohne bibliographische Angaben), S. 14: «Die heutige Kutltur, wie sie sich in
allen ihren Ausserungen darstellt, ist eine wichtige Offenbarung...innerhalb der
profanen Sphére, und man muss sich mit ihr eingehend beschiiftigen, ihre Verzwei-
gungen kennen, aber auch ihre Tendenzen und Urspriinge, und mit diesem Wissen
entsteht uns dann die Weisheit, wie man das Gebaude der Offenbarung des heiligen
kulturellen Wertes errichten soll, das sich liber den profanen Wert erhebt wie der
Himmel tiber die Erde.»

Besonderer Traktat, photographischer Nachdruck zusammen mit «Die Ereignisse
des Glaubens», ohne bibliographische Angaben, S. 10; erstmals abgedruckt in: S.
Jaabetz, Die Geschichte Israels, Tel Aviv 1925, Bd. II, S. 211-219; neu aufgelegt in:
Maamarei haRaja, Jerusalem 1985, S. 105.

ML, S. 73,23 («Der Ursprung des Triebes zum Gotzendienst liegt im Heiligen
selbst»); Briefe (s.o. Anm. 37) I, S. 142; «Spruhende Lichter», in: Tachkemoni,
1900, S. 17.

Rav Kuk weiss, dass es «sehr erfreuliche Dinge gibt, die sich nur als mangelhafte
Erscheinungen offenbaren kénnen», und deswegen «achten wir diese mangelhaften
Dinge, die nidmlich auf den guten Grund und ihren Ursprung verweisen», s. ML, S.
13,48.

LH III, Einfiihrung, S. 34.

R. Schatz-Uffenheimer, Utopie und Messianismus in der Lehre des Rav Kuk, in:
Kiwwunim I, Jerusalem 1978, S. 24.

Nach Mischna Sota, Kap. 9, Mischna 15.

ML, S. 1,20. Der Rabbiner sieht auch andere Griinde fiir die «Impertinenz», die
nicht so sehr von Bedeutung sind: LH II, S. 298; ML, S. 60.

Beispielsweise in der ethischen Auffassung Kants, wonach eine Handlung nur
insofern ethisch ist, als sie verniinftig ist, d.h. insofern sie dem kategorischen
Imperativ entspricht, der ein Imperativ der Vernunft ist.

Needar baKoddsch (s.0. Anm. 46), S. 19.

Siche W. James, Das religiose Erlebnis, Jerusalem 1969, S. 321 (hebr. Uberset-
zung).

Needar baKoddsch (s.0. Anm. 55), ebd.

Vgl. den Artikel Nawak (= «Leere») im hebrdischen Lexikon Ewen Schoschan.
Handschriften (frithester Band), Bl. 57.

ML, S. 60.



61

64.
65.
66.
67.
68.

69.
70.
.
T2,
3
74.

75.

76.
71.
78.
79.
80.
81.
82.

83.
84.

85.
86.

. Needar baKoddsch (s.0. Anm. 46), S. 4.
62.
63.

Vel. Anm. 44,

Handschriften, Bd. 3, Bl. 21. Dennoch enthdlt sich Rav Kuk keineswegs der Kritik
an der Haresie und den Haretikern, vgl. Anm. 41.

LH III, S. 16.

«Sprithende Lichter» (s.0. Anm. 48), S. 17.

Zur Problematik des Toleranzbegriffs s.o. Anm. 2.

«Sprithende Lichter» (s.0. Anm. 65), ebd.

R. Otto, Das Heilige, Minchen 1963, S. If. Auch Rav Kuk erkennt ein rationales
Moment bei der religiésen Erfahrung; dennoch unterscheidet sich seine Analyse
von derjenigen Ottos. In seinem Artikel «Zu einem Portridt des Maimonides», der
1925 in der Pessach-Beilage der Tageszeitung Haaretz erschien, stellt Rav Kuk
dhnlich wie Otto das religiose Phdnomen auf zwei Grundlagen, das Gefiihl und die
Vernunft. Kuk deutet das Gefiihl als die natirliche Leidenschaft und Sehnsucht
nach Gottesnihe, ein Gefiihl, das auch zu negativen Erscheinungen gefiihrt hat.
Das rationale Moment soll die emotionalen Griinde ldutern und ziigeln und damit
den religiosen Gedanken verfeinern. Der Unterschied zwischen Kuk und Otto liegt
eben in der Auffassung dieser beiden Momente. Bei Otto erscheint das religiose
Gefiihl, das «Numinose», als Ausdruck der Furcht und des Zurtickschreckens vor
dem gottlichen Geheimnis (mysterium tremendum), wiahrend das rationale Mo-
ment auf eine Begrifflichkeit zielt, die die verniinftige Auffassung des Gottlichen
ermoglichen soll. Demgegentber stellt das religiose Gefiihl bei Rav Kuk keinen
Zustand des Schreckens her, sondern — wie gesagt — eine Sehnsucht, wiahrend das
rationale Element gerade keine Begrifflichkeit herzustellen sucht, sondern nur der
Lauterung der religiosen Denkweise dienen mochte.

Handschriften, Bd. 5, Bl. 76b, siche ferner Anm. 48.

ML, S. 32f.

Handschriften, frithester Band, S. 128.

«Sprithende Lichter» (s.o. Anm. 48), S. 17.

Handschriften, kleiner Band, Bl. 97.

Ebd.; ferner «Sprihende Lichter» (s.o. Anm. 48), S. 17; vgl. J. Halewi, in: Sefer
HaKusari 11, S. 36 lber die organische Verbindung zwischen Israel und den Vo6l-
kern.

«Die Herdenspuren» (“Tkwei haZon), Jerusalem 1963, S. 148 (zusammen mit Adar
haJakar).

LH II, S. 488,486 (sowie ML, S. 68), 491.

Handschriften, Bd. 2, BL. 15b.

Handschriften, Bd. 5, Bl. 103b .

Herdenspuren (s.0. Anm. 75), S. 147f.

Ebd., siche auch Anm. 68.

Ebd.

Auch Schleiermacher erkennt im religiosen Phianomen das «unbedingte Abhiangig-
keitsgefiihl». Vgl. Rav Kuk, Herdenspuren (s.o. Anm. 75), S. 145.

Herdenspuren, ebd.

Siehe LH III, S. 75: «Die Verminderung der Miihelast ist eine der Tendenzen der
Tora.»

Handschriften, Bd. 3, S. 9.

ML, S. 19 und auch S. 16, die sich auf die Ewigkeit der Tora bei Maimonides
beziehen, vgl. S. 11. Rav Kuk schreibt (Handschriften, kleiner Band, Bl. 270): «Die
eigentliche passende Frommigkeit gehort zu den korperlichen Kriften, der Verstand
muss ganz in ihrem Lichte und {iber ihr erscheinen, in seiner ganzen freien Macht.»

191



87.
88.
89.
90.

9L,
92,

93.
94.
95.
96.
97,

98.
99,
100.

192

Nach Deuteronomium 28,20.
Adar haJakar (s.o. Anm. 75), S. 52.
LHI, S. 177.

LH III, Einfiihrung, S. 25. Im 4. Band der Handschriften greift Rav Kuk eine
bestimmte Einstellung der streng orthodoxen Gemeinde an, die den Rationalismus
aus religiosen Griinden nicht gelten lassen mochte: «Die Versklavung und Be-
tdubung des Verstandes, die wir unter bestimmten Einfliissen erkennen, richtet die
Welt zugrunde, und je mehr sich diese Einstellung unter eine vermeintlich heilige
Beeinflussung begibt, desto mehr diirfte sie schaden. Ja, hier erscheint sie wie die
Schandtat der Lugenprophetie im Namen des Heiligen, wie das bose und unreine
Handeln, Gotzendienst und Schandtat. Wenn also diese Bestrebung, den Verstand
in Namen des Glaubens zu betduben, im Namen der Frommigkeit und der Liebe
zu Tora und Geboten erscheint, dann handelt es sich hier um eine furchtbare Liige
und verabscheuungswiirdige Verunglimpfung, von der die heiligen Diener des
hochsten Namens die Welt, Israel, die Tora, den Glauben und alles Heilige als
Vorkdmpfer vor diesen Verderbern retten miissen. Es dndert hier nichts, ob sie
scheinheilige Liigner sind, die ihre Mitmenschen iibervorteilen wollen, oder ob es
sich um Geistesarme und Verstandesbeschriankte handelt, denn vor solcher Verdii-
sterung des Verstandeslichtes, vor solcher Gefiihlsstumptheit und Befangenheit der
Vorstellungskraft bleiben die praktischen Taten nicht geschiitzt, die sie ndmlich mit
Eifer und Wut zerstéren...» Rav Kuks Angriff lasst an Polemik nichts zu wiinschen
librig.

ML, S. 32f;; LH 1, S. 216; Herdenspuren (s.0. Anm. 75), S. 139.

In einem Brief an Rabbiner Meir Berlin aus dem Jahre 1901 verurteilt Rav Kuk
jede Form von Apologetik und tendenzidser Kritik: «Die Wahrheit sei das Hoch-
ste, und unter ihr vereinige sich das heilige Licht des Herrn, und iiber ihr erhebe
sich das Glaubenslicht des Meisters.» Vgl. Briefe (s.0. Anm. 37) 11, S. 20.

LH L, S. 120f,; 11, S. 544f.

LH II1, S. 327, 100.

ML, S. 13.

Briefe (s.0. Anm. 37) I, S. 19f.

Vgl. J.S. Mill, Uber die Freiheit, Jerusalem 1966, S. 20 (hebr.). Rav Kuk zufolge
darf die Meinungsfreiheit nicht durch den Fanatismus, sondern nur durch den
Geist der Verantwortung eingeschriankt werden, der verschiedene Aspekte einer
Sache wahrnimmt und so die Konsequenzen von Ausserungen priift. Siche LH III,
S. 282: «Man muss sich in acht nehmen vor jeder Ausserung, die zu Nachsichtig-
keit und Nachlissigkeit der moralischen Haltung im Menschen fiithrt. Ja, sogar
wenn die Dinge in sich selbst ganz richtig erscheinen, konnen sie doch dem Horer
schaden, wenn er am Kreis derer teilhat, die sich diese moralische Haltung aneig-
nen, da sie ganz im Gegensatz zu den anderen Dingen des gleichen Kapitels stehen
konnen.»

Siehe Anm. 96.

Olat haRaaja, Jerusalem 1963, S. 330 (hebr.).

E. Schweidt (Sdkularismus in religidser Sicht, in: Der einzelne Jude und das Juden-
tum, Tel Aviv 1974) behauptet mit Recht, Rav Kuks Verhdltnis zum sikularen
Juden sei durch seine religiose Deutung der Motive und Aktivitidten der Einwande-
rer der zweiten Alijah bestimmt gewesen. Dennoch muss man erkennen, dass Rav
Kuk die Authentizitit, Aufrichtigkeit, Wahrheitsliebe und Liebe zum Menschen
und zum judischen Volk, die er bei den Haretikern seiner Zeit spiirte, iberaus
schitzte. In diesen Eigenschaften erkannte er sehr wertvolle und in sich bewun-



101.

102.

103.

dernswerte Qualititen, die es auf dem Hintergrund der religiésen Erfahrung zu
verstehen gilt. Vgl. meinen Artikel «Religion, Umkehr und Reinheit des Men-
schen» im Sammelband zum Kongress tiber Rav Kuk anlésslich seines 50. Todesta-
ges, Jerusalem 1988 (hebr.).

So bezeichnete Rav Kuk die hiretischen Pioniere auf der Grundlage des Spruches
eines Chasal (Weisen): «Bevor der Messias kommen wird, wird die Dreistigkeit
stark werden.» Vgl. Anm. 52.

Alle seine Schriften betonen den Glauben an die Wiedergeburt des Judentums, die
eine «Wiedergeburt der Tora» sein werde.

Vgl. ML, S. 29: «Ohne die Dreistigkeit, bevor der Messias kommt, ist es nicht
moglich, die Geheimnisse der Tora zu kliren. Nur durch die Verstirkung der
Gefiihle der Dreistigkeit wird es moglich sein, die hochsten Vernunftseinsichten zu
erhalten, damit am Ende doch alles zu einer grossen Verbesserung fithrt.» Rav Kuk
geht noch viel weiter, wenn er sagt: «Die Dreisten und Ubertreter der Wege und
Einzdunungen koénnen noch zu Propheten der hochsten Stufe werden, von der
Stufe Moses und im hochsten Licht des ersten Menschen. Der Baum des Lebens
wird sich in seiner ganzen Tiefe in ihnen und durch sie offenbaren» (ebd., S. 12;
erscheint auch in LH II, S. 298). Der Baum der Erkenntnis und der Baum des
Lebens symbolisieren im Sohar (Raaja Meheimana und in Tikkunei Sohar) die
Individuation und Beschriankung auf der einen Seite und die Freiheit und Unge-
schiedenheit von Gut und Boése auf der anderen Seite. Der Baum des Lebens
symbolisiert den utopischen Aspekt der Tora; vgl. G. Scholem, Die Kabbala und
ihre Symbolik, Jerusalem 1977, S. 69 (hebr.).

193



	Rav Kuk : Pluralismus und Toleranz aus einer jüdisch-orthodoxen Perspektive

