
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 45 (1989)

Artikel: Der Bussbegriff bei Rav Kuk : nach dem Traktat Orot ha-Teschuwa

Autor: Hruby, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961552

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Bussbegriff bei Rav Kuk
(nach dem Traktat Orot ha-Teschuwa)*

von Kurt Hruby

Busse aus Furcht und Busse aus Liebe

Der Bussbegriff nimmt in der jüdischen Traditionsliteratur einen
wichtigen Platz ein. Schon in der Tora finden wir die Verheissung, dass
«der Herr, dein Gott, dein Schicksal wenden und sich deiner erbarmen
wird» (Dtn 30,3). Die Vorbedingung dafür ist, dass sich das Volk neuerdings

auf den Herrn besinnt und aus ganzem Herzen zu ihm zurückkehrt.
Im selben Schrifttext treten auch zwei Aspekte der Bussidee in Erscheinung:

die Busse aus Furcht und die Busse aus Liebe.

Was die erstere anbetrifft, so sagt der Text (Dtn 30,1-2): «Und wenn
alle diese Worte über dich gekommen sind, der Segen und der Fluch, die
ich dir vorgelegt habe, wenn du sie dir zu Herzen nimmst... und wenn du
zum Herrn, deinem Gott, zurückkehrst ...», was das Targum folgender-
massen wiedergibt: «Und wenn du dich zum Herrn, deinem Gott,
bekehrst».

Zur Busse aus Liebe heisst es (Dtn 30,5f.): «Und der Herr, dein Gott,
wird dich in das Land, das deine Väter in Besitz genommen haben,
zurückbringen... Der Herr, dein Gott, wird dein Herz und das Herz deiner
Nachkommen beschneiden. Dann wirst du den Herrn, deinen Gott, mit
ganzer Seele lieben können, damit du Leben hast.»

Das spätere religiöse Schrifttum hat sich mit diesen beiden Aspekten
der Busse beschäftigt und hat über die Art und Weise nachgedacht, wie
sie sich offenbart und welchen Einfluss sie auf den Menschen ausübt. In
diesem Schrifttum finden wir folgende grundlegende Idee: Die Busse
verwirklicht sich beim Menschen als Reue über seine Sünden. Ein Mensch,
der verschiedene Übertretungen begangen hat und der sich darüber klar
wird, dass sein Verhalten nicht im Einklang steht mit den Vorschriften der
Tora und mit der Gesellschaftsmoral, bereut die gemachten Fehler und
fasst den Vorsatz, den so angerichteten Schaden gutzumachen, sein
Verhalten zu bessern und in Hinkunft nach Vollkommenheit zu streben.
Wenn er so handelt, hat er die Zuversicht, dass ihm alles, was er bisher
begangen hat, vergeben wird und dass die Vergangenheit sozusagen korrigiert

erscheint durch sein zukünftiges Wohlverhalten.

152



Die Beweggründe für diese Busse sind vielfältig. Sie geht im Herzen
des Menschen vor sich, durch die Erkenntnis der Tatsache, dass sein

Fehlverhalten peinliche Folgen nach sich ziehen könnte. Auf diese Weise

wird der Mensch dazu geführt, sowohl den Vorteil als auch den Nachteil,
der ihm aus der Sünde erwächst, einer Prüfung zu unterziehen. Eine

solche Busse heisst nun Busse aus Furcht. Sie resultiert nicht so sehr aus

der Erkenntnis der Schlechtigkeit einer Handlung als vielmehr aus der

Angst vor göttlicher Strafe. Auf dieser Stufe der Erkenntnis angelangt, tut
der Mensch Busse, doch ist der Beweggrund dafür eher die Angst vor den

nachteiligen Folgen, die seine sündige Handlung haben könnte.

Der andere Aspekt ist die Busse aus Liebe. Der Mensch beginnt in

diesem Stadium zu erkennen, dass die Sünde nicht nur peinliche Folgen
nach sich zieht, sondern einen direkten Einfluss auf die Seele ausübt und
sie herabwürdigt. Diese Erkenntnis geht bis zur Überzeugung, «dass nicht
der cArod tötet, sondern die Sünde»1. Das heisst, das Übel liegt in der

sündigen Handlung als solcher, die auch die Strafe einschliesst. Dank
dieser Erkenntnis beginnt der Mensch, das Gute zu lieben, nicht aus

Furcht vor einer Strafe, welche seine böse Handlung nach sich zieht,
sondern aus der Überzeugung heraus, dass das Gute ein wesentliches

Element darstellt. Er fühlt, dass die schätzenswerteste Belohnung für das

Gute, das man tut, in der Ruhe der Seele besteht, die es hervorruft, in
derselben Weise wie eine schlechte Handlung vor allem einen Zustand

allgemeiner Unruhe und Unzufriedenheit nach sich zieht. Aus diesem

Grund wird der Mensch bestrebt sein, das Gute zu tun, um so die innere

Sicherheit wiederzufinden, die ihm durch seine schlechte Tat verlorengegangen

ist.

Der Ausgangspunkt für eine derartige Busse ist die Liebe, ohne dass

sie allerdings eine genügend hohe Stufe erreicht, die es dem Menschen, der

sich in einem solchen Zustand befindet, erlauben würde, gute oder böse

Handlungen zu begehen, ohne dass die Veranlassung dafür auf Erwägungen

rein individueller Nützlichkeit beruht.

Eine höhere Stufe stellt die von Erwägungen der Liebe zur Gemeinschaft

geleitete Busse dar. Auf diesem Niveau wird sich der Mensch be-

wusst, dass er sich durch seine schlechten Handlungen nicht nur selbst

schadet, sondern dass sein Verhalten auch Nachwirkungen auf die

Gemeinschaft hat. Seine Seele erreicht dann eine genügend hohe Stufe, um
den Menschen zu bewegen, im Blick auf das Gemeinwohl auf seine schlechten

Handlungen zu verzichten. Er versteht jetzt, dass sein negatives
Verhalten die Gesellschaftsstrukturen als solche beeinträchtigt. So fasst er

denn den Entschluss, sein Verhalten zu ändern, um auf diese Weise die

Gesellschaftsstrukturen solider zu gestalten. Diese Art von Busse erlaubt

153



es dem Menschen, sich von jeder egoistischen Sicht freizumachen und sich
in gut geregelte Gesellschaftsstrukturen einzugliedern.

Die höchste Stufe bleibt jedoch die der aus Liebe zu Gott geübten
Busse. Der Mensch wird von Liebe zur guten Tat erfüllt, weil sie einen
göttlichen Auftrag darstellt. Dadurch dass er das Gute tut, wird er vom
göttlichen Licht erleuchtet. Indem er so das Gute zu seiner Lebensregel
erhebt, verkörpert er den göttlichen Willen, der seine Seele in dem Augenblick

erfüllt, wo er diesen Weg der Busse einschlägt. Durch diesen Elan
der Seele, der ihn zur Gottesliebe führt, wird der Mensch vom Guten
erfasst, und diese Haltung wird auch sein ganzes zukünftiges Verhalten
regeln.

Das Zutagetreten der Busse in traditioneller Sicht

Die jüdische Traditionsliteratur lehrt uns hinsichtlich der Busse, dass
sie meist plötzlich in Erscheinung tritt. Das gilt selbst für die aus Liebe zu
Gott geübte Busse. Aus diesem Grund haben auch die Meister, die dieses

Thema behandelten, den spontanen Charakter des Impulses in den
Vordergrund gerückt, der die Busse auslöst. Die Gesetzeslehrer gingen so weit
zu sagen, «der Mensch könne in einer einzigen Stunde die Welt gewinnen».

Sein ganzes Leben lang ist der Mensch ein Gefangener seiner
schlechten Handlungen und steckt bis zum Hals im Schlamm seiner eigenen

Engstirnigkeit. Plötzlich bricht ein Funke hervor, der in seiner Seele

das Verlangen nach dem Edlen und Schönen wachwerden lässt. Lichtwellen

gehen von den delikaten und sensiblen Zonen seines Wesens aus, die
in den Tiefen der Seele verborgen bleiben, solange der Mensch in einem
Zustand von Mittelmässigkeit verharrt. Der Mensch entsinnt sich nun
seiner wahren Berufung; ein mächtiges Verlangen bricht in ihm auf,
umzukehren zu seinem Schöpfer. Dieser spontane Funke wird zu einer
strahlenden Sonne, die in Hinkunft das Leben dieses Menschen erleuchtet. So
kann man dann wirklich sagen, «dass er die ganze Welt in einer einzigen
Stunde gewinnt».

Dieser traditionellen Idee zufolge ist das Bussbedürfnis also nicht
etwas, was die individuelle oder kollektive Seele dauernd empfindet. Es

gehört auch nicht zu den wesentlichen Elementen des Lebens, wie die
seelischen Eigenschaften, die Tugenden, die Empfindungen und die
Sehnsüchte. Von diesem Standpunkt aus gesehen erscheint die Busse als eine
objektive und zufällige Gegebenheit, die an einem bestimmten Zeitpunkt
des menschlichen Lebens auf den Plan tritt und einen günstigen Einfluss

154



auf den Menschen ausübt. Diese Idee vom zufälligen und plötzlichen
Charakter der Busse stellt einen logischen Rückschluss dar, dessen

Ausgangspunkt die Vorstellung von der Busse als solcher ist, das heisst die
Reue über die begangene Sünde und die schlechte Tat. Da nun die Sünde
selbst als eine falsche Art, das Leben zu verstehen, und als eine Entstellung

der wahren Orientierung angesehen wird, kann auch die Busse nicht
als ein wesentliches und dauerndes Element des inneren Lebens verstanden

werden. Es verhält sich übrigens ebenso mit der Sünde: da sie selbst
ein «Zufall» ist, sind auch ihre Folgen «zufällig».

Aufgrund dieser Definition der Busse, die im Leben des Menschen
nur als Heilmittel zur Sündenvergebung Platz findet, erscheint auch die
Sünde selbst nur als einer der Seelenzustände des Menschen und nicht als
eine wesentliche Eigenschaft des Geschöpfes als solchen. Die Busse wird
so zu einem ausschliesslich individuellen Element. Das Individuum, das
für den Irrtum anfälliger ist als die Gemeinschaft, erscheint so geneigt,
Busse zu tun aufgrund irgendeines seelischen Elans. Auch kann eine solche

seelische Erschütterung nur beim Individuum vor sich gehen, nicht
aber auf dem Niveau der Gemeinschaft, da der Irrweg, den diese beschreitet,

die Folge einer Übereinstimmung ist und so Quelle einer dauernden
Lebenshaltung. Aus diesem Grund haben auch die Erleuchtung des
einzelnen und die Ausstrahlung, die sie nach sich zieht, keinen Einfluss auf
das Leben der Gemeinschaft. Der lichtvolle Weg des gesellschaftlichen
Lebens ist zu logisch und zu stabil, als dass ein von einem anderen Horizont

stammender Lichtstrahl, welches auch seine Intensität sein mag,
imstande wäre, einen Einfluss auf seine Ausrichtung auszuüben, sei sie

nun positiv oder negativ.
Das Leben der Gemeinschaft, mit allen seinen traditionellen, religiösen

und sozialen Werten - selbst wenn sie entstellt sind -, ist nicht so

geschmeidig und offen für Änderungen wie das individuelle Leben. Aber
es gibt gewisse Perioden in der Geschichte, während deren die Physiognomie

der Gesellschaft sich aufgrund starker revolutionärer Einflüsse verändert.

Doch schöpft das gesellschaftliche Leben im allgemeinen seine
Inspiration in der inneren Ruhe, im Masshalten und in der Stabilität. Die
Einzelperson, die ein intensives Innenleben führt, erscheint meist wie von
ihrer vitalen Grundlage losgerissen durch seelische Umwälzungen in
Verbindung mit den Bedingungen des Innenlebens. Die individuelle Seele ist
stets ein Schlachtfeld, auf dem sich einander widerstrebende Kräfte
bekämpfen, wobei dann einmal diese, einmal jene die Oberhand gewinnen.
Nur aussergewöhnliche Menschen mit hochstehenden und harmonischen
Seelen sind imstande, ein Leben zu führen, das dauernd auf demselben
Niveau bleibt, ohne dass sie sich auch nur einen Augenblick lang vom
Ausgangspunkt der Initialinspiration entfernen.

155



Die Tora, die Propheten und die Hagiographen lehren uns, dass die
Busse auch auf Gemeinschaftsebene in Erscheinung treten kann. Die Tora
lässt uns eine Zeit voraussehen, in der das ganze Volk unter dem Einfluss
der Liebe Busse tun wird. Dieser Gedanke steht in offensichtlichem
Gegensatz zur traditionellen Vorstellung vom spontanen und plötzlichen
Charakter der Busse. Und noch etwas: Wenn die Busse nur ein «Augenblick»

ist, ein Zufall, dessen Wurzeln nicht in der Natur des Menschen zu
suchen sind, wie können wir dann die Verheissungen verstehen, welche die
Schrift jenen macht, die tatsächlich Busse tun, indem sie sagt, dass ihnen
die Sünden vergeben werden und sich in Verdienste verwandeln? Wenn
die Sünde als solche in keinem inneren Zusammenhang steht mit der
menschlichen Natur und wenn sie bloss einen Zufall darstellt, der sich im
Laufe des Lebens ereignet, und wenn darüber hinaus auch die Busse nur
ein solcher «Zufall» ist, woher stammt dann das geheimnisvolle Band
zwischen der Busse und der Besserung des Willens und der Handlungen
des Menschen in der Zukunft einerseits und dieser «zufälligen» Vergangenheit

andererseits, so dass dann eben diese Vergangenheit mit allen
isolierten Handlungen, die sie kennzeichnen und die in keinem
Zusammenhang stehen mit der menschlichen Natur, durch eine zukünftige positive

Orientierung «gereinigt» erscheint?

Diese Lrage stellten die Israeliten auch, indem sie sagten (Ez 33,10):
«Unsere Vergehen und unsere Sünden lasten auf uns, wir siechen ihretwegen

dahin. Wie sollen wir da am Leben bleiben?» Und darauf erfolgt dann
die Antwort des Propheten (Ez 33,15ff.): «Er gibt dem Schuldner das
Pfand zurück, ersetzt, was er geraubt hat, richtet sich nach den Gesetzen,
die zum Leben führen, und tut kein Unrecht mehr, dann wird er gewiss
am Leben bleiben und nicht sterben. Keine der Sünden, die er früher
begangen hat, wird ihm angerechnet. Er hat nach Recht und Gerechtigkeit

gehandelt, darum wird er gewiss am Leben bleiben. Die Söhne deines
Volkes aber sagen: Das Verhalten des Herrn ist nicht richtig. Dabei ist
gerade ihr Verhalten nicht richtig.»

Sie selbst konnten nicht glauben, dass man ihrer Sünden nicht mehr
gedenken würde, doch behauptet der Prophet, dass «das Verhalten des

Herrn richtig ist». Die Busse tut ihr Werk, und sie beeinflusst auch die

Vergangenheit. Die Lrage und das Erstaunen Israels gehen auf eine
falsche Auffassung zurück, die in der Busse eine zufällige Erscheinung
erblickt und nicht eine der Grundlagen des Lebens des Menschen und der
Welt.

156



Die Busse der Welt in der Sicht von Rav Kuk

Rav Kuk bemüht sich, in seiner Schrift vor allem auf die Frage zu
antworten, wie sich der Gedanke der Busse auf Gemeinschaftsebene stellen

kann, wie er einen dauernden, belebenden Einfluss auf die Gesamtheit
der geschöpflichen Welt auszuüben imstande ist und wie es um die künftige

Orientierung einer Gemeinschaft bestellt ist, die durch eine solche

Erfahrung gehen konnte.
Man kann ohne Übertreibung behaupten, dass Rav Kuk mit einem

bemerkenswerten Einfühlungsvermögen wirklich bis auf den Grund dieser

Frage vorgedrungen ist. Was ihn interessiert, ist, weit über die Folgen der
Busse im Leben des einzelnen und der Gemeinschaft hinaus, ihr Platz und
ihre Bedeutung vom Standpunkt der Schöpfung in ihrer Gesamtheit und
damit ihr kosmischer Stellenwert. In diesem Lichte erscheint die Busse als
eine der dauernden Grundlagen der Existenz, als ein stets aktives
Element, das einen stimulierenden Einfluss auf den Menschen ausübt bei
seinen Bemühungen um Fortschritt und gänzliche Offenheit. Rav Kuk
nimmt die traditionellen Definitionen der Busse wieder auf und verleiht
ihnen ihren höchsten Ausdruck in einer poetischen Sprache und einem
eleganten Stil. Das wesentlich neue Element, das in seiner Darstellung in
Erscheinung tritt, ist die tiefgehende Intuition, dass die Busse gleichzeitig
das wesentliche Orientierungsprinzip des Lebens in seiner Gesamtheit
darstellt. Auf diese Weise befreit er die Busse aus dem engen Kreis des

Individualismus und verleiht ihr eine universelle Dimension.
Rav Kuk geht von dem Prinzip aus, dass die ganze Existenz eine Art

Bekundung und der Ausdruck einer inneren Idee ist, welche auf die göttliche

Idee, die der Schöpfung zugrundeliegt, zurückgeht, wie das ein Philosoph

definiert hat: «Die göttliche Idee von der Welt ist die Grundlage
aller sichtbaren Dinge», oder wie in einem Text von grosser Tiefe gesagt
wird: «Die ganze Welt, mit allen Völkern und Sprachen, die sie ein-
schliesst, muss als eine aktive göttliche Idee betrachtet werden». Die
vollkommene Idee, Offenbarung der Gottheit in der Schöpfung, ist gleichzeitig

höchste Einheit, eine dank ihrer Eigenkraft bestehende organische
Einheit. Sie ist nicht von anderen eher individuellen Begriffen abhängig
und ist auch nicht eine Mischung von Kräften und Intentionen, sondern
trägt in sich selbst ihre Wesenheit und ihre Existenz, ihren Willen und
seinen Inhalt. Sie ist eine über jeden Zweifel erhabene Form, ein ganz
besonderer Ausdruck, eine aus der göttlichen Kraft hervorgegangene
Einheit, die einzig und allein durch den Begriff echad («einig-einzig»)
wiedergegeben werden kann2. Sie ist auch keine Synthese von Bekundungen und
Verwirklichungen, die das Ergebnis irgendeiner vollkommenen Erfüllung
darstellten, sondern eine wesenhafte, sich jedem Versuch, sie in Form

157



eines Bildes oder einer Beschreibung auszudrücken, entziehende Einheit.
Man könnte sie allenfalls folgendermassen beschreiben: Einheit des Inhalts
und der Vision einer Idee und einer höheren Orientierung. Es ist das nicht
die Einheit einer Form oder einer Verkörperung, denn von dem Augenblick

an, wo eine Idee auf diese Weise ausgedrückt wird, verlässt sie den
Rahmen ihrer tiefreichenden Einheit - schon allein durch die Tatsache,
dass eine bestimmte Form nicht unter Bezugnahme auf eine andere Form
erkennbar gemacht werden kann.

Wenn nun diese Uridee in das Stadium der «Offenbarung» eintritt,
bedeutet das notwendigerweise eine «Leerung» ihres wahren Inhalts, denn
ein Nach-aussen-Treten auf dem Gebiete der Schöpfung bedeutet stets
einen Rückschritt im Blick auf die ursprüngliche Orientierung und auf die
authentische Idee. Wenn andererseits dieses Nach-aussen-Treten mit sich

bringt, dass in der geschöpflichen Welt Teilchen von göttlicher Güte,
Rechtschaffenheit und Gerechtigkeit ausgesät werden, die von der Quelle
der Schöpfung stammen, so setzt es aber auch negative Elemente in Bewegung,

die vom «Bruch der Gefässe» (>Sclfwirat ha-Kelim) herrühren3, ganz
besonders vom Gefäss, das die göttliche Gnade in reinster Form enthält
und dessen Wesen gerade die authentische Einheit ist. Da nun das wesentliche

Element dieser Idee der göttliche Wille ist, dessen Schöpfungsfähigkeit
einen der Grundzüge darstellt und von dem ein mächtiger Strom

lebendiger Kräfte ausgeht, genügt es, dass er sich in der Welt offenbart
oder, besser gesagt, dass in ihm eine Öffnung nach aussen und eine
Mitteilung seines wahren Inhalts vor sich geht. Denn am Grunde des göttlichen

Waltens verbirgt sich die Kraft, «Welten zu schaffen und zu vernichten»,

das Prinzip, das jede Veränderung und jede Neubewertung leitet,
das Erlöschen jeder Form besonderen Ausdrucks, aber auch der Elan, der
jede Begrenzung überwindet und jedes Verblassen dieser Idee und dieses
Willens. Die Grösse dieser Idee liegt in einem Elan authentischen Lebens
und im Streben nach Freiheit und Befreiung, dank dem sie neuen Welten
Leben verleiht. Es ist nun so, dass der Weg, durch den sich dieses Leben
äussert, durch Kontraste führt, die im Gegensatz stehen zu seiner wahren
Natur. Es ist das ein andauerndes Vorwärtsschreiten, aber gleichzeitig ein
Schmelztiegel der Reinigung, in dem, durch fortschreitende Differenzierung

der Formen und des Ausdrucks, die Lichtstrahlen der authentischen
Idee verklärt werden.

Hier nun die drei Phasen des Zutagetretens dieser Idee.

Zuerst die Idee der Einheit selbst, abgeleitet von der Uridee durch
einen Vorgang fortschreitender Formulierung und bildlichen Ausdrucks,
gefolgt von dem Elan, die Formulierungen hinter sich zu lassen und sich
der Uridee zu nähern durch die befreienden Aspirationen, die sie bewirkt.
Dieses Streben, die Urauthentizität durch Offenbarung eines höheren

158



Niveaus wiederzufinden, äussert sich auch auf dem Gebiet der Busse, von
der die Gesetzeslehrer gesagt haben, class sie vor der Weltschöpfung
geschaffen wurde4, weil sie das Fundament und das Prinzip jeder Möglichkeit

einer Offenbarung Gottes in der Schöpfung ist. Die Busse erscheint
so als der dauernde, lebendige Hauch der Befreiung, der bestrebt ist, sich
durch einen reineren Ausdrucksmodus von jeder Form freizumachen, was
einen Vorstoss zur Quelle bedeutet. Ohne diesen dauernden Hauch würde
die göttliche Offenbarung jeden Wert einbüssen, denn in jedem Zutagetreten

ist ein negatives Element enthalten, das den authentischen Aspekt der
Uridee verblassen lässt. Die Busse stammt von der dauernden Unzufriedenheit,

die in ihr vorherrscht und die von der Selbstverschränkung (Zim-
zum)5 im Ausdruck herrührt, die jeder Offenbarung innewohnt, eine

schöpferische und lebenspendende Unzufriedenheit, die dauernd neue
Welten und neue Dinge hervorbringt. «Durch die Busse kehrt alles zu
Gott zurück; aufgrund der Realität ihrer Kraft, die über alle Welten
herrscht, kehrt alles zur vollen göttlichen Realität zurück und haftet ihr
an»6. «Die Busse geht der Welt der Moral, die alles umfasst, voraus, einer
Welt, die den höchsten authentischen Wert darstellt und alle Verzweigungen

des Handelns erreicht. Eine Handlung, die eine vielfältige Gestaltung
annimmt, ohne nach ihrer Wurzel zu streben, kehrt durch die Willenskraft

an ihren Ausgangspunkt zurück»7. «Die Welt ist genötigt, ernsthaft
Busse zu tun. Sie ist nicht stabil, sondern eine Realität in fortwährender
Entwicklung. Nun trägt aber die wahre Entfaltung die Verpflichtung in
sich, ihr die ganze Schöpfung, die materielle so gut wie die spirituelle,
zuzuführen, die ihrerseits das belebende Licht der Busse mit sich führt»8.
«Der Geist der Busse schwebt über der Welt und ist Quelle ihres wesentlichen

Verlangens. Er bewegt sie, sich seinem lieblichen Wohlgeruch zu
öffnen, veredelt sie und teilt ihr die Fähigkeit mit, schön und wunderbar
zu sein»9. «Die Busse rührt vom Einfluss der Realität in ihrer Gesamtheit
her, einer Realität, deren Verlangen es ist, mächtiger und hochstehender
zu sein als alles andere. In diesem Verlangen verbirgt sich die lebendige
Kraft, die es ermöglicht, den Sieg davonzutragen über den begrenzten
Charakter der Existenz und über die Schwächen, die ihr innewohnen»10.
«So quillt aus den Tiefen des Lebens zu jeder Zeit das neue Licht einer
erhabenen Busse hervor. Dieses Licht verbreitet sich in allen Welten und
erfüllt sie, um ihre Erneuerung zu bewirken. Nach Massgabe der Qualität
dieses Lichtes, der Weisheit und der Heiligkeit, die es enthält, werden die
Seelen im "Verbund des Lebens"11 ihrerseits mit neuem Licht erfüllt...
Auf diese Weise sind das Licht der ganzen Welt und die Erneuerung, die
auf ganzer Ebene vor sich gehen muss, für immer an die Busse
gebunden»12.

In einer solchen Sicht ist die Busse nicht mehr ein rein zufälliges und

159



individuelles Element. Sie erscheint im Gegenteil als die grundlegende
Antriebskraft des grossen Lebensmechanismus. Sie geht der Welt voraus,
weil das Leben der Schöpfung ohne sie nicht weitergehen kann. Inmitten
der Konkretisierung des höheren Geistes, der das Leben durch den
Ausdruck eines ganz bestimmten und besonderen Lebensmodus aufbaut,
finden wir die Kraft der Busse, die imstande ist, den Lebensmodus zu ändern
und ihn auf eine höhere und edlere Stufe zu erheben. Inmitten aller
Realisationen ist das Vorhandensein der Busse ein Element, dem eine
entscheidende Funktion zukommt in der Entfaltung und Vervollkommnung

der Welten.

Die Busse des Menschen in der Sicht von Rav Kuk

Der Mensch als höchste und erhabenste Verwirklichung der göttlichen

Idee repräsentiert ebenfalls diese «Orientierungen» in seinem Leben,
das heisst die erste authentische und unabhängige Form der Gottesidee.
«Gott hat den Menschen als rechtschaffenes. Wesen ins Leben gerufen.»
Diese Rechtschaffenheit als grundlegendes Element seines Wesens ist
einzigartig und vollkommen in ihrer Art, so dass jede Ausdrucksform, durch
die sie aktiv hindurchgeht, ihren ursprünglichen Charakter entstellt. Jeder
Ausdruck zieht in der Tat eine «Amputation» im Blick auf die innere
Vollkommenheit nach sich, da die Seelenzustände in Empfindungen
enthalten sind, die keinerlei Vergegenständlichung kennen, weder durch das

Wort noch durch die Tat. Die im Menschen vorhandene Erkenntnis ist
besser und steht höher als seine Handlungen, und das einzige und ewige
Prinzip, das in der menschlichen Seele zum Ausdruck kommt, ist nichts
anderes als das grosse Schweigen, das überwältigende und vollkommene
Schweigen, durch das sich uns die Gottheit offenbart. Dieses Schweigen
findet seine Genugtuung in sich selbst und trägt in sich seine Vollkommenheit

durch die Zeiten. Die verschiedenen Nuancen, die verschiedenen
Ausdrucksformen des Geistes und die höchsten Lebensmodalitäten sind
nicht wirklich der Spiegel, der es erlaubt, das edle Schweigen der
unabhängigen Uridee zu betrachten. Sie allein ist die grosse Realität voller
Kraft, die sich verwandeln und sich im Innern des Denkens und des
Handelns des Menschen niederlassen will.

Was nun diese Urform angeht, so vermindert jedes Nach-aussen-Tre-
ten ihren inneren Wert. Und da sie nun im Leben und im Handeln zutagetritt,

kommt es dadurch zu einer «Amputation» im Blick auf das lebendige

Schweigen der inneren Seele, die ihren Glanz und ihre Schönheit
beeinträchtigt. Das ist selbst dann der Fall, wenn die Handlungen moralisch

160



tadellos sind und in vollem Einklang stehen mit den Prinzipien der
Gerechtigkeit. Die edelsten Handlungen und Taten, die der Mensch
aufgrund eines inneren Auftrags und in Einklang mit dem ihm innewohnenden

Prinzip der Rechtschaffenheit vollbringt, spiegeln in keiner Weise die
Lauterkeit und die vollkommene Harmonie der Kraft wider, die sie inspiriert

und die sie drängt, sich zu verwirklichen und sich auszudrücken. Am
Grunde jedes Aktes liegt in der Tat ein Sündenkeim, der das Zurücktreten
der Form und des inneren Inhalts der Idee und des Willens bewirkt, die
sich in ihrer authentischen Lauterkeit zu offenbaren bestrebt sind. Es

handelt sich dabei um einen Rückschritt und eine Amputation in bezug
auf die ursprüngliche Rechtschaffenheit, die sowohl ihrem Wesen als
ihrem Inhalt nach einzig ist und nicht ausgedrückt werden kann. Und da

nun die Fähigkeit, zu schaffen, zu handeln und die innere Qualität zum
Ausdruck zu bringen, tief in der menschlichen Seele verankert ist, muss
die Busse beim Menschen ihrerseits als erste Bedingung seines Innenlebens

zutagetreten, das heisst als Trachten nach Befreiung und objektivem
Sichfreimachen und als Elan zur Tat, einer Tat, die wohl sein ursprüngliches

Bild und Wesen verfälscht hat, die er aber dennoch verbessern und
läutern will.

Auf diese Weise beobachten wir auch beim Menschen das Zutagetreten

von drei Erscheinungen: Die einzigartige ursprüngliche Rechtschaffenheit,

der Rückschritt, der infolge ihres Zutagetretens und ihrer Umsetzung

in die Tat zu verzeichnen ist, und die dauernde Befreiung durch die
Busse, welche den authentischen Willen dank ihrer Erleuchtung und einer
endlosen Vervollkommnung beeinflusst. «Der Weg alles Existierenden
beruht auf der Grundlage der Busse. Die Wesenheiten offenbaren sich
durch einen Abstieg aus der göttlichen Sphäre in die Welt. Es ist das eine

Bewegung, die einer Erniedrigung und einem fürchterlichen Tod
vergleichbar ist und mit nichts anderem verglichen werden kann. Das alles

geht nach dem himmlischen Massstab des Gerichtes und der Gerechtigkeit

vor sich, die auf der Einschätzung jedes Wesens beruht, bevor es noch
in das Stadium der Existenz eintritt. Aufgrund des Chässäd der oberen
Welten und der "durch Chässäd geschaffenen Welt" - mittels der Attribute

Chässäd, Gewura und Din des über den Wassern schwebenden Gottesgeistes

- gehen die Dinge ihren Weg und verdeutlichen sich13. Sie sind
neuerdings mit grösserer Kraft ausgestattet dank dem menschlichen
Geist, dessen Anteil und Erbe die Busse ist, als Vorbild jeder Wesenheit in
den Höhen und in den Tiefen. Ausserhalb des Begriffs der Busse, der
inneren Ruhe, zu der er ihm verhilft, und der Sicherheit, die er ihm gibt,
kann der Mensch keine Ruhe finden, und ohne diesen Faktor ist sein

spirituelles Leben ausserstande, sich zu entfalten. Es ist das moralische
Bewusstsein, das vom Menschen fordert, gut und vollkommen zu han-

161



dein. Wie weit ist aber der Mensch davon entfernt, die moralische
Vollkommenheit in die Tat umzusetzen, und wie gross ist doch seine Schwäche,

wenn es darum geht, seine Handlungen gemäss den Normen der
Lauterkeit und der vollkommenen Gerechtigkeit zu gestalten! Wie sollte
es ihm übrigens möglich sein, etwas anzustreben, das ausserhalb seiner
Möglichkeiten liegt? Aus diesem Grund ist die Busse ein natürliches
Element für den Menschen, und in ihr wird er seine Erfüllung finden. Die
Tatsache, dass der Mensch stets zu straucheln geneigt ist und Tendenz
hat, die Wege der Gerechtigkeit und der Moral zu verlassen, beeinträchtigt

jedoch seine Vervollkommung nicht, deren wesentliches Element gerade

dieses Streben und der andauernde Wunsch ist, Fortschritte zu erzielen.

Und dieses Verlangen ist nun wieder seinerseits die Grundlage der
Busse, die dem Menschen stets den Sieg über den Lebensweg sichert und
ihn zu wahrer Vollkommenheit führt.»

In der Sicht von Rav Kuk erscheint die Busse so auch beim
Menschen als das dauernde vitale Element seines Innenlebens. Sie bleibt stets
mit ihm verbunden, und weil er Tendenz hat, auf dem Weg zu straucheln,
auf dem er seine einmalige Rechtschaffenheit in die Tat umsetzt, wurde
sie noch vor der Weltschöpfung geschaffen. Denn die sündhafte Handlung

besteht nicht nur im pflichtvergessenen Dünkel und in der starken
Abweichung vom Weg des Guten und der höheren Gerechtigkeit: Jede
menschliche Handlung stellt als solche eine sündhafte Wahl im Blick auf
die innere Rechtschaffenheit dar. So tritt in jeder vom Willen geleiteten
Handlung gleichzeitig die Busse auf den Plan und auf diese Weise die
Befreiung in bezug auf diese Handlung. Es ist die Busse, die den
Menschen darauf vorbereitet, den Willensakt nach höheren und vollkommeneren

Prinzipien in die Tat umzusetzen. Auf diese Weise erscheint die Busse
als der in seiner ursprünglichen Innerlichkeit authentische Wille. Sie ist
nicht zufällig, wie auch die Sünde keine zufällige Erscheinung ist. Beide
sind Offenbarungsmodalitäten der im Menschen vorhandenen
Rechtschaffenheit, welche danach strebt, sich im Leben auf lautere und
vollkommene Weise zu verwirklichen. So ist denn auch die Beständigkeit des

Lebens der Busse mit der Beständigkeit des Himmels über der Erde
vergleichbar und mit der des Menschen in der Welt: sie übt stets ihren
läuternden Einfluss aus.

So erhalten wir eine Antwort auf die Frage, wie es sein kann, dass
durch die Busse, deren Wirkung doch in der Zukunft liegt, auch die

Vergangenheit geläutert werden kann. Die Busse ist tatsächlich im Augenblick

der Sünde bereits vorhanden in den Tiefen des Willens, so dass eine
innere Verbindung besteht zwischen ihr und der sündhaften Handlung.
Alle Handlungen, gute und böse, sind nichts anderes als die Ausstrahlung
nach aussen der grundlegenden und vollkommenen Rechtschaffenheit des

162



Menschen. Man versteht so, dass sie in enger Verbindung stehen mit der
ihnen innewohnenden Ausstrahlung, deren Ausgangspunkt ebenfalls in
der menschlichen Rechtschaffenheit liegt und die nun in der Tat die Busse
ist. «Die Busse ist stets im Herzen vorhanden, selbst im Augenblick der
Sünde. Sie ist in der Seele verborgen und sendet ihre Strahlen aus, die sich
dann in dem Augenblick offenbaren, wo die Reue in Erscheinung tritt als

Ausgangspunkt der Busse. Da die Busse bereits vor der Weltschöpfung
vorhanden war, ist sie auch gegenwärtig in den Tiefen des Lebens des

Geschöpfes. Bevor es noch zur Sünde kommt, ist die Busse schon bereit,
aktiv zu werden. Deshalb gibt es auch nichts in der Welt, das sicherer
wäre als die Busse, und in letzter Instanz ist alles zur Busse und zur
Wiedergutmachung berufen»14. «Die Existenz, die bevorzugte Handlung
des Menschen und sein beständiger Wille sind drei Dinge, die eine grosse
Einheit darstellen, denn niemals tritt eines dieser Elemente isoliert auf,
losgelöst von den anderen. Das Verlangen des Menschen ist an seine

Handlungen gebunden, und selbst die in der Vergangenheit liegenden
Handlungen sind nicht abgeschnitten von der wesentlichen Quelle des
Lebens und des Willens. Und weil so kein Ding völlig "losgelöst" ist,
wohnt dem Willen auch die Fähigkeit inne, den in der Vergangenheit
liegenden Handlungen ein besonderes Verlangen mitzuteilen. Darin
besteht das Geheimnis der vom Heiligen, gepriesen sei er, schon vor der
Weltschöpfung geschaffenen Busse: Er hat der schöpferischen Kraft der
Seele und des Geistes eine grössere Dimension verliehen, indem er sie mit
den Handlungen und mit der Existenz in Verbindung gesetzt hat, so dass
selbst die Vergangenheit ihrer Einflusssphäre unterworfen ist»15.

Auf diese Weise erscheint die Busse als das zentrale Glied der Kette
der vom Willen geleiteten Handlungen. Sie greift die in den schlechten
Handlungen enthaltenen positiven Elemente auf, die ebenfalls aus dem
Urgrund der Lauterkeit des Willens hervorquellen. Sie verleiht ihnen
einen edlen Charakter und übt ihren Einfluss auf den Willen aus, damit
dieser sich entfalte und den Weg seines wahren Ziels einschlage. Da dem
so ist, verwandeln sich sozusagen auch die frevelhaften Handlungen in
Verdienste, und sogar vorzugsweise die frevelhaften Handlungen, denn
gerade durch sie erweist sich der Wille mächtiger und strahlender, ein
Wille, der durch zahlreiche Erfahrungen hindurchgeht in dem Augenblick,

wo er seine wahre, grundlegende Inspiration findet, so dass er dann
als mit Kraft und Macht ausgestattet zutagetritt. «Die Busse bemächtigt
sich des Willens, der sich bereits in der Handlung verwirklicht, und teilt
ihm die wesentliche Kraft der "Macht" (GAvwra) mit, bis es ihr gelingt,
durch ihre Kraft auch die der Moral und des Glaubens zu brechen. Und
weil sich das göttliche Licht in Schönheit offenbart und der Wille so von
seiner Quelle losgerissen ist, erfolgt keine Rückkehr zum Chaos, sondern

163



die Busse ist im Gegenteil durch ihre Kraft am Werk und übt ihren
Einfluss auf die Grundlagen der Welt aus, um ihrer Wesenheit einen
starken und edlen Willen mitzuteilen, so dass sich dann die frevelhaften
Handlungen tatsächlich in Verdienste verwandeln»16.

Abgesehen von der Tatsache, dass die Busse so als die zwingende
Kraft im Wesen und im Leben der Welt erscheint, weil in jeder Verwirklichung

einer Form oder eines Aktes ein Fragment von Sünde enthalten ist,
stellt sie auch das vitale Element in der menschlichen Seele dar, das den
Menschen in jedem Augenblick zu neuen Verwirklichungen anspornt,
denn im Herzen der Existenz als solcher lauert die Sünde: «Die Halsstarrigkeit

verharrt stets in demselben Zustand. Sie stützt sich auf die
sündhaften Triebe, sowohl auf dem Gebiete der Handlungen wie der Ideen,
und verwandelt sie in Gewohnheiten. Sie ist die von der Vorliebe für eine
harte Knechtschaft herrührende Krankheit, die das befreiende Licht daran

hindert, seine ganze Leuchtkraft zu entfalten. Denn die Busse strebt
nach radikaler und authentischer Freiheit, die nichts anderes ist als die
göttliche Freiheit, die vollkommen ausserhalb jeder Knechtschaft
steht»17.

Die Halsstarrigkeit, von der hier die Rede ist, ist die eines Menschen,
der wie erstarrt ist infolge einer langen Reihe von Sünden. Nun ist es

tatsächlich das Verharren bei einer bestimmten Idee, die das wesentliche
Element der Sündenknechtschaft ausmacht, selbst wenn diese Idee an sich
lauter, klar und frei von jedem Flecken und jeder Unreinheit ist. Das
Wesen der Sünde besteht ja darin, das Denken und den Willen beiseitezuschieben.

Es ist das Verharren in einem festgefahrenen Zustand und die
Verwurzelung in einer bestimmten Situation auf dem Gebiete des Tuns
und des Denkens, eine vollkommene Versklavung der Gewohnheiten und
des Existenzmodus, ein Mangel an Fähigkeit, sich in einen ununterbrochenen

Vorgang einzuschalten, und eine Schwächung der schöpferischen
Quelle. So wie sich Schmutz und Unrat im Wasser ansammeln, wenn es

ein engmaschiges Netz daran hindert, frei abzufliessen, und es dann nur
die ungehemmte, in der Quelle enthaltene Freiheit, ungehindert abzufliessen,

ist, die noch Lebenselemente enthält, so ziehen auch jedes Hemmnis
und jede Verhinderung, auf welche die vitalen, schöpferischen Kräfte und
der mächtige Höhenflug stossen, im Menschen eine Blockierung seiner
spirituellen Kräfte nach sich und rufen in seiner Seele einen Zustand von
Unreinheit und Sünde hervor. Nur die Offenheit des Lebens und das
Streben nach Freiheit sind imstande, eine grössere Lauterkeit zu schaffen
und die innere Schönheit zu erhöhen. Deshalb besteht auch die wesentliche

Funktion der Busse darin, den Menschen anzuspornen, nicht in einer
festgefahrenen Lebenssituation, wie sie auch beschaffen sein möge, zu
verharren, selbst wenn sie im Blick auf ihre Absichten einen hochstehen-

164



den und lauteren Charakter trägt. Die Busse ist auch das Element, das
eine lindernde Wirkung auf jede Existenz und auf jede Ausdrucksform
ausübt, sie freimacht und ihnen den Zugang zu dem grossen Strom öffnet,
der sie weiterträgt.

Diese Vorstellung von der Busse im System von Rav Kuk kommt in
poetischer Form in einem kurzen Abschnitt des Talmudtraktats cAvoda

sara (17a) zum Ausdruck. R. Elecasar b. Dardaja, den eine Dirne, zu der
er Beziehungen unterhalten hatte, von der Unmöglichkeit, Busse zu tun,
in Kenntnis setzte, wandte sich an die Berge und die Flügel, an den
Himmel und die Erde, an die Sonne, den Mond und die Sterne, um sie zu
bitten, für ihn die göttliche Barmherzigkeit anzuflehen. Doch jeder gab
ihm eine negative Antwort, unter Hinweis darauf, dass es an ihm selbst
sei, die göttliche Barmherzigkeit anzuflehen, denn auch er würde letzten
Endes ebenso zugrundegehen wie sie selbst. Das dauerte so lange, bis R.
Elecasar tatsächlich begriff, dass das nur von ihm abhinge. Da brach er in
Tränen aus und fiel in Ohnmacht.

In diesem Abschnitt haben uns unsere Meister den Wert der Busse
verstehen lassen, ihre Funktion und ihre Fähigkeit, im Menschen Gestalt
anzunehmen.

R. Elecasar b. Dardaja stellt zuerst einen Zusammenhang her
zwischen der Unmöglichkeit, Busse zu tun, einerseits und, andererseits, einer
allgemeinen Ursache, nämlich der Tatsache, dass die gesamte Existenz in
einem Sündenzustand befangen ist. Obwohl nun seine Person nur ein ganz
kleines Teilchen inmitten des Unendlichen darstellt, zieht sein unkorrektes
Verhalten nicht nur seine eigene Sünde nach sich, sondern die Sünde der
gesamten Schöpfung, die mit ihm sündig wird. Kann man da sagen, dass

er verantwortlich für seine Handlungen sei? Er ist tatsächlich nur eine

ganz kleine Sprungfeder innerhalb der grossen Maschine des Lebens, und
die Wechselfälle der Existenz haben auch diese Sprungfeder hineingezogen

in einen Wirbel von Schmutz und Unrat. Die verschiedensten Ursachen,

handle es sich um solche gesellschaftlicher Art oder von der
Erbmasse bedingt, oder um ethnische und kulturelle Einflüsse, sie alle stellen
sich ein und üben eine unwiderstehliche Anziehungskraft aus. Doch ist
das Gesetz des Lebens am Werk, auch und besonders in seinen Handlungen.

Von diesem Gesichtspunkt aus erscheint die Busse unmöglich, denn
sie wird ausschliesslich als ein individuelles Element betrachtet, das auf
gar keinen Fall der allgemeinen Strömung die Stirn zu bieten vermag und
dem Gesetz des Lebens, das auf seinem Weg vorwärtsschreitet. «Himmel
und Erde, erfleht für mich Erbarmen!» Ihr seid verantwortlich für mein
Tun, genau so wie ich selbst. «Erfleht Erbarmen»: nur die Barmherzigkeit
kann sich einschalten, nicht aber die Busse.

Da erfolgt - in Form einer himmlischen Stimme - die treffende

165



Antwort: «Du hast einen grundlegenden Irrtum begangen», sagt man
ihm, «indem du dachtest, die Busse sei unmöglich, weil du in ihr
ausschliesslich eine individuelle Erscheinung gesehen hast.» Da verstand R.
Elecasar, dass er selbst die Ursache war, die alles aus dem Nichts hervorrief,

dass es sich um ein authentisches Ereignis handelte, Quelle jeder
Verwirklichung, und nicht nur um eine spontane, augenblickliche Erscheinung.

Sieh doch, sagen ihm die Dinge, an die er sich gewandt hatte, und
gib dir Rechenschaft, dass auch wir nur zweitrangige Ausdrucksformen
der allgemeinen Idee sind, die Prinzip alles Lebens ist, eines Lebens, das
seine Form und seine Intensität ändert. Auch wir, die du als grosse
Realisationen ansiehst und als die Quintessenz aller Dinge, vollenden unseren
Weg und treten vom Schauplatz ab. Auch über uns wird der Kelch der
Vernichtung ausgegossen, als Zeichen dafür, dass auch wir nur ein ganz
kleines Element der Idee sind, die nach Verwirklichung strebt. Wir sind
nur eine ganz bescheidene Offenbarung, die eine andere vorbereitet, die
auf sie folgen wird und die aus den Tiefen der Idee hervorgeht, die sich
dann in lichtvoller Weise offenbaren wird. Das ist die Antwort auf deinen
grundlegenden Irrtum, der dich annehmen liess, die Busse sei ein
individueller und isolierter Augenblick. Da nun der Begriff der Busse die
dauernde und vitale Grundlage der gesamten Schöpfung ist und unser Abtreten

vom Schauplatz der Dinge beweist, dass es sich dabei um einen
allgemeinen Vorgang bei der Offenbarung der Idee handelt, um eine rein
vorübergehende Verwirklichung, die berufen ist, einer neuen, geläuterte-
ren und klareren Offenbarung Platz zu machen, ist es offensichtlich, dass
derselbe Vorgang auch auf deinen Fall Anwendung findet. Es ist das ein
Rückschritt im Blick auf deine eigene grundlegende Authentizität und
eine Rückkehr zu ihr unter Entfaltung grösserer Kraft und Lauterkeit.
Deshalb hängt auch die Busse von dir allein ab, denn auch sie entspringt
aus derselben Quelle, die in uns allen am Werk ist, das heisst der authentische,

nach seiner reinen Verwirklichung strebende Wille.

Diese Antwort ist es, die R. Elecasar b. Dardaja einen Hinweis auf
die ungeheuren Dimensionen der Schöpfung nannte. Er erkannte, dass

alles nur von ihm allein abhing, und fühlte sich verantwortlich für sein

Tun, da der Mensch eine authentische moralische Einheit darstellt, die

von keiner äusseren Ursache abhängig ist und die ihr tiefes inneres Leben
dank dem in seiner Natur vorhandenen Willen führt. Dieser Wille
existiert und äussert sich in unpräziser Weise, da er im Herzen der Persönlichkeit

selbst seinen Sitz hat und ihm offensichtlich die Möglichkeit
innewohnt, vorwärtszuschreiten, sich auszudrücken und sein Licht auch auf
eine nicht gewollte Vergangenheit zu projizieren. Dieser Fortschritt
verwirklicht sich dank einem grundlegenden Prinzip, das die gesamte Schöpfung

erneuert, und mit ihr auch den Menschen. Und dieses Prinzip ist nun

166



tatsächlich die Busse, die der Welt vorausgeht.
Das ist das von R. Elecasar b. Dardaja in Erinnerung gerufene

grundlegende jüdische Konzept, das Rav Kuk in einer lichtvollen und
erschöpfenden Weise darstellt. Er hat das Problem der Busse mit seltener
Klarsicht und einer tiefschürfenden Intuition untersucht und ist sich
darüber klar geworden, wie sehr die Busse ihren Weg macht und das Universum

erleuchtet. Rav Kuk hat seine Erleuchtung aus tiefen Quellen
geschöpft, und es ist ihm gelungen, diesen ganzen Reichtum in einem kleinen

Traktat festzuhalten, von dem nun ihrerseits dauernd Lichtstrahlen
ausgehen und die Welt erleuchten.

ANMERKUNGEN

* Der vorliegende Artikel ist im wesentlichen eine deutsche Bearbeitung der im
Anschluss an die Ausgabe des Traktates Orot ha-Vschuwa (Irgun Bortet °Akiva, Jerusalem

1956) abgedruckten Zusammenfassung von Rabbiner Schimon Strelilz.
1. Es handelt sich hier um eine Anspielung auf eine talmudische Legende (Ber. 33a):

«Es geschah, dass ein an einem (bestimmten) Ort anwesender cArod die Menschen
(angriff und) verletzte. Man erzählte es R. Chanina b. Dosa, der sagte: "Zeigt mir
sein Versteck!" Man zeigte es ihm, er setzte seinen Fuss auf die Öffnung (des
Verstecks), der cArod kam heraus, stach ihn und verendete. (R. Chanina) lud ihn auf
seine Schulter, brachte ihn ins Lehrhaus und sagte: "Sehet, meine Kinder, es ist
nicht der cArod, der tötet, sondern die Sünde." In dieser Stunde sagte man: "Wehe
dem Menschen, der einem cArod begegnet, und wehe dem cArod, der R. Chanina b.
Dosa begegnet."» R. Chanina b. Dosa ist ein Gesetzeslehrer aus dem ersten
nachchristlichen Jahrhundert. Er war berühmt wegen seiner grossen Frömmigkeit und
der Kraft seines Gebets. Der cArod des Textes ist ein Fabelwesen, das auch Chavar-
bar genannt wird. Dem Midrasch zufolge (GenR. LXXXII,14) hat ihn Gott geschaffen,

um Ana zu bestrafen, der eine Eselin und ein Pferd kreuzte und so ein Maultier
hervorbrachte (vgl. Gen 36,24). Der als besonders gefährlich geltende cArod-Chavar-
bar wäre seinerseits das Produkt einer Kreuzung zwischen einer Schlange und einem
Chardon, einer Art grosser Eidechse.

2. Der kabbalistischen Lehre zufolge ist das Wort echad, «einig-einzig», des Schöna0
JisraJel (Dtn 6,4) der vollkommenste Ausdruck der göttlichen Einheit.

3. Hier tritt ein weiteres kabbalistisches Element hinzu, unter Hinweis auf das kosmische

Initialdrama, den aufgrund der Ursünde eingetretenen «Bruch der Gefässe» der
Sefirot (Emanationen). Infolge dieses Bruches sind von diesen «Gefässen» stammende

Lichtteilchen in die materielle Welt abgesunken, die es zu «erlösen» gilt, indem
man ihre Wiedervereinigung mit ihrer ersten Quelle bewirkt.

4. Vgl. Pes. 54a: «Sieben Dinge wurden vor der Weltschöpfung erschaffen: Die Tora,
die Busse, das Paradies, das Gehinnom, der Thron der Herrlichkeit und der Name
des Messias... Die Busse, denn es heisst (Ps 90,2): "Bevor die Berge geboren", und
darauf folgt (ebd. 3): "Du lässt den Menschen zurückkehren zum Staub und
sprichst: Kehret zurück, Menschenkinder."» Vgl. auch Ned. 39b; Midrasch Prov 8,9

167



(30a); PRE III, Tanchuma B., Perikope Nasso, § 19; Midrasch Tehillim 90, § 12, Vgl.
auch GenR. 1,1, wo R. Ahava b. Secira die Busse den sechs dort angeführten Dingen
hinzufügt.

5. Der Kabbala, und in erster Linie der lurjanischen Kabbala, zufolge (so genannt
nach R. Isaak Luria aus Safed. 1534-1572, dem «heiligen Ari») war der Zimzum, die
Selbstverschränkung Gottes, die erste und unbedingt unerlässliche Bewegung innerhalb

der göttlichen Wesenheit, um ein «Hervortreten» in Form einer Reihe von
Emanationen und somit das Schöpfungswerk zu ermöglichen.

6. Orot ha-T^schuwa, 94,9.
7. Ebd., 51.
8. Ebd., 14.

9. Ebd., 15.

10. Ebd., 17.

11. Der Ausdruck stammt aus 1 Sam 25,29. In der Kabbala ist der Zror ha-Chajim, der
«Verbund des Lebens», der Ort, an dem sich die Seelen aufhalten, bevor sie in einen
Körper eingehen.

12. Orot ha-T^schuwa, 13.
13. Chässäd und Chvura sind die vierte und die fünfte der zehn Sefirot (Emanationen)

der kabbalistischen Emanations- und Schöpfungslehre. Es ist wesentlich, dass sich
die Kräfte dieser beiden Sefirot im Gleichgewicht befinden, weil sonst Gewura das

Übergewicht gewinnt und als Din (Gericht) zutagetritt, mit einer Überdosis an
Strenge, die dann die Kräfte des Bösen, die Sitra achara, die «andere - d.h. dem
Guten entgegengesetzte - Seite», hervorbringt.

14. Orot ha-I^schuwa, 17.

15. Ebd., 18.

16. Ebd., 35.
17. Ebd., 15.

168


	Der Bussbegriff bei Rav Kuk : nach dem Traktat Orot ha-Teschuwa

