Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 45 (1989)

Artikel: Der Bussbegriff bei Rav Kuk : nach dem Traktat Orot ha-Teschuwa
Autor: Hruby, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961552

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Bussbegriff bei Rav Kuk
(nach dem Traktat Orot ha-Teschuwa)*

von Kurt Hruby

Busse aus Furcht und Busse aus Liebe

Der Bussbegriff nimmt in der jiidischen Traditionsliteratur einen
wichtigen Platz ein. Schon in der Tora finden wir die Verheissung, dass
«der Herr, dein Gott, dein Schicksal wenden und sich deiner erbarmen
wird» (Dtn 30,3). Die Vorbedingung dafiir ist, dass sich das Volk neuer-
dings auf den Herrn besinnt und aus ganzem Herzen zu ihm zuriickkehrt.
Im selben Schrifttext treten auch zwei Aspekte der Bussidee in Erschei-
nung: die Busse aus Furcht und die Busse aus Liebe.

Was die erstere anbetrifft, so sagt der Text (Dtn 30,1-2): «Und wenn
alle diese Worte uber dich gekommen sind, der Segen und der Fluch, die
ich dir vorgelegt habe, wenn du sie dir zu Herzen nimmst... und wenn du
zum Herrn, deinem Gott, zuriickkehrst ...», was das Targum folgender-
massen wiedergibt: «Und wenn du dich zum Herrn, deinem Gott, be-
kehrst».

Zur Busse aus Liebe heisst es (Dtn 30,5f.): «Und der Herr, dein Gott,
wird dich in das Land, das deine Viter in Besitz genommen haben, zu-
riickbringen... Der Herr, dein Gott, wird dein Herz und das Herz deiner
Nachkommen beschneiden. Dann wirst du den Herrn, deinen Gott, mit
ganzer Seele lieben konnen, damit du Leben hast.»

Das spitere religiose Schrifttum hat sich mit diesen beiden Aspekten
der Busse beschiftigt und hat liber die Art und Weise nachgedacht, wie
sie sich offenbart und welchen Einfluss sie auf den Menschen ausiibt. In
diesem Schrifttum finden wir folgende grundlegende Idee: Die Busse ver-
wirklicht sich beim Menschen als Reue uber seine Siinden. Ein Mensch,
der verschiedene Ubertretungen begangen hat und der sich dariiber klar
wird, dass sein Verhalten nicht im Einklang steht mit den Vorschriften der
Tora und mit der Gesellschaftsmoral, bereut die gemachten Fehler und
fasst den Vorsatz, den so angerichteten Schaden gutzumachen, sein Ver-
halten zu bessern und in Hinkunft nach Vollkommenheit zu streben.
Wenn er so handelt, hat er die Zuversicht, dass ihm alles, was er bisher
begangen hat, vergeben wird und dass die Vergangenheit sozusagen korri-
giert erscheint durch sein zukiinftiges Wohlverhalten.

152



Die Beweggriinde fiir diese Busse sind vielfiltig. Sie geht im Herzen
des Menschen vor sich, durch die Erkenntnis der Tatsache, dass sein
Fehlverhalten peinliche Folgen nach sich ziehen kénnte. Auf diese Weise
wird der Mensch dazu gefiihrt, sowohl den Vorteil als auch den Nachteil,
der ihm aus der Siinde erwichst, einer Priifung zu unterzichen. Eine
solche Busse heisst nun Busse aus Furcht. Sie resultiert nicht so sehr aus
der Erkenntnis der Schlechtigkeit einer Handlung als vielmehr aus der
Angst vor gottlicher Strafe. Auf dieser Stufe der Erkenntnis angelangt, tut
der Mensch Busse, doch ist der Beweggrund dafiir eher die Angst vor den
nachteiligen Folgen, die seine siindige Handlung haben konnte.

Der andere Aspekt ist die Busse aus Liebe. Der Mensch beginnt in
diesem Stadium zu erkennen, dass die Siinde nicht nur peinliche Folgen
nach sich zieht, sondern einen direkten Einfluss auf die Seele austbt und
sie herabwiirdigt. Diese Erkenntnis geht bis zur Uberzeugung, «dass nicht
der ¢Arod totet, sondern die Siinde»!. Das heisst, das Ubel liegt in der
sindigen Handlung als solcher, die auch die Strafe einschliesst. Dank
dieser Erkenntnis beginnt der Mensch, das Gute zu lieben, nicht aus
Furcht vor einer Strafe, welche seine bése Handlung nach sich zieht,
sondern aus der Uberzeugung heraus, dass das Gute ein wesentliches
Element darstellt. Er fiihlt, dass die schitzenswerteste Belohnung fur das
Gute, das man tut, in der Ruhe der Seele besteht, die es hervorruft, in
derselben Weise wie eine schlechte Handlung vor allem einen Zustand
allgemeiner Unruhe und Unzufriedenheit nach sich zieht. Aus diesem
Grund wird der Mensch bestrebt sein, das Gute zu tun, um so die innere
Sicherheit wiederzufinden, die ihm durch seine schlechte Tat verlorenge-
gangen ist.

Der Ausgangspunkt fiir eine derartige Busse ist die Liebe, ohne dass
sie allerdings eine geniigend hohe Stufe erreicht, die es dem Menschen, der
sich in einem solchen Zustand befindet, erlauben wiirde, gute oder bose
Handlungen zu begehen, ohne dass die Veranlassung dafiir auf Erwagun-
gen rein individueller Nutzlichkeit beruht.

Eine héhere Stufe stellt die von Erwdgungen der Liebe zur Gemein-
schaft geleitete Busse dar. Auf diesem Niveau wird sich der Mensch be-
wusst, dass er sich durch seine schlechten Handlungen nicht nur selbst
schadet, sondern dass sein Verhalten auch Nachwirkungen auf die Ge-
meinschaft hat. Seine Seele erreicht dann eine gentigend hohe Stufe, um
den Menschen zu bewegen, im Blick auf das Gemeinwohl auf seine schlech-
ten Handlungen zu verzichten. Er versteht jetzt, dass sein negatives Ver-
halten die Gesellschaftsstrukturen als solche beeintridchtigt. So fasst er
denn den Entschluss, sein Verhalten zu dndern, um auf diese Weise die
Gesellschaftsstrukturen solider zu gestalten. Diese Art von Busse erlaubt

153



es dem Menschen, sich von jeder egoistischen Sicht freizumachen und sich
in gut geregelte Gesellschaftsstrukturen einzugliedern.

Die hochste Stufe bleibt jedoch die der aus Liebe zu Gott geiibten
Busse. Der Mensch wird von Liebe zur guten Tat erfiillt, weil sie einen
gottlichen Auftrag darstellt. Dadurch dass er das Gute tut, wird er vom
gottlichen Licht erleuchtet. Indem er so das Gute zu seiner Lebensregel
erhebt, verkorpert er den gottlichen Willen, der seine Seele in dem Augen-
blick erfiillt, wo er diesen Weg der Busse einschligt. Durch diesen Elan
der Seele, der ihn zur Gottesliebe fiihrt, wird der Mensch vom Guten

erfasst, und diese Haltung wird auch sein ganzes zukiinftiges Verhalten
regeln.

Das Zutagetreten der Busse in traditioneller Sicht

Die judische Traditionsliteratur lehrt uns hinsichtlich der Busse, dass
sie meist plotzlich in Erscheinung tritt. Das gilt selbst fiir die aus Liebe zu
Gott geiibte Busse. Aus diesem Grund haben auch die Meister, die dieses
Thema behandelten, den spontanen Charakter des Impulses in den Vor-
dergrund gertickt, der die Busse auslost. Die Gesetzeslehrer gingen so weit
zu sagen, «der Mensch konne in einer einzigen Stunde die Welt gewin-
nen». Sein ganzes Leben lang ist der Mensch ein Gefangener seiner
schlechten Handlungen und steckt bis zum Hals im Schlamm seiner eige-
nen Engstirnigkeit. Pl6tzlich bricht ein Funke hervor, der in seiner Seele
das Verlangen nach dem Edlen und Schénen wachwerden ldsst. Lichtwel-
len gehen von den delikaten und sensiblen Zonen seines Wesens aus, die
in den Tiefen der Seele verborgen bleiben, solange der Mensch in einem
Zustand von Mittelmdssigkeit verharrt. Der Mensch entsinnt sich nun
seiner wahren Berufung; ein méchtiges Verlangen bricht in ihm auf, um-
zukehren zu seinem Schopfer. Dieser spontane Funke wird zu einer strah-
lenden Sonne, die in Hinkunft das Leben dieses Menschen erleuchtet. So
kann man dann wirklich sagen, «dass er die ganze Welt in einer einzigen
Stunde gewinnt.

Dieser traditionellen Idee zufolge ist das Bussbediirfnis also nicht
etwas, was die individuelle oder kollektive Seele dauernd empfindet. Es
gehort auch nicht zu den wesentlichen Elementen des Lebens, wie die
seelischen Eigenschaften, die Tugenden, die Empfindungen und die Sehn-
stichte. Von diesem Standpunkt aus gesehen erscheint die Busse als eine
objektive und zufillige Gegebenheit, die an einem bestimmten Zeitpunkt
des menschlichen Lebens auf den Plan tritt und einen giinstigen Einfluss

154



auf den Menschen ausiibt. Diese Idee vom zufilligen und plotzlichen
Charakter der Busse stellt einen logischen Riickschluss dar, dessen Aus-
gangspunkt die Vorstellung von der Busse als solcher ist, das heisst die
Reue tiber die begangene Stinde und die schlechte Tat. Da nun die Siinde
selbst als eine falsche Art, das Leben zu verstehen, und als eine Entstel-
lung der wahren Orientierung angesehen wird, kann auch die Busse nicht
als ein wesentliches und dauerndes Element des inneren Lebens verstan-
den werden. Es verhalt sich librigens ebenso mit der Siinde: da sie selbst
ein «Zufall» ist, sind auch ihre Folgen «zufélligy.

Aufgrund dieser Definition der Busse, die im Leben des Menschen
nur als Heilmittel zur Siindenvergebung Platz findet, erscheint auch die
Stinde selbst nur als einer der Seelenzustinde des Menschen und nicht als
eine wesentliche Eigenschaft des Geschopfes als solchen. Die Busse wird
so zu einem ausschliesslich individuellen Element. Das Individuum, das
fir den Irrtum anfélliger ist als die Gemeinschaft, erscheint so geneigt,
Busse zu tun aufgrund irgendeines seelischen Elans. Auch kann eine sol-
che seelische Erschiitterung nur beim Individuum vor sich gehen, nicht
aber auf dem Niveau der Gemeinschaft, da der Irrweg, den diese beschrei-
tet, die Folge einer Ubereinstimmung ist und so Quelle einer dauernden
Lebenshaltung. Aus diesem Grund haben auch die Erleuchtung des ein-
zelnen und die Ausstrahlung, die sie nach sich zieht, keinen Einfluss auf
das Leben der Gemeinschaft. Der lichtvolle Weg des gesellschaftlichen
Lebens ist zu logisch und zu stabil, als dass ein von einem anderen Hori-
zont stammender Lichtstrahl, welches auch seine Intensitit sein mag,
imstande ware, einen Einfluss auf seine Ausrichtung auszuiiben, sei sie
nun positiv oder negativ.

Das Leben der Gemeinschaft, mit allen seinen traditionellen, religio-
sen und sozialen Werten — selbst wenn sie entstellt sind —, ist nicht so
geschmeidig und offen fiir Anderungen wie das individuelle Leben. Aber
es gibt gewisse Perioden in der Geschichte, wihrend deren die Physiogno-
mie der Gesellschaft sich aufgrund starker revolutionirer Einfliisse verdn-
dert. Doch schopft das gesellschaftliche Leben im allgemeinen seine Inspi-
ration in der inneren Ruhe, im Masshalten und in der Stabilitit. Die
Einzelperson, die ein intensives Innenleben fiihrt, erscheint meist wie von
ihrer vitalen Grundlage losgerissen durch seelische Umwalzungen in Ver-
bindung mit den Bedingungen des Innenlebens. Die individuelle Seele ist
stets ein Schlachtfeld, auf dem sich einander widerstrebende Krifte be-
kampfen, wobei dann einmal diese, einmal jene die Oberhand gewinnen.
Nur aussergewohnliche Menschen mit hochstehenden und harmonischen
Seelen sind imstande, ein Leben zu fiihren, das dauernd auf demselben
Niveau bleibt, ohne dass sie sich auch nur einen Augenblick lang vom
Ausgangspunkt der Initialinspiration entfernen.

155



Die Tora, die Propheten und die Hagiographen lehren uns, dass die
Busse auch auf Gemeinschaftsebene in Erscheinung treten kann. Die Tora
lasst uns eine Zeit voraussehen, in der das ganze Volk unter dem Einfluss
der Liebe Busse tun wird. Dieser Gedanke steht in offensichtlichem Ge-
gensatz zur traditionellen Vorstellung vom spontanen und plotzlichen
Charakter der Busse. Und noch etwas: Wenn die Busse nur ein «Augen-
blick» ist, ein Zufall, dessen Wurzeln nicht in der Natur des Menschen zu
suchen sind, wie konnen wir dann die Verheissungen verstehen, welche die
Schrift jenen macht, die tatsdchlich Busse tun, indem sie sagt, dass ihnen
die Stinden vergeben werden und sich in Verdienste verwandeln? Wenn
die Siinde als solche in keinem inneren Zusammenhang steht mit der
menschlichen Natur und wenn sie bloss einen Zufall darstellt, der sich im
Laufe des Lebens ereignet, und wenn dariiber hinaus auch die Busse nur
ein solcher «Zufall» ist, woher stammt dann das geheimnisvolle Band
zwischen der Busse und der Besserung des Willens und der Handlungen
des Menschen in der Zukunft einerseits und dieser «zufilligen» Vergan-
genheit andererseits, so dass dann eben diese Vergangenheit mit allen
isolierten Handlungen, die sie kennzeichnen und die in keinem Zusam-
menhang stehen mit der menschlichen Natur, durch eine zukunftige posi-
tive Orientierung «gereinigt» erscheint?

Diese Frage stellten die Israeliten auch, indem sie sagten (Ez 33,10):
«Unsere Vergehen und unsere Stinden lasten auf uns, wir siechen ihretwe-
gen dahin. Wie sollen wir da am Leben bleiben?» Und darauf erfolgt dann
die Antwort des Propheten (Ez 33,15ff.): «Er gibt dem Schuldner das
Pfand zuriick, ersetzt, was er geraubt hat, richtet sich nach den Gesetzen,
die zum Leben fithren, und tut kein Unrecht mehr, dann wird er gewiss
am Leben bleiben und nicht sterben. Keine der Siinden, die er fruher
begangen hat, wird ihm angerechnet. Er hat nach Recht und Gerechtig-
keit gehandelt, darum wird er gewiss am Leben bleiben. Die Sohne deines
Volkes aber sagen: Das Verhalten des Herrn ist nicht richtig. Dabei ist
gerade 1hr Verhalten nicht richtig.»

Sie selbst konnten nicht glauben, dass man ihrer Siinden nicht mehr
gedenken wiirde, doch behauptet der Prophet, dass «das Verhalten des
Herrn richtig ist». Die Busse tut ihr Werk, und sie beeinflusst auch die
Vergangenheit. Die Frage und das Erstaunen Israecls gehen auf eine fal-
sche Auffassung zuriick, die in der Busse eine zufillige Erscheinung er-
blickt und nicht eine der Grundlagen des Lebens des Menschen und der
Welt.

156



Die Busse der Welt in der Sicht von Rav Kuk

Rav Kuk bemiiht sich, in seiner Schrift vor allem auf die Frage zu
antworten, wie sich der Gedanke der Busse auf Gemeinschaftsebene stel-
len kann, wie er einen dauernden, belebenden Einfluss auf die Gesamtheit
der geschopflichen Welt auszuiiben imstande ist und wie es um die kiinfti-
ge Orientierung einer Gemeinschaft bestellt ist, die durch eine solche
Erfahrung gehen konnte.

Man kann ohne Ubertreibung behaupten, dass Rav Kuk mit einem
bemerkenswerten Einfiihlungsvermdgen wirklich bis auf den Grund dieser
Frage vorgedrungen ist. Was ihn interessiert, ist, weit Uiber die Folgen der
Busse im Leben des einzelnen und der Gemeinschaft hinaus, ihr Platz und
ihre Bedeutung vom Standpunkt der Schopfung in ihrer Gesamtheit und
damit ihr kosmischer Stellenwert. In diesem Lichte erscheint die Busse als
eine der dauernden Grundlagen der Existenz, als ein stets aktives Ele-
ment, das einen stimulierenden Einfluss auf den Menschen ausiibt bei
seinen Bemithungen um Fortschritt und ginzliche Offenheit. Rav Kuk
nimmt die traditionellen Definitionen der Busse wieder auf und verleiht
thnen ihren hochsten Ausdruck in einer poetischen Sprache und einem
eleganten Stil. Das wesentlich neue Element, das in seiner Darstellung in
Erscheinung tritt, ist die tiefgehende Intuition, dass die Busse gleichzeitig
das wesentliche Orientierungsprinzip des Lebens in seiner Gesamtheit dar-
stellt. Auf diese Weise befreit er die Busse aus dem engen Kreis des
Individualismus und verleiht ihr eine universelle Dimension.

Rav Kuk geht von dem Prinzip aus, dass die ganze Existenz eine Art
Bekundung und der Ausdruck einer inneren Idee ist, welche auf die gottli-
che Idee, die der Schopfung zugrundeliegt, zuriickgeht, wie das ein Philo-
soph definiert hat: «Die gottliche Idee von der Welt ist die Grundlage
aller sichtbaren Dinge», oder wie in einem Text von grosser Tiefe gesagt
wird: «Die ganze Welt, mit allen Voélkern und Sprachen, die sie ein-
schliesst, muss als eine aktive gottliche Idee betrachtet werden». Die voll-
kommene Idee, Offenbarung der Gottheit in der Schopfung, ist gleichzei-
tig hochste Einheit, eine dank ihrer Eigenkraft bestehende organische
Einheit. Sie ist nicht von anderen eher individuellen Begriffen abhidngig
und ist auch nicht eine Mischung von Kraften und Intentionen, sondern
tragt in sich selbst ihre Wesenheit und ihre Existenz, ithren Willen und
seinen Inhalt. Sie ist eine liber jeden Zweifel erhabene Form, ein ganz
besonderer Ausdruck, eine aus der gottlichen Kraft hervorgegangene Ein-
heit, die einzig und allein durch den Begriff echad («einig-einzig») wieder-
gegeben werden kann?. Sie ist auch keine Synthese von Bekundungen und
Verwirklichungen, die das Ergebnis irgendeiner vollkommenen Erfiillung
darstellten, sondern eine wesenhafte, sich jedem Versuch, sie in Form

157



eines Bildes oder einer Beschreibung auszudriicken, entzichende Einheit.
Man konnte sie allenfalls folgendermassen beschreiben: Einheit des Inhalts
und der Vision einer Idee und einer héheren Orientierung. Es ist das nicht
die Einheit einer Form oder einer Verkérperung, denn von dem Augen-
blick an, wo eine Idee auf diese Weise ausgedriickt wird, verldsst sie den
Rahmen ihrer tiefreichenden Einheit — schon allein durch die Tatsache,
dass eine bestimmte Form nicht unter Bezugnahme auf eine andere Form
erkennbar gemacht werden kann.

- Wenn nun diese Uridee in das Stadium der «Offenbarung» eintritt,
bedeutet das notwendigerweise eine «Leerung» ihres wahren Inhalts, denn
ein Nach-aussen-Treten auf dem Gebiete der Schopfung bedeutet stets
einen Ruckschritt im Blick auf die urspriingliche Orientierung und auf die
authentische Idee. Wenn andererseits dieses Nach-aussen-Treten mit sich
bringt, dass in der geschopflichen Welt Teilchen von gottlicher Giite,
Rechtschaffenheit und Gerechtigkeit ausgesit werden, die von der Quelle
der Schopfung stammen, so setzt es aber auch negative Elemente in Bewe-
gung, die vom «Bruch der Gefasse» (Schéwirat ha-Kelim) herrithren?®, ganz
besonders vom Gefiss, das die gottliche Gnade in reinster Form enthalt
und dessen Wesen gerade die authentische Einheit ist. Da nun das wesent-
liche Element dieser Idee der gottliche Wille ist, dessen Schopfungsfahig-
keit einen der Grundziige darstellt und von dem ein machtiger Strom
lebendiger Krifte ausgeht, geniigt es, dass er sich in der Welt offenbart
oder, besser gesagt, dass in ihm eine Offnung nach aussen und eine Mit-
teilung seines wahren Inhalts vor sich geht. Denn am Grunde des gottli-
chen Waltens verbirgt sich die Kraft, «Welten zu schaffen und zu vernich-
ten», das Prinzip, das jede Verdnderung und jede Neubewertung leitet,
das Erloschen jeder Form besonderen Ausdrucks, aber auch der Elan, der
jede Begrenzung uberwindet und jedes Verblassen dieser Idee und dieses
Willens. Die Grosse dieser Idee liegt in einem Elan authentischen Lebens
und im Streben nach Freiheit und Befreiung, dank dem sie neuen Welten
Leben verleiht. Es ist nun so, dass der Weg, durch den sich dieses Leben
dussert, durch Kontraste fiihrt, die im Gegensatz stehen zu seiner wahren
Natur. Es ist das ein andauerndes Vorwirtsschreiten, aber gleichzeitig ein
Schmelztiegel der Reinigung, in dem, durch fortschreitende Differenzie-
rung der Formen und des Ausdrucks, die Lichtstrahlen der authentischen
Idee verklart werden.

Hier nun die drei Phasen des Zutagetretens dieser Idee.

Zuerst die Idee der Einheit selbst, abgeleitet von der Uridee durch
einen Vorgang fortschreitender Formulierung und bildlichen Ausdrucks,
gefolgt von dem Elan, die Formulierungen hinter sich zu lassen und sich
der Uridee zu nidhern durch die befreienden Aspirationen, die sie bewirkt.
Dieses Streben, die Urauthentizitit durch Offenbarung eines hoheren

158



Niveaus wiederzufinden, dussert sich auch auf dem Gebiet der Busse, von
der die Gesetzeslehrer gesagt haben, dass sie vor der Weltschopfung ge-
schaffen wurde*, weil sie das Fundament und das Prinzip jeder Moglich-
keit einer Offenbarung Gottes in der Schopfung ist. Die Busse erscheint
so als der dauernde, lebendige Hauch der Befreiung, der bestrebt ist, sich
durch einen reineren Ausdrucksmodus von jeder Form freizumachen, was
einen Vorstoss zur Quelle bedeutet. Ohne diesen dauernden Hauch wiirde
die gottliche Offenbarung jeden Wert einbiissen, denn in jedem Zutagetre-
ten ist ein negatives Element enthalten, das den authentischen Aspekt der
Uridee verblassen lasst. Die Busse stammt von der dauernden Unzufrie-
denheit, die in ihr vorherrscht und die von der Selbstverschrankung (Zim-
zum)® 1m Ausdruck herrithrt, die jeder Offenbarung innewohnt, eine
schopferische und lebenspendende Unzufriedenheit, die dauernd neue
Welten und neue Dinge hervorbringt. «Durch die Busse kehrt alles zu
Gott zuruck; aufgrund der Realitit ihrer Kraft, die tber alle Welten
herrscht, kehrt alles zur vollen gottlichen Realitat zurtiick und haftet ihr
an»®. «Die Busse geht der Welt der Moral, die alles umfasst, voraus, einer
Welt, die den hochsten authentischen Wert darstellt und alle Verzweigun-
gen des Handelns erreicht. Eine Handlung, die eine vielfaltige Gestaltung
annimmt, ohne nach ihrer Wurzel zu streben, kehrt durch die Willens-
kraft an ihren Ausgangspunkt zuriick»’. «Die Welt ist genotigt, ernsthaft
Busse zu tun. Sie ist nicht stabil, sondern eine Realitit in fortwahrender
Entwicklung. Nun trdgt aber die wahre Entfaltung die Verpflichtung in
sich, ihr die ganze Schopfung, die materielle so gut wie die spirituelle,
zuzufiuhren, die ihrerseits das belebende Licht der Busse mit sich fiihrt»8.
«Der Geist der Busse schwebt iiber der Welt und ist Quelle ihres wesentli-
chen Verlangens. Er bewegt sie, sich seinem lieblichen Wohlgeruch zu
offnen, veredelt sie und teilt ihr die Fahigkeit mit, schon und wunderbar
zu sein»?. «Die Busse rithrt vom Einfluss der Realitdt in ihrer Gesamtheit
her, einer Realitat, deren Verlangen es ist, machtiger und hochstehender
zu sein als alles andere. In diesem Verlangen verbirgt sich die lebendige
Kraft, die es ermoglicht, den Sieg davonzutragen iiber den begrenzten
Charakter der Existenz und iiber die Schwichen, die ihr innewohnen»!°.
«So quillt aus den Tiefen des Lebens zu jeder Zeit das neue Licht einer
erhabenen Busse hervor. Dieses Licht verbreitet sich in allen Welten und
erfiillt sie, um ihre Erneuerung zu bewirken. Nach Massgabe der Qualitat
dieses Lichtes, der Weisheit und der Heiligkeit, die es enthilt, werden die
Seelen im “Verbund des Lebens”!! ihrerseits mit neuem Licht erfullt...
Auf diese Weise sind das Licht der ganzen Welt und die Erneuerung, die
auf ganzer Ebene vor sich gehen muss, fiir immer an die Busse gebun-
den»!2.

In einer solchen Sicht ist die Busse nicht mehr ein rein zufalliges und

159



individuelles Element. Sie erscheint im Gegenteil als die grundlegende
Antriebskraft des grossen Lebensmechanismus. Sie geht der Welt voraus,
weil das Leben der Schopfung ohne sie nicht weitergehen kann. Inmitten
der Konkretisierung des hoheren Geistes, der das Leben durch den Aus-
druck eines ganz bestimmten und besonderen Lebensmodus aufbaut, fin-
den wir die Kraft der Busse, die imstande ist, den Lebensmodus zu dndern
und ihn auf eine hohere und edlere Stufe zu erheben. Inmitten aller
Realisationen ist das Vorhandensein der Busse ein Element, dem eine
entscheidende Funktion zukommt in der Entfaltung und Vervollkomm-
nung der Welten.

Die Busse des Menschen in der Sicht von Rav Kuk

Der Mensch als hochste und erhabenste Verwirklichung der gottli-
chen Idee reprasentiert ebenfalls diese «Orientierungen» in seinem Leben,
das heisst die erste authentische und unabhingige Form der Gottesidee.
«Gott hat den Menschen als rechtschaffenes. Wesen ins Leben gerufen.»
Diese Rechtschaffenheit als grundlegendes Element seines Wesens ist ein-
zigartig und vollkommen in ihrer Art, so dass jede Ausdrucksform, durch
die sie aktiv hindurchgeht, ihren urspriinglichen Charakter entstellt. Jeder
Ausdruck zieht in der Tat eine «Amputation» im Blick auf die innere
Vollkommenheit nach sich, da die Seelenzustinde in Empfindungen ent-
halten sind, die keinerlei Vergegenstindlichung kennen, weder durch das
Wort noch durch die Tat. Die im Menschen vorhandene Erkenntnis ist
besser und steht hoher als seine Handlungen, und das einzige und ewige
Prinzip, das in der menschlichen Seele zum Ausdruck kommt, ist nichts
anderes als das grosse Schweigen, das iiberwiltigende und vollkommene
Schweigen, durch das sich uns die Gottheit offenbart. Dieses Schweigen
findet seine Genugtuung in sich selbst und trigt in sich seine Vollkom-
menheit durch die Zeiten. Die verschiedenen Nuancen, die verschiedenen
Ausdrucksformen des Geistes und die hochsten Lebensmodalititen sind
nicht wirklich der Spiegel, der es erlaubt, das edle Schweigen der unab-
hangigen Uridee zu betrachten. Sie allein ist die grosse Realitit voller
Kraft, die sich verwandeln und sich im Innern des Denkens und des
Handelns des Menschen niederlassen will.

Was nun diese Urform angeht, so vermindert jedes Nach-aussen-Tre-
ten ihren inneren Wert. Und da sie nun im Leben und im Handeln zutage-
tritt, kommt es dadurch zu einer «Amputation» im Blick auf das lebendi-
ge Schweigen der inneren Seele, die ihren Glanz und ihre Schénheit beein-
trachtigt. Das ist selbst dann der Fall, wenn die Handlungen moralisch

160



tadellos sind und in vollem Einklang stehen mit den Prinzipien der Ge-
rechtigkeit. Die edelsten Handlungen und Taten, die der Mensch auf-
grund eines inneren Auftrags und in Einklang mit dem ihm innewohnen-
den Prinzip der Rechtschaffenheit vollbringt, spiegeln in keiner Weise die
Lauterkeit und die vollkommene Harmonie der Kraft wider, die sie inspi-
riert und die sie drangt, sich zu verwirklichen und sich auszudriicken. Am
Grunde jedes Aktes liegt in der Tat ein Stindenkeim, der das Zuriicktreten
der Form und des inneren Inhalts der Idee und des Willens bewirkt, die
sich in ihrer authentischen Lauterkeit zu offenbaren bestrebt sind. Es
handelt sich dabei um einen Riickschritt und eine Amputation in bezug
auf die urspringliche Rechtschaffenheit, die sowohl ihrem Wesen als
ihrem Inhalt nach einzig ist und nicht ausgedriickt werden kann. Und da
nun die Fahigkeit, zu schaffen, zu handeln und die innere Qualitit zum
Ausdruck zu bringen, tief in der menschlichen Seele verankert ist, muss
die Busse beim Menschen ihrerseits als erste Bedingung seines Innenle-
bens zutagetreten, das heisst als Trachten nach Befreiung und objektivem
Sichfreimachen und als Elan zur Tat, einer Tat, die wohl sein urspriing-
liches Bild und Wesen verfilscht hat, die er aber dennoch verbessern und
lautern will.

Auf diese Weise beobachten wir auch beim Menschen das Zutagetre-
ten von drei Erscheinungen: Die einzigartige urspriingliche Rechtschaf-
fenheit, der Riickschritt, der infolge ihres Zutagetretens und ihrer Umset-
zung in die Tat zu verzeichnen ist, und die dauernde Befreiung durch die
Busse, welche den authentischen Willen dank ihrer Erleuchtung und einer
endlosen Vervollkommnung beeinflusst. «Der Weg alles Existierenden
beruht auf der Grundlage der Busse. Die Wesenheiten offenbaren sich
durch einen Abstieg aus der gottlichen Sphére in die Welt. Es ist das eine
Bewegung, die einer Erniedrigung und einem fiirchterlichen Tod ver-
gleichbar ist und mit nichts anderem verglichen werden kann. Das alles
geht nach dem himmlischen Massstab des Gerichtes und der Gerechtig-
keit vor sich, die auf der Einschitzung jedes Wesens beruht, bevor es noch
in das Stadium der Existenz eintritt. Aufgrund des Chdssdd der oberen
Welten und der “durch Chdssdd geschaffenen Welt” — mittels der Attribu-
te Chdssdad, G®wura und Din des liber den Wassern schwebenden Gottes-
geistes — gehen die Dinge ihren Weg und verdeutlichen sich!3. Sie sind
neuerdings mit grosserer Kraft ausgestattet dank dem menschlichen
Geist, dessen Anteil und Erbe die Busse ist, als Vorbild jeder Wesenheit in
den Hohen und in den Tiefen. Ausserhalb des Begriffs der Busse, der
inneren Ruhe, zu der er ihm verhilft, und der Sicherheit, die er ihm gibt,
kann der Mensch keine Ruhe finden, und ohne diesen Faktor ist sein
spirituelles Leben ausserstande, sich zu entfalten. Es ist das moralische
Bewusstsein, das vom Menschen fordert, gut und vollkommen zu han-

161



deln. Wie weit ist aber der Mensch davon entfernt, die moralische Voll-
kommenheit in die Tat umzusetzen, und wie gross ist doch seine Schwi-
che, wenn es darum geht, seine Handlungen gemiss den Normen der
Lauterkeit und der vollkommenen Gerechtigkeit zu gestalten! Wie sollte
es ihm iibrigens moglich sein, etwas anzustreben, das ausserhalb seiner
Moglichkeiten liegt? Aus diesem Grund ist die Busse ein natiirliches Ele-
ment fiir den Menschen, und in ihr wird er seine Erfiillung finden. Die
Tatsache, dass der Mensch stets zu straucheln geneigt ist und Tendenz
hat, die Wege der Gerechtigkeit und der Moral zu verlassen, beeintrich-
tigt jedoch seine Vervollkommung nicht, deren wesentliches Element gera-
de dieses Streben und der andauernde Wunsch ist, Fortschritte zu erzie-
len. Und dieses Verlangen ist nun wieder seinerseits die Grundlage der
Busse, die dem Menschen stets den Sieg liber den Lebensweg sichert und
thn zu wahrer Vollkommenheit fihrt.»

In der Sicht von Rav Kuk erscheint die Busse so auch beim Men-
schen als das dauernde vitale Element seines Innenlebens. Sie bleibt stets
mit ihm verbunden, und weil er Tendenz hat, auf dem Weg zu straucheln,
auf dem er seine einmalige Rechtschaffenheit in die Tat umsetzt, wurde
sie noch vor der Weltschopfung geschaffen. Denn die slindhafte Hand-
lung besteht nicht nur im pflichtvergessenen Diinkel und in der starken
Abweichung vom Weg des Guten und der hoheren Gerechtigkeit: Jede
menschliche Handlung stellt als solche eine siindhafte Wahl im Blick auf
die innere Rechtschaffenheit dar. So tritt in jeder vom Willen geleiteten
Handlung gleichzeitig die Busse auf den Plan und auf diese Weise die
Befreiung in bezug auf diese Handlung. Es ist die Busse, die den Men-
schen darauf vorbereitet, den Willensakt nach héheren und vollkommene-
ren Prinzipien in die Tat umzusetzen. Auf diese Weise erscheint die Busse
als der in seiner urspriinglichen Innerlichkeit authentische Wille. Sie ist
nicht zufallig, wie auch die Siinde keine zufillige Erscheinung ist. Beide
sind Offenbarungsmodalititen der im Menschen vorhandenen Recht-
schaffenheit, welche danach strebt, sich im Leben auf lautere und voll-
kommene Weise zu verwirklichen. So ist denn auch die Bestindigkeit des
Lebens der Busse mit der Bestindigkeit des Himmels iiber der Erde ver-
gleichbar und mit der des Menschen in der Welt: sie libt stets ihren
lauternden Einfluss aus.

So erhalten wir eine Antwort auf die Frage, wie es sein kann, dass
durch die Busse, deren Wirkung doch in der Zukunft liegt, auch die
Vergangenheit gelautert werden kann. Die Busse ist tatsachlich im Augen-
blick der Stinde bereits vorhanden in den Tiefen des Willens, so dass eine
innere Verbindung besteht zwischen ihr und der siindhaften Handlung.
Alle Handlungen, gute und bdse, sind nichts anderes als die Ausstrahlung
nach aussen der grundlegenden und vollkommenen Rechtschaffenheit des

162



Menschen. Man versteht so, dass sie in enger Verbindung stehen mit der
ihnen innewohnenden Ausstrahlung, deren Ausgangspunkt ebenfalls in
der menschlichen Rechtschaffenheit liegt und die nun in der Tat die Busse
ist. «Die Busse ist stets im Herzen vorhanden, selbst im Augenblick der
Stiinde. Sie ist in der Seele verborgen und sendet ihre Strahlen aus, die sich
dann in dem Augenblick offenbaren, wo die Reue in Erscheinung tritt als
Ausgangspunkt der Busse. Da die Busse bereits vor der Weltschopfung
vorhanden war, ist sie auch gegenwartig in den Tiefen des Lebens des
Geschopfes. Bevor es noch zur Siinde kommt, ist die Busse schon bereit,
aktiv zu werden. Deshalb gibt es auch nichts in der Welt, das sicherer
wire als die Busse, und in letzter Instanz ist alles zur Busse und zur
Wiedergutmachung berufen»'4. «Die Existenz, die bevorzugte Handlung
des Menschen und sein bestdndiger Wille sind drei Dinge, die eine grosse
Einheit darstellen, denn niemals tritt eines dieser Elemente isoliert auf,
losgelost von den anderen. Das Verlangen des Menschen ist an seine
Handlungen gebunden, und selbst die in der Vergangenheit liegenden
Handlungen sind nicht abgeschnitten von der wesentlichen Quelle des
Lebens und des Willens. Und weil so kein Ding vollig “losgelost™ ist,
wohnt dem Willen auch die Fihigkeit inne, den in der Vergangenheit
liegenden Handlungen ein besonderes Verlangen mitzuteilen. Darin be-
steht das Geheimnis der vom Heiligen, gepriesen sei er, schon vor der
Weltschopfung geschaffenen Busse: Er hat der schopferischen Kraft der
Seele und des Geistes eine grossere Dimension verliehen, indem er sie mit
den Handlungen und mit der Existenz in Verbindung gesetzt hat, so dass
selbst die Vergangenheit ihrer Einflusssphire unterworfen ist»13.

Auf diese Weise erscheint die Busse als das zentrale Glied der Kette
der vom Willen geleiteten Handlungen. Sie greift die in den schlechten
Handlungen enthaltenen positiven Elemente auf, die ebenfalls aus dem
Urgrund der Lauterkeit des Willens hervorquellen. Sie verleiht ihnen
einen edlen Charakter und bt ihren Einfluss auf den Willen aus, damit
dieser sich entfalte und den Weg seines wahren Ziels einschlage. Da dem
so ist, verwandeln sich sozusagen auch die frevelhaften Handlungen in
Verdienste, und sogar vorzugsweise die frevelhaften Handlungen, denn
gerade durch sie erweist sich der Wille méchtiger und strahlender, ein
Wille, der durch zahlreiche Erfahrungen hindurchgeht in dem Augen-
blick, wo er seine wahre, grundlegende Inspiration findet, so dass er dann
als mit Kraft und Macht ausgestattet zutagetritt. «Die Busse beméachtigt
sich des Willens, der sich bereits in der Handlung verwirklicht, und teilt
ihm die wesentliche Kraft der “Macht” (G®ura) mit, bis es ihr gelingt,
durch ihre Kraft auch die der Moral und des Glaubens zu brechen. Und
weil sich das gottliche Licht in Schonheit offenbart und der Wille so von
seiner Quelle losgerissen ist, erfolgt keine Riickkehr zum Chaos, sondern

163



die Busse ist im Gegenteil durch ihre Kraft am Werk und bt ihren
Einfluss auf die Grundlagen der Welt aus, um ihrer Wesenheit einen
starken und edlen Willen mitzuteilen, so dass sich dann die frevelhaften
Handlungen tatsichlich in Verdienste verwandeln»'©.

Abgesehen von der Tatsache, dass die Busse so als die zwingende
Kraft im Wesen und im Leben der Welt erscheint, weil in jeder Verwirkli-
chung einer Form oder eines Aktes ein Fragment von Siinde enthalten ist,
stellt sie auch das vitale Element in der menschlichen Seele dar, das den
Menschen in jedem Augenblick zu neuen Verwirklichungen anspornt,
denn im Herzen der Existenz als solcher lauert die Stinde: «Die Halsstar-
rigkeit verharrt stets in demselben Zustand. Sie stiitzt sich auf die siind-
haften Triebe, sowohl auf dem Gebiete der Handlungen wie der Ideen,
und verwandelt sie in Gewohnheiten. Sie ist die von der Vorliebe fiir eine
harte Knechtschaft herrithrende Krankheit, die das befreiende Licht dar-
an hindert, seine ganze Leuchtkraft zu entfalten. Denn die Busse strebt
nach radikaler und authentischer Freiheit, die nichts anderes ist als die
gottliche Freiheit, die vollkommen ausserhalb jeder Knechtschaft
steht»!7,

Die Halsstarrigkeit, von der hier die Rede ist, ist die eines Menschen,
der wie erstarrt ist infolge einer langen Reihe von Stinden. Nun ist es
tatsdachlich das Verharren bei einer bestimmten Idee, die das wesentliche
Element der Stindenknechtschaft ausmacht, selbst wenn diese Idee an sich
lauter, klar und frei von jedem Flecken und jeder Unreinheit ist. Das
Wesen der Siinde besteht ja darin, das Denken und den Willen beiseitezu-
schieben. Es ist das Verharren in einem festgefahrenen Zustand und die
Verwurzelung in einer bestimmten Situation auf dem Gebiete des Tuns
und des Denkens, eine vollkommene Versklavung der Gewohnheiten und
des Existenzmodus, ein Mangel an Féhigkeit, sich in einen ununterbro-
chenen Vorgang einzuschalten, und eine Schwachung der schopferischen
Quelle. So wie sich Schmutz und Unrat im Wasser ansammeln, wenn es
ein engmaschiges Netz daran hindert, frei abzufliessen, und es dann nur
die ungehemmte, in der Quelle enthaltene Freiheit, ungehindert abzuflies-
sen, ist, die noch Lebenselemente enthilt, so ziehen auch jedes Hemmnis
und jede Verhinderung, auf welche die vitalen, schopferischen Krafte und
der machtige Hohenflug stossen, im Menschen eine Blockierung seiner
spirituellen Kréfte nach sich und rufen in seiner Seele einen Zustand von
Unreinheit und Siinde hervor. Nur die Offenheit des Lebens und das
Streben nach Freiheit sind imstande, eine grossere Lauterkeit zu schaffen
und die innere Schénheit zu erhdhen. Deshalb besteht auch die wesentli-
che Funktion der Busse darin, den Menschen anzuspornen, nicht in einer
festgefahrenen Lebenssituation, wie sie auch beschaffen sein moge, zu
verharren, selbst wenn sie im Blick auf ihre Absichten einen hochstehen-

164



den und lauteren Charakter tragt. Die Busse ist auch das Element, das
eine lindernde Wirkung auf jede Existenz und auf jede Ausdrucksform
ausubt, sie freimacht und ihnen den Zugang zu dem grossen Strom offnet,
der sie weitertragt.

Diese Vorstellung von der Busse im System von Rav Kuk kommt in
poetischer Form in einem kurzen Abschnitt des Talmudtraktats “4voda
sara (17a) zum Ausdruck. R. Ele®asar b. Dardaja, den eine Dirne, zu der
er Beziehungen unterhalten hatte, von der Unmoglichkeit, Busse zu tun,
in Kenntnis setzte, wandte sich an die Berge und die Hiigel, an den
Himmel und die Erde, an die Sonne, den Mond und die Sterne, um sie zu
bitten, fiir ihn die gottliche Barmherzigkeit anzuflehen. Doch jeder gab
ihm eine negative Antwort, unter Hinweis darauf, dass es an ithm selbst
sei, die gottliche Barmherzigkeit anzuflehen, denn auch er wiirde letzten
Endes ebenso zugrundegehen wie sie selbst. Das dauerte so lange, bis R.
Eleasar tatsiachlich begriff, dass das nur von ihm abhinge. Da brach er in
Tranen aus und fiel in Ohnmacht.

In diesem Abschnitt haben uns unsere Meister den Wert der Busse
verstehen lassen, ihre Funktion und ihre Fahigkeit, im Menschen Gestalt
anzunehmen.

R. Eleasar b. Dardaja stellt zuerst einen Zusammenhang her zwi-
schen der Unmoglichkeit, Busse zu tun, einerseits und, andererseits, einer
allgemeinen Ursache, ndmlich der Tatsache, dass die gesamte Existenz in
einem Siindenzustand befangen ist. Obwohl nun seine Person nur ein ganz
kleines Teilchen inmitten des Unendlichen darstellt, zieht sein unkorrektes
Verhalten nicht nur seine eigene Siinde nach sich, sondern die Siinde der
gesamten Schopfung, die mit ihm siindig wird. Kann man da sagen, dass
er verantwortlich fir seine Handlungen sei? Er ist tatsdchlich nur eine
ganz kleine Sprungfeder innerhalb der grossen Maschine des Lebens, und
die Wechselfille der Existenz haben auch diese Sprungfeder hineingezo-
gen in einen Wirbel von Schmutz und Unrat. Die verschiedensten Ursa-
chen, handle es sich um solche gesellschaftlicher Art oder von der Erb-
masse bedingt, oder um ethnische und kulturelle Einfliisse, sie alle stellen
sich ein und iiben eine unwiderstehliche Anziehungskraft aus. Doch ist
das Gesetz des Lebens am Werk, auch und besonders in seinen Handlun-
gen. Von diesem Gesichtspunkt aus erscheint die Busse unmdglich, denn
sie wird ausschliesslich als ein individuelles Element betrachtet, das auf
gar keinen Fall der aligemeinen Stromung die Stirn zu bieten vermag und
dem Gesetz des Lebens, das auf seinem Weg vorwartsschreitet. «Himmel
und Erde, erfleht fiir mich Erbarmen!» Ihr seid verantwortlich fiir mein
Tun, genau so wie ich selbst. «Erfleht Erbarmen»: nur die Barmherzigkeit
kann sich einschalten, nicht aber die Busse.

Da erfolgt — in Form einer himmlischen Stimme — die treffende

165



Antwort: «Du hast einen grundlegenden Irrtum begangen», sagt man
thm, «indem du dachtest, die Busse sei unmoglich, weil du in ihr aus-
schliesslich eine individuelle Erscheinung gesehen hast.» Da verstand R.
Elecasar, dass er selbst die Ursache war, die alles aus dem Nichts hervor-
rief, dass es sich um ein authentisches Ereignis handelte, Quelle jeder
Verwirklichung, und nicht nur um eine spontane, augenblickliche Erschei-
nung. Sich doch, sagen ihm die Dinge, an die er sich gewandt hatte, und
gib dir Rechenschaft, dass auch wir nur zweitrangige Ausdrucksformen
der allgemeinen Idee sind, die Prinzip alles Lebens ist, eines Lebens, das
seine Form und seine Intensitdt dndert. Auch wir, die du als grosse Reali-
sationen ansiehst und als die Quintessenz aller Dinge, vollenden unseren
Weg und treten vom Schauplatz ab. Auch tber uns wird der Kelch der
Vernichtung ausgegossen, als Zeichen dafiir, dass auch wir nur ein ganz
kleines Element der Idee sind, die nach Verwirklichung strebt. Wir sind
nur eine ganz bescheidene Offenbarung, die eine andere vorbereitet, die
auf sie folgen wird und die aus den Tiefen der Idee hervorgeht, die sich
dann in lichtvoller Weise offenbaren wird. Das ist die Antwort auf deinen
grundlegenden Irrtum, der dich annehmen liess, die Busse sei ein indivi-
dueller und isolierter Augenblick. Da nun der Begriff der Busse die dau-
ernde und vitale Grundlage der gesamten Schopfung ist und unser Abtre-
ten vom Schauplatz der Dinge beweist, dass es sich dabei um einen allge-
meinen Vorgang bei der Offenbarung der Idee handelt, um eine rein
voriibergehende Verwirklichung, die berufen ist, einer neuen, gelduterte-
ren und klareren Offenbarung Platz zu machen, ist es offensichtlich, dass
derselbe Vorgang auch auf deinen Fall Anwendung findet. Es ist das ein
Riickschritt im Blick auf deine eigene grundlegende Authentizitit und
eine Rickkehr zu ihr unter Entfaltung grosserer Kraft und Lauterkeit.
Deshalb hidngt auch die Busse von dir allein ab, denn auch sie entspringt
aus derselben Quelle, die in uns allen am Werk ist, das heisst der authenti-
sche, nach seiner reinen Verwirklichung strebende Wille.

Diese Antwort ist es, die R. Ele®asar b. Dardaja einen Hinweis auf
die ungeheuren Dimensionen der Schépfung nannte. Er erkannte, dass
alles nur von ihm allein abhing, und fiihlte sich verantwortlich fir sein
Tun, da der Mensch eine authentische moralische Einheit darstellt, die
von keiner dusseren Ursache abhingig ist und die ihr tiefes inneres Leben
dank dem in seiner Natur vorhandenen Willen fiihrt. Dieser Wille exi-
stiert und dussert sich in unpriziser Weise, da er im Herzen der Person-
lichkeit selbst seinen Sitz hat und ihm offensichtlich die Méglichkeit inne-
wohnt, vorwéartszuschreiten, sich auszudriicken und sein Licht auch auf
eine nicht gewollte Vergangenheit zu projizieren. Dieser Fortschritt ver-
wirklicht sich dank einem grundlegenden Prinzip, das die gesamte Schop-
fung erneuert, und mit ihr auch den Menschen. Und dieses Prinzip ist nun

166



tatsachlich die Busse, die der Welt vorausgeht.

Das ist das von R. Ele®asar b. Dardaja in Erinnerung gerufene
grundlegende jlidische Konzept, das Rav Kuk in einer lichtvollen und
erschopfenden Weise darstellt. Er hat das Problem der Busse mit seltener
Klarsicht und einer tiefschiirfenden Intuition untersucht und ist sich dar-
tiber klar geworden, wie sehr die Busse ihren Weg macht und das Univer-
sum erleuchtet. Rav Kuk hat seine Erleuchtung aus tiefen Quellen ge-
schopft, und es ist ihm gelungen, diesen ganzen Reichtum in einem klei-
nen Traktat festzuhalten, von dem nun ihrerseits dauernd Lichtstrahlen
ausgehen und die Welt erleuchten.

ANMERKUNGEN

* Der vorliegende Artikel ist im wesentlichen eine deutsche Bearbeitung der im An-
schluss an die Ausgabe des Traktates Orot ha-Teschuwa (Irgun Bfnei Akiva, Jerusa-
lem 1956) abgedruckten Zusammenfassung von Rabbiner Schimon Strelitz.

1. Es handelt sich hier um eine Anspielung auf eine talmudische Legende (Ber. 33a):
«Es geschah, dass ein an einem (bestimmten) Ort anwesender %4rod die Menschen
(angriff und) verletzte. Man erzihlte es R. Chanina b. Dosa, der sagte: “Zeigt mir
sein Versteck!” Man zeigte es ihm, er setzte seinen Fuss auf die Offnung (des
Verstecks), der %4rod kam heraus, stach ihn und verendete. (R. Chanina) lud ihn auf
seine Schulter, brachte ihn ins Lehrhaus und sagte: “Sehet, meine Kinder, es ist
nicht der “rod, der totet, sondern die Stinde.” In dieser Stunde sagte man: “Wehe
dem Menschen, der einem “rod begegnet, und wehe dem “rod, der R. Chanina b.
Dosa begegnet.”» R. Chanina b. Dosa ist ein Gesetzeslehrer aus dem ersten nach-
christlichen Jahrhundert. Er war beriithmt wegen seiner grossen Frommigkeit und
der Kraft seines Gebets. Der “rod des Textes ist ein Fabelwesen, das auch Chavar-
bar genannt wird. Dem Midrasch zufolge (GenR. LXXXII,14) hat ihn Gott geschaf-
fen, um Ana zu bestrafen, der eine Eselin und ein Pferd kreuzte und so ein Maultier
hervorbrachte (vgl. Gen 36,24). Der als besonders gefihrlich geltende %4rod-Chavar-
bar wire seinerseits das Produkt einer Kreuzung zwischen einer Schlange und einem
Chardon, einer Art grosser Eidechse.

2. Der kabbalistischen Lehre zufolge ist das Wort echad, «einig-einzig», des Schéma®
Jisrael (Dtn 6.,4) der vollkommenste Ausdruck der gottlichen Einheit.

3. Hier tritt ein weiteres kabbalistisches Element hinzu, unter Hinweis auf das kosmi-
sche Initialdrama, den aufgrund der Ursilinde eingetretenen «Bruch der Gefdsse» der
Sefirot (Emanationen). Infolge dieses Bruches sind von diesen «Gefissen» stammen-
de Lichtteilchen in die materielle Welt abgesunken, die es zu «erlosen» gilt, indem
man ihre Wiedervereinigung mit ihrer ersten Quelle bewirkt.

4. Vgl. Pes. 54a: «Sieben Dinge wurden vor der Weltschopfung erschaffen: Die Tora,
die Busse, das Paradies, das Gehinnom, der Thron der Herrlichkeit und der Name
des Messias... Die Busse, denn es heisst (Ps 90,2): “Bevor die Berge geboren”, und
darauf folgt (ebd. 3): “Du ldsst den Menschen zuriickkehren zum Staub und
sprichst: Kehret zuriick, Menschenkinder.”» Vgl. auch Ned. 39b; Midrasch Prov 8,9

167



—_— O \O 00 0 O

—

12.
13,

14.
15.
16.
17.

168

(30a); PRE III, Tanchuma B., Perikope Nasso, § 19; Midrasch Tehillim 90, § 12, Vgl.
auch GenR. I,1, wo R. Ahava b. Sefira die Busse den sechs dort angefiihrten Dingen
hinzufiigt.

. Der Kabbala, und in erster Linie der lurjanischen Kabbala, zufolge (so genannt

nach R. Isaak Luria aus Safed, 1534-1572, dem «heiligen Ari») war der Zimzum, die
Selbstverschrinkung Gottes, die erste und unbedingt unerlissliche Bewegung inner-
halb der gottlichen Wesenheit, um ein «Hervortreten» in Form einer Reihe von
Emanationen und somit das Schopfungswerk zu erméglichen.

. Orot ha-T®chuwa, 94.9.

. Ebd., 51.

. Ebd., 14.

..Ebd., 15.

. Ebd., 17.

. Der Ausdruck stammt aus 1 Sam 25,29. In der Kabbala ist der Zror ha-Chajim, der

«Verbund des Lebens», der Ort, an dem sich die Seelen aufhalten, bevor sie in einen
Korper eingehen.

Orot ha-T®chuwa, 13.

Chdissdd und G®wura sind die vierte und die fiinfte der zehn Sefirot (Emanationen)
der kabbalistischen Emanations- und Schoépfungslehre. Es ist wesentlich, dass sich
die Krifte dieser beiden Sefirot im Gleichgewicht befinden, weil sonst G®vura das
Ubergewicht gewinnt und als Din (Gericht) zutagetritt, mit einer Uberdosis an
Strenge, die dann die Krifte des Bosen, die Sitra achara, die «andere — d.h. dem
Guten entgegengesetzte — Seite», hervorbringt.

Orot ha-Tchuwa, 17.

Ebd., 18.

Ebd., 35.

Ebd., 15.



	Der Bussbegriff bei Rav Kuk : nach dem Traktat Orot ha-Teschuwa

