
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 45 (1989)

Artikel: Rav Kuk (1865-1935) : seine Persönlichkeit und seine Bedeutung

Autor: Hruby, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rav Kuk (1865-1935) -
seine Persönlichkeit und seine Bedeutung

von Kurt Hruby

Die religiöse Krise, welche Europa, wenn auch je nach Ländern mit
verschiedener Intensität, im Zeitalter der Aufklärung erfasste, machte
auch vor dem Judentum nicht halt. Allerdings trat sie dort etwas später in
Erscheinung, weil ja die jüdische Gemeinschaft bis zum Ende des 18.

Jahrhunderts mit wenigen Ausnahmen, wie z.B. Holland und England,
unter mittelalterlichen Verhältnissen lebte und die bürgerliche und
kulturelle Eingliederung des jüdischen Elementes in die Umwelt erst mit den

Emanzipationsbestrebungen einsetzte. Von diesem Zeitpunkt an holte die

jüdische Gemeinschaft dort, wo ihr diese Möglichkeit offenstand, das

heisst in Mittel- und Westeuropa, mit erstaunlicher Schnelligkeit in wenigen

Jahrzehnten den Rückstand von Jahrhunderten nach.

Mit dem Verschwinden der traditionellen Strukturen und der Schaffung

eines neuen Typus jüdischer Gemeinden ging auch die traditionelle
jüdische Bildung rapide zurück, und es setzte eine Assimilationsbewegung
ein, bei der das Judentum nicht mehr wie bisher den Lebensinhalt
ausmachte, sondern im besten Fall eine der Komponenten moderner
Existenz. Innerhalb des Judentums selbst setzte eine Reformbewegung ein,
deren Resultat oft ziemlich radikal mit den überkommenen Formen der

Religiosität brach.

Beispielhaft für diese Entwicklung war das deutsche Judentum. Die
traditionelle jüdische Führungsschicht, darunter bedeutende Kapazitäten
auf dem Gebiete der talmudischen Wissenschaft, die aus einer ganz anderen

Zeitepoche stammte, stand diesen Ereignissen in den allermeisten
Fällen macht- und verständnislos gegenüber und bemühte sich nach Kräften,

aber erfolglos, einen bereits zum Anachronismus gewordenen Rahmen

aufrechtzuerhalten. Es kam zu heftigen Auseinandersetzungen innerhalb

der jüdischen Gemeinden, mit einer rapiden Abnahme der religiösen
Substanz und Praxis. Erst nach dieser Krise gelang es Männern wie
Rabbiner Samson Raphael Hirsch, eine Synthese zwischen jüdischer Tradition
und moderner Bildung herzustellen und so die Grundlagen für ein
modernes traditionsgebundenes Judentum zu schaffen, das qualitätsmässig
einen wichtigen Faktor darstellte, aber zahlenmässig stets eine Minderheit
blieb.

145



Die grossen jüdischen Zentren Osteuropas wurden erst später wenigstens

teilweise von diesen Bestrebungen erfasst. Der Grossteil der Juden
Osteuropas lebte in Russland, wo die Emanzipations- und kulturelle
Assimilationsbewegung durch die staatlichen Behörden weitgehend verhindert
wurde, so dass dort das traditionelle jüdische Leben keine einschneidende
Veränderung erlitt. Andererseits war in der zweiten Hälfte des 18.

Jahrhunderts die Masse des osteuropäischen Judentums von der religiösen
Erweckungsbewegung des Chassidismus erfasst worden, der sich dann, als
die Ideen der Aufklärung auch dort um sich griffen, als ein starkes
Element konservativer Abwehr dieser Einflüsse erwies.

In Osteuropa erfasste die Aufklärung vor allem jüngere Elemente,
deren Bestreben es war, sich von dem mächtigen Einfluss der traditionellen

Strukturen auf das persönliche Leben freizumachen, und die sich
einerseits einem jede religiöse Bindung über Bord werfenden Sozialismus
anschlössen, andererseits aber dem im modernen Zionismus neu
erstarkenden jüdischen Nationalismus.

* * *

Eine seltene Ausnahme waren in diesem Aufeinanderprallen
gegensätzlicher Positionen ganz besonders im osteuropäischen Raum
traditionelle religiöse Führergestalten, die dazu nicht eine einseitig ablehnende
Haltung einnahmen und zumindest versuchten, auch den modernen
Bestrebungen mit Verständnis zu begegnen. Eine dieser Persönlichkeiten war
Rabbi Abraham Isaak ha-Kohen Kuh (der Name wird meist in der
anglisierten Schreibweise mit Kook wiedergegeben), dem dann als erstem asch-
kenasischen Oberrabbiner des damaligen Palästina eine wichtige Funktion

in der Befriedung der Gegensätze vorbehalten war.
Rav Kuk (d.h. Rabbiner Kuk), wie er allgemein genannt wird, wurde

1865 in Griva in Kurland geboren. Sein Stammbaum geht auf eine bedeutende

rabbinische Autorität zurück, R. Mordekhai b. Abraham Jaffe
(ungefähr 1530-1612), Verfasser eines zehnteiligen, unter dem Namen
Lewuschim veröffentlichten Traktats, dessen fünf erste Teile dem Schulchan

cArukh gewidmet sind, dem grossen religionsgesetzlichen Kodex von
R. Josef Karo aus Safed (16. Jahrhundert).

Rav Kuk erhielt seine erste traditionelle Ausbildung in seiner
Heimatstadt und dann im nahegelegenen Dwinsk. Im Alter von 13 Jahren
ging er nach Luchin, wo er unter der Leitung von R. Eliceser Don Jichje
studierte, und von dort an die berühmte Jeschiwa (Talmudakademie) von
Woloshin, wo er Schüler von R. Naftali Zwi Jehuda Berlin und R. Cha-
jim Soloweitschik war. Er vollendete seine rabbinische Ausbildung in
Poniewiesh unter R. David Rabinowitsch-Teomim, dem späteren
Oberrabbiner von Jerusalem, dessen Tochter er ehelichte.

146



Rav Kuk genoss somit die zu seiner Zeit in den traditionellen
jüdischen Kreisen Osteuropas vorherrschende, ausschliesslich auf das

Talmudstudium ausgerichtete jüdische Bildung. Doch legte er schon als junger

Mann eine unabhängige Geisteshaltung sowie ein sehr weitgestecktes
Interesse an den Tag. Er fühlte die Notwendigkeit, seinen Horizont zu

erweitern, brach aber nicht, wie viele seiner Zeitgenossen, denen der
traditionelle Rahmen zu eng wurde, mit diesem, sondern widmete sich mit
Eifer dem Studium der Bibel, der hebräischen Sprache, der jüdischen und

allgemeinen Philosophie und vor allem der jüdischen Mystik, die einen

bedeutenden Platz in seinem Weltbild einnehmen sollte.

* * *

Nachdem er zwei Rabbinatsposten in Litauen und in Kurland bekleidet

hatte, liess er sich 1904 im Lande Israel nieder und fungierte dort als

Rabbiner von Jaffa und den benachbarten jüdischen landwirtschaftlichen
Siedlungen, die hauptsächlich von nichtreligiösen Elementen bewohnt
wurden. Anstatt sich, wie das im traditionellen orthodoxen Rabbinat
üblich war, diesen Elementen gegenüber abzuschliessen und sie als

"Abtrünnige" zu behandeln, nahm er enge Kontakte zu Menschen jeder
religiösen und intellektuellen Orientierung auf. Dazu kam, dass er sich von
allem Anfang an, trotz aller Reserven, die er keineswegs verschwieg, mit
der zionistischen Bewegung als solcher identifizierte und sich so schweren

Anfeindungen von Seiten des offiziellen Rabbinats aussetzte, das der Agu-
dat Jisrael, der Weltvereinigung des orthodoxen Judentums, nahestand,

die eine stark antizionistische Haltung einnahm. Rav Kuk nahm auch

regen Anteil an allen konkreten Problemen des Jischuw, der jüdischen

Bevölkerung Palästinas, und traf z.B. religionsgesetzliche Entscheidungen
hinsichtlich der Möglichkeit der Bodenbearbeitung im Sabbatjahr.

Im Zuge seiner Bemühungen, die traditionstreuen Juden den zionistischen

Belangen gegenüber positiv zu beeinflussen, reiste er 1914 nach

Europa, um an einer Weltkonferenz der Agudat Jisrael teilzunehmen,
wurde aber durch den Ausbruch des Weltkriegs daran gehindert, ins Land

Israel zurückzukehren, und nahm vorübergehend eine Stellung als Rabbiner

einer orthodoxen Synagogengemeinde in London an. In dieser Eigenschaft

versuchte er nach Kräften, die Juden Englands zu bewegen, die

zionistischen Interessen zu unterstützen.
Rav Kuk entwickelte sehr persönliche Ideen über die Rolle des

Zionismus in der jüdischen Geschichte. Unter dem Einfluss der jüdischen

Mystik betrachtete er die Rückkehr des jüdischen Volkes in sein Stammland

als Atchata di-Geulla, als Beginn der von Gott verheissenen Erlösung.
So begrüsste er auch die Balfour-Deklaration (1917) als Auftakt einer

neuen Ära in der Geschichte des jüdischen Volkes. Bei aller Sympathie für

147



den zionistischen Gedanken hielt er allerdings die zionistische Bewegung
als solche für ungenügend, die Aspirationen des jüdischen Volkes zu
verwirklichen, galt doch ihr Interesse ausschliesslich den politischen und
materiellen Belangen des jüdischen Volkes. Anfang 1918 gab er einen
offenen Brief heraus, in dem er die Juden der ganzen Welt aufforderte, bei
der Gründung der Dägäl Jeruschalajim-Bewegung mitzuhelfen. Der
Zweck dieser Organisation war, den Aufbau im Lande Israel im Sinne der
religiösen Tradition zu fördern, das religiöse Leben in den landwirtschaftlichen

Siedlungen zu unterstützen und die Gründung eines mit Autorität
ausgestatteten Landesrabbinats und einer Toralehranstalt in Jerusalem
anzustreben. Nach anfänglichem Interesse fiel diese Initiative Rav Kuks
bald der Vergessenheit anheim.

Nach seiner Rückkehr ins Land Israel wurde Rav Kuk 1919 zum
aschkenasischen Oberrabbiner von Jerusalem und 1921 zum Präsidenten
des grossen rabbinischen Gerichtshofes ernannt, der von der britischen
Mandatsregierung durch das Gemeindegesetz von 1928 als oberste religiöse

Behörde des jüdischen Jischuw anerkannt wurde. Ebenfalls 1921 wurde
Rav Kuk durch die erste Konferenz von Rabbinern und Laien, welche die
Einwohner aller jüdischen Siedlungen repräsentierte, zum Oberrabbiner
von Palästina gewählt, eine Funktion, die er mit einem sefardischen
Kollegen teilte. In dieser Eigenschaft setzte er sich vor allem für die Wiederbelebung

des Synhedrions als oberste religiöse Instanz des Judentums ein,
die allein die nötige Autorität besässe, die vordringlichen religionsgesetzlichen

Fragen zu entscheiden. Er drang damit jedoch nicht durch, weil den
meisten anderen Rabbinern die Wahrung ihrer traditionellen Prärogativen

vordringlich erschien.

Im Gegensatz zu den Vertretern der strikten Orthodoxie Jerusalems
trat Rav Kuk stets für eine einheitliche Organisation der jüdischen
Gemeinden des Landes Israel ein. Diese konsequent durchgestandene
Haltung setzte ihn vielen Anfeindungen aus, und man warf ihm von dieser
Seite immer wieder seine positive Haltung zum Zionismus vor. Rav Kuk
gehörte wohl persönlich keiner zionistischen Fraktion an, stand aber dem
Misrachi, der religiös-zionistischen Partei, nahe, wenn er auch betonte,
dass dieser Partei als politischer Fraktion enge Grenzen gesetzt sind. Er
empfand es stets als eine Tragik, dass der Zionismus am Ende des 19.

Jahrhunderts auf den Plan getreten war, zu einem Zeitpunkt, an dem ganz
allgemein das religiöse Element immer mehr in den Hintergrund trat, und
sich demgemäss in seiner Grundsatzerklärung als rein politische Bewegung

konstituiert hatte, während seiner Ansicht nach die Rückkehr des

jüdischen Volkes in seine nationale Heimat eine wesentlich religiöse
Erscheinung ist. Rav Kuk zufolge unterscheidet sich der jüdische Nationalismus

von dem anderer Völker wesentlich dadurch, dass seine hauptsächli-

148



che Triebfeder nicht sozial, wirtschaftlich, geographisch oder historisch,
sondern göttlich ist. Zwischen dem jüdischen Volk und dem Land Israel
besteht eine heilige Bindung. Es war der Plan Gottes, der das Volk dazu

geführt hat, das Land Israel zu seinem Land zu machen und dort seine

Geschichte zu leben. Daraus erklärt sich auch der Heiligkeitscharakter
des Landes.

* * *

Ein besonderes Anliegen Rav Kuks war die Reform der traditionellen

jüdischen Studien. Er selbst war ja durch die Jeschiwot gegangen,
deren Lehrplan einzig und allein auf die Erwerbung talmudischer
Gelehrsamkeit ausgerichtet war, unter scharfer Ablehnung aller "weltlichen'
Elemente. Seine kritische Einstellung zu dieser, seiner Meinung nach

beklagenswerten, Einseitigkeit bewog ihn, ein neues Programm für die
Jeschiwot auszuarbeiten, das den Studenten neben der rein talmudischen

Ausbildung einen vollständigen Kursus höherer jüdischer Studien bieten

sollte. Auch dieses Programm ist, zum grossen Teil, ein frommer Wunsch

geblieben. Immerhin gründete er 1922 in Jerusalem die Jeschiwa merkasit
colamit (zentrale Weltjeschiwa), aus der dann 1924 die Jeschiwa Merkas

ha-Rav hervorging, die eine einzigartige Stellung einnahm durch die Pflege

der Philosphie und ihre positive Einstellung zum zionistischen Gedanken.

Rav Kuk war vor allem Mystiker. Als solcher ist er ebenfalls eine für
das 20. Jahrhundert einmalige und zugleich typische Erscheinung, weil er

sich neben - oder trotz - seiner mystischen Grundhaltung aktiv für alle

Belange des menschlichen Lebens interessierte. Seine Haltung ist eine

harmonische Synthese zwischen mystischer Spekulation und praktischer
Aktivität. Sein religiöses System - soweit man von einem solchen sprechen

kann - wird von einem mystischen Drang nach Einheit getragen.
Sein Bestreben geht dahin, das Mitteilbare mit dem Unaussprechlichen zu

verbinden und das physische Leben des Menschen mit einem religiösen

Inhalt zu erfüllen.
Charakteristisch für Rav Kuks absolute Offenheit ist seine Einstellung

zur modernen Wissenschaft. Anlässlich der Eröffnungszeremonie der

Hebräischen Universität in Jerusalem, im Jahre 1925, hielt er eine

Ansprache, in der er für die Notwendigkeit einer harmonischen Synthese

zwischen religiösen und weltlichen Studien eintrat. Er unterstrich, dass

das Studium der weltlichen Wissenschaften eine Ergänzung des Torastudiums

sein müsse, betonte aber die Notwendigkeit, darauf bedacht zu

sein, dass die ausschliessliche Beschäftigung mit wissenschaftlicher
Forschung den Menschen nicht den höchsten religiösen Werten entfremde.

Er war auch ein entschiedener Gegner eines - in streng religiösen

Kreisen weit verbreiteten - biblischen Fundamentalismus und bemerkte

149



zum Beispiel im Blick auf die Schöpfungskapitel der Genesis, dass diese
einer tiefen mystischen Interpretation bedürfen. Während viele
traditionelle Kreise den Gedanken einer fortschreitenden Entwicklung innerhalb

der Schöpfung als einen Verrat an der Religion betrachten, hält Rav
Kuk die Entwicklung für kongenital mit den tiefsten Einsichten der
jüdischen Mystik, welche die Welt stets als einen Organismus betrachtet hat,
der sich in Richtung auf ein Ziel und auf seine letzte Vollkommenheit
weiterentwickelt.

* * *

Rav Kuk war ein fruchtbarer Schriftsteller. Nach Aussage seiner
Schüler war der Antrieb dafür ein konstantes Schaffensbedürfnis. Er hat
niemals den Versuch unternommen, ein zusammenhängendes System zu
schaffen. Sein eleganter und prägnanter Stil - im Gegensatz zu vielen
rabbinischen Autoren legte er grössten Wert auf einen korrekten und
verständlichen Sprachausdruck - ist ein treues Spiegelbild seiner persönlichen

Einsichten und mystischen Erwägungen.
Hier eine unvollständige Liste seiner hauptsächlichen Veröffentlichungen.

- Rav Kuk gab die halachische Sammelschrift °Ittur Soßrim heraus, von
der 2 Hefte erschienen sind (Wilna 1888/89).

- Chawusch Peer, über die rechte Erfüllung des Tefillin (Phylakterien)-
Gebotes (Warschau 1889).

- 3Edcir ha-jekar, eine Würdigung seines Schwiegervaters Rabbi E.D. Ra-
binowitsch-Teomim (Jerusalem 1894).

- cJkwei ha-Zon, Gedanken über die gegenwärtigen religiösen Zustände
im jüdischen Volk (Jerusalem 1906).

- cEz Hadar, halachische Abhandlung über den Vorzug der Palästina-
°Etrogim (Zitrusfrüchte für das Sukkotfest) (Jerusalem 21985).

- Schabbat ha-JAräz, Traktat über die praktische Anwendung der
Vorschriften für das Sabbatjahr in den landwirtschaftlichen Siedlungen
Palästinas (Jerusalem 1910).

- Rosch Miliin, Gedanken über die Symbolik der hebräischen Buchstaben
usw. (London 1917).

- Orot, Betrachtungen über die nationale Wiedergeburt (Jerusalem 1920).

- Iggerot Reaja, Briefsammlugen aus den Jahren 1908-1920 (Jerusalem
1923).

- Orot ha-Teschuwa, Betrachtungen über die Busse (Jerusalem 1924).

- Kuntres Mizwat Reija, Novellen zu den ersten Abschnitten des Schulchan

cArukh (Jerusalem 1924).

- Sibchei Reija, Novellen zum ersten Kapitel des Talmudtraktates Chullin
(Jerusalem 1924).

150



- Aräz Chefäz, Gedanken über den Aufbau Palästinas. Gesammelt aus

unedierten Schriften Rav Kuks von Jesaja Schapira (Jerusalem 1930).

Manche dieser Werke erlebten mehrere Ausgaben.
Eine Sammlung spekulativer Schriften Rav Kuks erschien in Jerusalem

1963/64 unter dem Titel Orot ha-Kodäsch.
Eine Auswahl aus Rav Kuks Schriften (darunter auch Orot ha-

Teschuwä), Essays, Briefen und Gedichten ist in englischer Übersetzung

zugänglich: Abraham Isaac Kook, The Lights of Penitence, The Moral
Principles, Lights of Holiness, Essays, Letters, and Poems. Translation
and introduction by Ben Zion Bokser, London: SPCK 1979 (Reihe "The
Classics of Western Sprituality").

Rav Kuk starb 1935 in Jerusalem. Nach seinem Tode gründete der

Misrachi zu seinem Andenken den Mossad ha-Rav Kuk, eine Institution,
deren Hauptaufgabe es war, die zahlreichen unveröffentlichten
Manuskripte aus der Hinterlassenschaft Rav Kuks herauszugeben. Dabei fiel

seinem Sohn, dem inzwischen ebenfalls verstorbenen Rabbi Zwi Jehuda

Kuk, eine wichtige Aufgabe zu. Neben den Werken Rav Kuks hat der

Mossad ha-Rav Kuk inzwischen auch zahlreiche andere religiöse Werke

veröffentlicht. Er nimmt auf diesem Gebiet eine führende Stellung ein.

151


	Rav Kuk (1865-1935) : seine Persönlichkeit und seine Bedeutung

