Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 45 (1989)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UMSCHAU

In memoriam Wilhelm Vischer (1895-1988)

Am 1. Adventssonntag, dem 27. November 1988, ist in Montpellier Wilhe{m Vischer-
Stihelin in seinem 94. Lebensjahr gestorben. Bis in seine letzten Tage hat er Hebriiisch
und Altes Testament unterrichtet, wie er es schon von 1928 bis 1934 an der Kirchlichen
Hochschule Bethel bei Bielefeld begonnen hatte, bis ihn eine von den Nationalsozialisten
inszenierte Kampagne zuriick in seine Vaterstadt Basel trieb, wo er als Pfarrer der Miin-
stergemeinde und als Privatdozent fiir Altes Testament an der Universitit wirkte. 1947
wurde er als Professor an die protestantische Fakultdit im siidfranzdsischen Montpellier
berufen. Sein Lebensweg und Lebenswerk haben ihn in schwierigen Jahren mit dem «Ver-
ein der Freunde Israels», der heutigen Stiftung fiir Kirche und Judentum, in entscheidende
Verbindung gebracht. Darum geben wir hier — nur am Anfang und am Ende leicht gekiirzt
— eine Gedenkrede wieder, die Pfarrer Dr. Thomas Willi im Rahmen der Trauerfeier vom
8. Dezember 1988 in der Leonhardskirche Basel gehalten hat.

- Das Lebenswerk Wilhelm Vischers ldsst sich nicht besser zusammenfassen als
durch den Titel, den er seinem unvollendet gebliebenen Hauptwerk gegeben hat: «Das
Christuszeugnis des Alten Testaments». Es war alles andere als selbstverstdandlich, dass
Wilhelm Vischer sein alttestamentliches Forschen und Lehren unter diesem Vorzeichen
von Anfang an und konsequent nicht am Rande der Theologie, sondern in ihrem
Zentrum ansiedelte. Die theologische und kirchliche Welt hat, bei allem Respekt und
bei aller Liebe, die ihm von seiten seiner Freunde und Schiiler zuteilgeworden ist, die
diesem Ansatz innewohnende Kritik herkémmlicher Anschauungen allerdings gespﬁrt -
und zu oft mit Schweigen und Verschweigen reagiert. Warum hat sie so selten realism;rt,
dass ein wirkliches Christuszeugnis auf das Alte Testament unabdingbar angewiesen ist,
dass es sich von ihm so wenig abldsen ldsst wie das Judentum und darum mit diesem
ewig verbunden bleibt?

Wilhelm Vischers Bedeutung liegt darin, dass er neue Spuren er6ffnet hat. Nicht
das Vorgehen und die Ergebnisse sichern seiner Arbeit ihren Platz, sondern der Ansatz
und die Frage, mit der er an das Alte Testament herangegangen ist. Wie aber kam er
dazu, auf dieser inneren Bezichung des Alten Testaments zum Neuen und damit zum
Herzen der Kirche, zu Jesus Christus, zu insistieren? Personliche Begabung und dussere
Fiihrung greifen hier fast untrennbar ineinander. Es ist die theologische Priagung durch
das Elternhaus, es ist eine gut altbaslerische Hebraistentradition, es ist (man denke an
sein Wirken als Pfarrer) die Praxis der Kirche, die dem Alten Testament einen viel
bedeutenderen Platz zumisst als die Theorie; und es ist vor allem Wilhelm Vischers
dichterische Gabe, die hier zu erwihnen sind. Sie machen ihn nicht bloss zum Nach-
dichter der Psalmen und Verfasser von fiinf Liedern unseres Gesangbuchs. Sie erkldren,
warum sein «Christuszeugnis des Alten Testaments» etwas ganz anderes ist, als man
gemeinhin annimmt. Denn dieses Christuszeugnis ist gerade nicht eine Bh'itenl.ese von
angeblich beweiskriftigen, aber vollig aus ihrem Zusammenhang gerissenen, meist soge-
nannten «messianischen» Stellen, sondern nimmt im Gegenteil das Ganze des Al‘;en
Testaments in den Blick: «Wir wiirden uns tiuschen, wenn wir meinten, es handle sich
dabei um vereinzelte Zitate besonderer “messianischer” Stellen. Fiir die neutestamentli-
chen Zeugen ist die heilige Schrift ein Ganzes. Wenn man sie an irgendeiner Stelle
beriihrt, so klingt sie iiberall an, wie bei einem lebendigen Korper die Berﬁh.rung an
einer Stelle durch das Nervensystem am ganzen Korper spiirbar wird. Diese christologi-

129



sche Auslegung des Alten Testaments durch das Evangelium ist keineswegs eine nach-
trigliche Umdeutung jener alten Schriftstiicke. Sie allein entspricht vielmehr ihrem
ursprunglichen und eigensten Sinn.» (Die Bedeutung des Alten Testaments, S. 5).

Durch eine Reihe eigener Vorarbeiten und durch eine wache Beurteilung der Zei-
chen einer unseligen Zeit war Wilhelm Vischer darauf geriistet, nicht nur auf die ihm
von der Briider-Konferenz 1933 in Lemgo gestellte Frage «Hat das Alte Testament fiir
die Christen in der Gegenwart noch richtunggebende Bedeutung?» mit einem begriinde-
ten Ja zu antworten, sondern im Anhang dazu Stellung zur damals sogenannten «Ju-
denfrage» zu nehmen — das am 30. April, noch im Monat des nationalsozialistischen
Boykotts judischer Geschifte!

«Es hat zwar ein Teilnehmer der Briiderkonferenz gemeint, ich hdtte mir dieses
verletzende Anhéngsel an den sonst so erbaulichen Vortrag iiber die bleibende Bedeu-
tung des Alten Testaments sparen konnen. Ob sich wohl auch der Apostel Paulus, als er
den Romerbrief diktierte, die Kapitel 9-11 hitte sparen konnen? ....»

Zu diesen paulinischen Kapiteln und zu einem echten christlichen Verstindnis des
Judentums hatte sich Wilhelm Vischer ein einzigartiger und unvergleichlicher Zugang
im Alten Testament eroffnet, als er 2. Mose 32-34 behandelte, die Geschichte dartber,
dass dank Moses Eintreten der Sinaibund fiir das am Goldenen Kalb schuldig geworde-
ne Volk dennoch giiltig blicb. Zu dieser Geschichte schreibt er im ersten Band des
«Christuszeugnisses des Alten Testaments», der schon im folgenden Jahr 1934 erschien,
folgende Ausfithrungen zum «Geheimnis» Israels: «Der sinaitische Bund ist ein von
vornherein gebrochener und dennoch gehalten; gehalten einzig und allein durch die
unergriindliche Erklarung, die der Mittler durch sein Dazwischentreten Gott abgerun-
gen hat: “Wem ich gnéddig bin, dem bin ich gnidig.” Die Kapitel 9-11 des Romerbriefes
sind das Gegenstiick zu 2. Mose 32-34.» (S. 254-256).

In meinen Hénden befindet sich ein Brief, der mich immer einmal wieder fiir meine
Arbeit gestdrkt hat, gerade weil er mit unserem Werk, dem Wilhelm Vischer seit 1936
als Komiteemitglied und seit 1937 als Prasident vorstand, ins Gericht geht. Unter dem
Datum des 15. August 1938 gibt er darin seinen Riicktritt bekannt, weil das Komitee zu
cilfertig den Bedenken der Basler Mission gegen die Mitwirkung des Vereins der Freun-
de Israels in der Jahresfestwoche und gegen den von ihm vorgesehenen Referenten Karl
Barth nachgegeben hatte: «Im Gegensatz dazu war und bin ich gewiss, dass unser
Auftrag und die Verkiindigung Karl Barths fiir die Basler Mission eine ebenso notwen-
dige und heilsame Belastung sind wie der Bleikiel fiir ein Segelschiff im Sturm. Die
Judenmission und die Verkiindigung Karl Barths machen es heute deutlich, dass die
Kirche und ihre Mission dem wahren Evangelium Jesu Christi treu bleiben wollen. Die
Gefahr, in welche die Basler Mission und die Festgaste allenfalls durch die Predigt Karl
Barths gekommen wiren, hitte die Verheissung des Herrn gehabt.»

Mit seinem Riicktritt entzog sich Wilhelm Vischer zwar dem Verein, aber nicht
seiner Aufgabe. Was auch thm noch 1933 die «Judenfrage» gewesen war, behandelte er
am 22. Januar 1939 in der Goschenenkapelle als «unser Thema: Wir Christen und die
Juden», und am 12. April 1942 am selben Ort als «eine entscheidende Frage fir die
Kirche.» Wenn der damalige Basler Rabbiner Dr. Weil am 2. Januar 1943 urteilt: «Eine
solche Sprache haben wir Juden von seiten der Vertreter der Kirche seit 1900 Jahren
nicht gehdrt», wenn wir heute die «Judenfrage» als die Suche und Frage nach den
judischen Wurzeln unseres eigenen christlichen Glaubens und als die Verheissung einer
Komplementaritit zwischen Christen und Juden sehen diirfen, dann hat Wilhelm Vi-
scher wesentlichen Anteil an solchen neuen Offnungen.

Er hat selber diese Ansitze unter dem anderen Himmel Montpelliers weiterverfolgt
— und was ebenso wichtig ist: Durch die Tiir, die sich ihm in seinen Kampfen geoffnet
hatte, traten andere ein, seiner leider oft nur fliichtig gedenkend. Gewiss, er hat nicht

130



zuletzt auch durch den Widerspruch gewirkt, den er, in und ausserhalb der Fachwelt,
hervorgerufen hat. Aber ich kann mir nicht vorstellen, dass ein Programm wie das 1952
zuhanden des grossangelegten Biblischen Kommentars zum Alten Testament entworfe-
ne ohne sein Werk je hitte formuliert werden konnen, wenn es darin heisst, dass «der
Biblische Kommentar... von der Tatsache ausgehen muss, dass in der christlichen Kir-
che das Alte Testament nur gelesen werden kann als ein Buch, das die Kirche aus der
Hand Jesu Christi empfangen hat.» Und wenn in der neueren und neuesten Diskussion
um das «canonical shape», die Aussagekraft der Kanonwerdung des Alten Testamen.ts,
manch theologisch wie literarisch-geistesgeschichtlich Gewichtiges zu horen ist, so 1st
doch eins weitgehend zu vermissen: der Verweis auf Wilhelm Vischer und den durch ihn
eingeschlagenen Weg zu einer biblischen Theologie, die kein abstraktes Gedankenge-
biude bleibt, weil sie uns Jesus als den Christus des Alten Testaments nahebringt und
die lang verschiittete Verbindung der Kirche zum Geheimnis Israels freilegt: «Jesus fiigt
zu dem, was gesagt ist — fiihrt Wilhelm Vischer im Blick auf die Bergpredigt aus —, nicht
dieses oder jenes hinzu, sondern er greift das lingst Gesagte auf und spricht es neu aus
in der Vollmacht des Autors...; das “Ich sage” zwingt dazu, die alten Worte als die
lebendige Stimme des “Ich bin” zu héren. ... “Er nimmt jedes Gebot als eine Verheis-
sung” (Blumhardt d.J.).»

Jiidisches Leben in der DDR und in Polen

Die Situation der Juden in einigen sozialistischen Ldndern hat sich in den letzten
Jahren erstaunlich verbessert: die kleine Ost-Berliner jiidische Gemeinde (rund 200
Mitglieder) erhielt mit Hilfe des Staates zum ersten Mal seit Jahren einen Rabbiner aus
den USA, der allerdings nicht lange blieb, weil die gegenseitigen Erwartungen doch zu
kontrar waren. Aber ein Nachfolger wird gesucht. Man kann heute in den jidischen
Gemeinden der DDR (insgesamt nicht mehr als 300 Mitglieder, aber doch etwa 5000
Menschen jiidischer Herkunft) oder Polens (5-6000 Juden, von denen wenige praktizie-
ren) wieder Mitglied werden, ohne Schwierigkeiten bei seiner Arbeitsstelle befiirchten zu
miissen. Im Gegenteil: da die Gemeinden weiter existieren sollen, wird die Mit-
gliedschaft auch von offiziellen Stellen aus politischen Griinden ermutigt. Auch Israel
wird nicht mehr so feindlich gesehen wie noch vor einigen Jahren. Juden aus der DDR
kénnen dorthin reisen, und Israelis werden in die DDR eingeladen. Das Jahrestreffen
der Aktion Siihnezeichen/DDR konnte 1988 zum Thema «Mdglichkeiten des Zusam-
menlebens von Juden und Arabern in Israel?» mit jidischen Gésten aus Israel, Ungarn,
der Schweiz und natiirlich der DDR stattfinden (Rabbiner Marcel Marcus, Bern; Ober-
rabbiner Odon Singer, Budapest; Direktor Kalman Yaron, Jerusalem; Dr. Peter Kirch-
ner, Berlin und andere). _

Die in Berlin lebende kanadisch-jiidische Soziologin Robin Ostow hat in einem
kiirzlich erschienenen Buch (Jiidisches Leben in der DDR, Frankfurt a.M.: Athendum
1988, 224 S.) die gegenwirtige Situation und auch die Geschichte der Jiidischen Ge-
meinde in Berlin (Ost) seit 1945 kurz skizziert. In dem Buch werden dann vor allel_n
Mitglieder der jiidischen Gemeinden in der DDR einerseits sowie Juden mit kommuni-
stischem Hintergrund andererseits interviewt. Auch letztere suchen meist wieder nach
ihrer jiidischen Identitit. Diese Interviews geben uns einen interessanten, sicher vielfach
typischen, aber gleichzeitig stark personlichen Einblick in das Denken und Handeln von

131



Juden in Ost-Deutschland. Sozialdemokraten und Kommunisten waren in Deutschland
traditionell weniger antisemitisch als die burgerlichen Parteien und die Kirchen, was
sicher bis heute fiir vicle in der DDR lebenden Juden wichtig ist.

In jedem der Interviews werden interessante Schwerpunkte deutlich, unter anderen
folgende:

— Die juidische Gemeinde im kommunistischen Berlin (Peter Kirchner);

— Sozialarbeit in der Ost-Berliner Jiidischen Gemeinde (Sonja Berne);

— Versuche zur Erhaltung der jiidischen Kultur durch dic Gemeinde (Hermann Simon);
— Ein Neuling in der Judischen Gemeinde (Irene Runge);

— Judische Erzichung und die jidische Jugend (Gerrit Kirchner);

— Eine Interpretin jiddischen Liedgutes (Jalda Rebling);

— Ein jidischer Existenzialist an der Akademie der Wissenschaften (V. v. Wroblewsky);
— Riickkehr nach Berlin aus der Sowjetunion (Clara Berliner);

— Juden, Deutsche und Psychotherapie in der DDR (Alfred Katzenstein);

— Die unorthodoxe Sicht der jiidischen Geschichte in der DDR (Helmut Eschwege): u.a.

In allen Interviews spielt die DDR als Hintergrund — Warum lebe ich hier? — eine
Rolle, aber auch viele andere Fragen judischer Identitit werden diskutiert. Biographi-
sche Hinweise zu den Interviewten und eine Bibliographie erginzen das Buch, das 1989
— sogar mit Fotos der Interviewten — bei Macmillan in England erscheint: «Jews in
Contemporary East Germany (The Children of Moses in the Land of Marx)». Die
unbefangenen Fragen einer kanadischen Soziologin, die weder ein West- noch ein
Ostdeutscher so hitte stellen konnen, provozieren auch unbefangene, ehrliche Ant-
worten, die noch vor zehn Jahren nicht moglich gewesen wéren.

Auf dem Hintergrund dieses Buches haben wir mit Robin Ostow im Januar 1989 in
der Evangelischen Akademie Berlin (West) eine Tagung durchgefiihrt tiber «Vermicht-
nis und Situation des Judentums in Ungarn, Polen und der DDR». Stephan Schreiner
leitete sic mit einem Referat «Entwicklung der Judischen Gemeinschaft in Polen seit
1945» ein. Mit Hilfe von jiidischen Referenten aus Polen (Stanislaw Krajewski), Ungarn
(Andras Kovacs) und natiirlich aus der DDR (Peter Kirchner, Olean Ingster u.a.)
gewannen wir ein vielschichtiges Bild der Leidensgeschichte dieser jiidischen Gemein-
den, die doch heute nicht ohne Zukunft, ohne Aufgaben sind. Fast die Hélfte der tiber
40 Teilnechmer waren iiberraschender- und erfreulicherweise Juden aus Ost- und West-
Berlin, die sich lebhaft an der Diskussion beteiligten.

Zur Vorbereitung der Tagung im Hinblick auf Polen war die EPD-Dokumentation
«Polen diskutieren offentlich iiber ihre Einstellung zu den Juden» (EPD-Dokumentation
41/88, Frankfurt a.M. 1988, 76 S.) besonders wichtig, weil sie in deutscher Ubersetzung
Beitrige aus polnischen Zeitungen und Zeitschriften der Jahre 1987 und 1988 zu The-
men bringt wie:

—Der polnische Antisemitismus und das Los der Juden im Zweiten Weltkrieg (Jan
Blonski und Jerzy Turowicz in «Tygodnik Powszechny», 1987);

— Uber jiidische Friedhofe in Polen (Pjotr Sarzynski in «Polityka», 1988);

— Das religiose Leben der Juden in Polen (P. Wildstein und M. Bialkowicz in «Gewissen
und Freiheit», Bern 1987), sowie weitere wichtige Beitrige aus Polen mit westlichen
Kommentaren.

Diese Beitrige sind nur ein kleiner Teil der erheblich breiteren, oft kontroversen
Diskussion, die sich um das polnisch-jiidische Verhéltnis, die Bedeutung judischer Ge-
schichte und Kultur fur Polen, heute entwickelt hat. Diese Diskussion findet in den
Medien, aber auch an den Universititen an Hand von Dissertationen oder Habilitatio-
nen, sowie zum Beispiel auch in den Klubs Katholischer Intelligenz statt. Es ist — ebenso
wie in Ost- und Westdeutschland — eine spdte, zu spite Diskussion, aber sie ist dennoch

132



wichtig — nicht zuletzt fiir die in diesen Lindern noch oder wieder lebenden wenigen
Juden.

Wie stark das Interesse an einer Verbesserung der Bezichungen zum Judentum in
der DDR ihnlich wie in Polen oder Ungarn ist, wird an zwei Binden deutlich, die in der
DDR anlisslich des 50. Jahrestages der Reichspogromnacht vom 9. November 1938
erschienen sind. In ihrem Buch «Pogromnacht 1938» (Berlin/DDR: Dietz Verlag 1988,
260 S.; Lizenzausgabe Koln: Pahl-Rugenstein Verlag 1988) schildern Kurt Pétzold und
Irene Runge die damaligen Ereignisse aufgrund der Erkenntnisse heutiger Forschung.
Piitzolds Beitrag endet mit einem Abschnitt «Vom Pogrom zum Kriegy», der die Juden-
verfolgung in die Kriegspline Hitlers einordnet. Dieses mit Bildern und einer Zeittafel
ausgestattete preiswerte Buch bewirkt sicher in der DDR, dass die Kenntnis der Ereig-
nissc weite Verbreitung findet.

In einer Dokumentation der Jiidischen Gemeinden in der DDR («Damit die Nacht
nicht wiederkehre. Gedenken an die faschistische Pogromnacht vom 9. November
1938», Dokumentation hrsg. vom Verband der Jiidischen Gemeinden in der DDR,
Dresden 1988, 110 S.), die sicher mit starker staatlicher Unterstiitzung erschienen ist,
kommen zu Wort: Vertreter der jiidischen Gemeinden in Ruminien (Oberrabbiner
Moses Rosen), Ungarn (Gezane Seifert), Deutschland Ost und West (Siegmund Rot-
stein und Heinz Galinski), USA (Rabbiner Philip Hiat), der Ehrenprisident des Jidi-
schen Weltkongresses Gerhart Riegner (Genf). Die Zahl der Giste, die von Regierung
und Gemeinde auch aus Polen, der CSSR, Bulgarien, Schweden, der Schweiz und vor
allem auch aus Israel eingeladen waren, ist noch erheblich grosser. Sie alle werden
dokumentiert. Unter ihnen waren auch Dr. Josef Burg und Gershom Schocken aus
Israel. Die Zahl der dokumentierten Veranstaltungen quer durch die DDR ist gross.
Besonders wichtig ist sicherlich das Kolloquium der Sektion Theologie der Humboldt-
Universitit Berlin (Ost) «Erinnern fiir die Zukunft» (7. und 8. November 1988) mit
Rabbiner Norman Solomon, Birmingham (Erfordert die Shoah eine neue Theologie?).
mit Dr. Gerhart Riegner, Genf (Vom Pogrom zur Endlésung, Erlebnisse und Lehren),
der als erster Jude von dieser Theologischen Fakultit am 7. November einen Ehrendok-
tor erhielt.

Dieses Kolloquium, wie auch viele der anderen Veranstaltungen (etwa ein Seminar
«50 Jahre danach — Umgang mit der Geschichte», an dem iiberwiegend Historiker
teilnahmen), hatte ein hohes wissenschaftliches Niveau, fand im Franzosischen Dom am
Platz der Akademie statt und war von Akademikern einschliesslich vieler Studenten so
gut besucht, dass nicht alle Platz fanden. Die offiziellen Veranstaltungen des Staates
einschliesslich einer Sondersitzung der Volkskammer und eines Gedenkkonzertes im
Berliner Schauspielhaus waren Hohepunkte eines notwendigen Gedenkens.

Einige junge Leute in der DDR waren kritisch: Wenn sich unser Staat, unsere
Universitit nur ebenso intensiv etwa in okologischen Fragen engagierte... Nur am
Rande sei noch vermerkt, dass — ebenfalls im November — in West-Berlin neben vielen
Gedenkveranstaltungen der «1. Internationale Jidische Kongress fiir Medizin und Ha-
lacha» mit vielen jiidischen Teilnechmern aus der ganzen Welt stattfand, dic zum Teil
auch in Ost-Berliner Hotels wohnten oder aus Osteuropa kamen. Dieser Arztekongress
beschiiftigte sich auf dem Hintergrund der jiidischen Tradition mit Aids, mit Fragen um

den Tod, Organ-Transplantation sowie In-Vitro-Fertilisation.
F. von Hammerstein

133



«Kirche und Israel»:
Eine Arbeitshilfe der Evangelischen Kirche der Pfalz

Nach den Synodalerkldrungen der Evangelischen Kirchen im Rheinland (1980), in
Baden und Berlin-Brandenburg (1984) strebt nun auch die Evangelische Kirche der
Pfalz eine solche Erkldrung an. Dort hatte sich 1982 ein erncuerter landeskirchlicher
«Arbeitskreis Kirche und Judentum» aus Pfarrern, Religionspddagogen und Nichttheo-
logen mit ganz unterschiedlichem Informationsstand konstituiert.

Intensiv und miuhevoll erarbeitete sich der Kreis ein solides Grundwissen als Platt-
form zielgerichteter Weiterarbeit. Am 25.11.1984 brachte H. Reichrath auf der Landes-
synode erstmals den Antrag ein, die Moglichkeit der Einarbeitung eines eigenen Para-
graphen in die Kirchenverfassung zum Verhiltnis Kirche und Judentum zu priifen. In
der neuen Synode wurde der Antrag 1986 weitergefiihrt und der Landeskirchenrat
beauftragt, mit Hilfe des Arbeitskreises eine geeignete Arbeitshilfe zu erarbeiten, und
zwar mit dem Ziel der Verabschiedung eines Votums und dem Wunsch nach «einer
profunden Bewusstseinsbildung tiber Kirche und Israel im einen Gottesvolk».

Auf der Novembersynode 1988 war es dann soweit: Die von fiinf Mitgliedern des
Arbeitskreises erarbeitete Handreichung konnte der Synode vorgelegt und mit einem
ausgezeichneten Einleitungsreferat von Prof. Ekkehard Stegemann (Basel) vorgestellt
werden. Sie wurde fast einstimmig (bei einer Stimmenthaltung) fiir gut befunden, den
Bezirkssynoden und Presbyterien zur Kenntnisnahme und Beratung zugeleitet zu wer-
den. Die Arbeitshilfe liegt nun mit einem Gesamtumfang von 80 Seiten in einer anspre-
chend gestalteten Broschiire vor, und zwar als 1. Band einer Schriftenreihe der Pfilzi-
schen Landeskirche!.

Mit seiner Konzeption wollte der Arbeitskreis versuchen, neue Wege zu beschrei-
ten, aber dennoch die bereits vorliegenden Arbeiten und Erkliarungen nicht aus dem
Auge verlieren, bei denen, ganz im Unterschied zu den bescheidenen Verhiltnissen vor
Ort, jeweils eine Reihe hervorragender Wissenschaftler zur Mitarbeit zur Verfligung
standen. Die Handreichung sollte wirklich eine Arbeitshilfe fiir moglichst viele Gemein-
deglieder sein, d.h. bei wissenschaftlicher Vertretbarkeit allgemein verstandlich und
lesbar bleiben und geeignet sein, moglichst ohne Engfiihrung, einen breitgefacherten
Eindruck zu vermitteln von der Vielfalt der Fragestellungen und der Notwendigkeit der
Beschiftigung damit. Den Verfassern war schnell bewusst geworden, dass sie dabei
methodisch sozusagen in einem Zug Barrieren liberspringen sollten, die sie bei sich
selbst erst in jahre- oder jahrzehntelanger Vorarbeit hatten liberwinden konnen.

Wiirden die Gemeinden die manchmal schockartigen Zumutungen iiberwinden und
sich der Thematik mit Ausdauer und Geduld stellen — oder wiirden sie lieber bei den
liberkommenen Positionen verharren, die sehr viel einfacher zu handhaben sind? Wiir-
den sie begreifen, dass ihr eigener Glaube gerade deshalb in die Irre gehen kann, weil sie
sich der kritisch-theologischen Solidargemeinschaft mit dem Judentum zu entzichen
versuchen? Die erhofften Riickmeldungen werden es zeigen.

Nach einem einleitenden Vorwort, das den aktuellen Bezug zum Gedenken an die
50 Jahre zuriickliegende Reichspogromnacht von 1938 herstellt, und einem Hinweis auf
den Gebrauch der Handreichung folgt eine biblische Einfithrung von OKR Horst Hahn
zu Epheser 2,11ff.

Die thematische Gliederung der Handreichung will sich an den grossen Themen-
komplexen des christlich-jiidischen Verhiltnisses orientieren:

— Der eine Gott - derselbe Gott fiir Juden und Christen (Deckwerth)
— Erwéhlung - Bund - Tora (Foth)
— Altes Testament - Neues Testament - Heilige Schrift (Pasedach)

134



— Gerechtigkeit und Liebe (Mandelbaum)

— Israel und die Volker (Reichrath)

— Judische Messiaserwartungen (Reichrath)

— Wer ist schuld am Tode Jesu? (Deckwerth)

— Die Bedeutung des Todes Jesu und seiner Auferweckung (Deckwerth)
—Judenmission und Heidenmission (Reichrath)

— «Dein Reich komme...» (Reichrath)

— Kirche und Synagoge (Reichrath)

Die einzelnen Artikel sollen einfithrend informieren, Gemeinsames und Unter-
schiedliches aufzeigen und, soweit in dem bescheidenen Rahmen méglich, gewisse Ein-
sichten iiber das Judentum vermitteln, um die bestehende Unkenntnis und Entfremdung
abzubauen.

Jedem Beitrag vorangestellt ist ein hinfithrendes, vielleicht auch provozierendes
Zitat. Im jeweiligen Anhang folgen einige Lesetexte zur Vertiefung sowie weiterfﬁhreq—
de Fragen und Anregungen, die bestimmte Problemstellungen, teils provokativ, aufgrei-
fen und dazu reizen sollen, sich kritisch mit allem auseinanderzusetzen. Eine kleine
Literaturauswahl und ein Glossar schliessen den Band ab.

Bleibt zu hoffen, dass er eine neugierige Aufnahme, eine faire Beurteilung und

einen fruchtbringenden Weg findet.
H.L. Reichrath

ANMERKUNG

1. «Kirche und Isracl»: Eine Arbeitshilfe fiir Gemeinden, Presbyterien und Be_zirkssyn-
oden. «Texte und Dokumente». Eine Schriftenreihe der Evangelischen Kirche der
Pfalz, Bd. 1. Speyer 1988 (1989).

135



	Umschau

