
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 45 (1989)

Artikel: Die Versuchung Jesu und ihr jüdischer Hintergrund

Autor: Flusser, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Versuchung Jesu und
ihr jüdischer Hintergrund

von David Fhisser

Wenn mit Ernst gelesen, dann ist die Beschreibung der Versuchung
Jesu1 in den Evangelien (Mt 4,1-11; Lk 4,1-13 und Mk 1,12-13) eine
erschütternde Lektüre. Das gilt leider nicht immer von den Forschungen
und Kommentaren, welche sich mit dieser Perikope befassen. Vielleicht
wäre es nicht ganz abwegig, mehr vom jüdischen Hintergrund zu wissen,
auf dem sich das Drama abgespielt hat; dann wäre das unglaubliche
Geschehnis glaubhafter. Gerade für die richtige Interpretation der Versuchung

Jesu ist der Fund der Schriftrollen vom Toten Meer indirekt von
entscheidender Bedeutung. Sowohl darüber als auch über einige andere
diesbezügliche Quellen möchte ich hier berichten.

Leider kann ich nicht umhin, hier eine persönliche Bemerkung
anzubringen. Ich verstehe nicht, warum heute auch sehr honette christliche
Wissenschaftler, unter ihnen auch einige meiner Freunde, die typologische
Wurzel der Versuchungen Jesu in den Versuchungen Israels in der Wüste
zu entdecken wähnen2. Die Zitate aus dem Deuteronomium in der
Perikope genügen mir nicht, und ich nehme an, dass sie auch nicht der eigentliche

Ausgangspunkt für die heute so übliche Theorie gewesen sind.
Schwerwiegender scheint mir, dass man in diesem Zusammenhang oft
anführt, Israel habe sich bei den Versuchungen in der Wüste nicht
bewährt, während Jesus in der Wüste die Versuchungen des Teufels
siegreich bestanden hat. Es wäre eine forschungsgeschichtlich reizvolle Aufgabe,

herauszufinden, ob die moderne Hypothese als ein Nachkömmling
einer patristischen oder mittelalterlichen kirchlichen Exegese geboren
wurde. Heute ist eine solche typologische Deutung der Versuchung Jesu
nicht mehr darum verlockend, weil sie die Superiorität Christi gegenüber
dem Versagen Israels aufzuweisen versucht, sondern weil ein sozusagen
allegorisches Verständnis der Versuchung Jesu es einem leichter macht, an
der Historizität dieser übernatürlichen Geschichte legitim zu zweifeln.

David Flusser ist emeritierter Professor für Geschichte der Zeit des Zweiten Tempels an
der Hebräischen Universität Jerusalem. Adresse: Alkalay Street 10, Jerusalem, Israel.

110



1. Zum jüdischen Hintergrund von Matthäus 4,1-11

Wenn man allerdings aufzeigen könnte, dass die Geschichte als solche

erst griechisch konzipiert wurde, dann wäre sie nicht einmal mythisch,
sondern hauptsächlich literarisch. Es stimmt, dass die Bibelzitate in der

Perikope nicht der hebräischen, sondern der griechischen Bibel entnommen

sind, aber das beweist kaum etwas. Der Übersetzer des hebräischen -
oder, wenn man so will, des aramäischen - Originals konnte sich die

Arbeit erleichtern, indem er bei den Bibelstellen die griechische Übersetzung

zu Rate zog. Wenn sich aber unmissverständlich zeigen würde, dass

das Zitat aus Deuteronomium in Mt 4,10 und Lk 4,8 ausschliesslich aus
der griechischen Bibel übernommen ist, dann würde man unsere Form der

Versuchungsgeschichte allerdings erst der hellenistischen Kirche zuschreiben

müssen. Wie wichtig der Ursprung dieses Bibelzitats3 für die richtige
Einschätzung der Versuchung Jesu ist, hat man leider bis heute nicht
erkannt.

Der Satan forderte Jesus auf, er solle ihn anbeten. Da sagte Jesus zu
ihm: «Es steht geschrieben: Du sollst den Herrn, deinen Gott, anbeten
und ihm allein dienen» (Mt 4,9-10; Lk 4,7-8). Jesus wollte also durch ein

Bibelwort begründen, warum ein Mensch niemanden ausser Gott allein
anbeten darf. Die angeführten Worte kommen im 5. Buch Moses zweimal

vor, nämlich in Dtn 6,13 und 10,204. Die Antwort Jesu ist also auf das

Wort «allein» zugespitzt - doch gerade dieses entscheidende Wort fehlt
sowohl in den erhaltenen hebräischen Bibelhandschriften als auch im
ursprünglichen Text der griechischen Bibel! Doch wer die kritischen
Ausgaben des Buches Deuteronomium auf griechisch zu Rate zieht, der wird
leicht erkennen, dass es wirklich griechische Handschriften gibt, in
welchen das Wort «allein» interpoliert wurde5. Es ist nicht leicht anzunehmen,

dass diese Handschriften zu der Interpolation durch die Evangelien
verführt wurden, da ausser diesem einen Wort der Text in ihnen von den

Evangelien unabhängig ist. Die unerlässliche Pointe «allein» steht also

auch in dem griechischen Bibeltext einiger Handschriften. Folgte der
Verfasser der Versuchungsgeschichte also auch in diesem Punkt einer Handschrift

der griechischen Bibel, die er auch für die andern Bibelworte
verwendet hat? Das würde allerdings bedeuten, dass die Versuchung Jesu

zuerst griechisch konzipiert wurde. Solche weitreichenden Folgen hätte
also das eine entscheidende «allein» («Du sollst ihm allein dienen»), wenn
es nicht andere Belege dafür gäbe, in dem das Wort «allein» gestanden
hat6. Solche Belege sind wirklich vorhanden, und sie gewähren uns einen

Einblick in das rege Geistesleben des antiken Judentums.

Zuerst wollen wir zwei jüdische Quellen anführen. Josephus Flavius,
der jüdische Historiker aus dem ersten nachchristlichen Jahrhundert, de-

111



finiert in seinen Altertümern (111,91) das erste Gebot des Zehngebotes,
indem er sagt, «dass Gott einer ist und ihn allein soll man fürchten
(,sebesthai)». Die zweite Quelle sind die sogenannten «Biblischen Altertümer»,

die irrtümlicherweise Philon von Alexandrien zugeschrieben wurden,

obzwar sie - und das ist für unsere Frage wichtig - ursprünglich
hebräisch verfasst worden sind, ebenfalls im ersten nachchristlichen
Jahrhundert. Dieses Buch der Biblischen Altertümer ist nur in einer alten
lateinischen Übersetzung erhalten. Dort, 23,147, lesen wir: «Der Herr ist
unser Gott, und ihm allein werden wir dienen.» In bezug auf diese beiden
jüdischen Quellen kann man sicher nicht von einer Abhängigkeit von den
Evangelien sprechen.

Doch das wichtigste Zeugnis für die Echtheit des Wortlautes des

Bibelwortes im Munde Jesu (Mt 4,1 Of., vgl. Lk 4,8f.) ist die alte Eulogie,
welche den Segen für den Tempel- und Gottesdienst (Awodah)8 be-
schliesst. Dieser Segensspruch wurde im Jerusalemer Tempel sowohl
durch die Priester und das anwesende Volk9 als auch durch den Hohenpriester

selber10 gesprochen. Der ganze Segensspruch für den Tempel-und
Gottesdienst hat sich nicht nur auf den Tempelbezirk beschränkt; der
Segensspruch ist bis heute ein Glied des bekannten jüdischen Achtzehngebets.

Die ursprüngliche Eulogie an seinem Ende lautet: «... dass wir Dir
allein in Furcht dienen wollen». So sagte man in dem alten palästinensischen

Achtzehngebet11. Sonst wurde diese ursprüngliche Eulogie, aus
Sehnsucht nach dem zerstörten Tempel Gottes, im Synagogendienst später

durch die Bitte an Gott ersetzt, «welcher seine Herrlichkeit nach Zion
zurückbringen wird». Aber ganz hat man auf die uralte Eulogie nicht
verzichten wollen12; und so sagt der Vorbeter nach dem europäischen
Ritus bis heute am Mussaf der Festtage, wenn die Priester das Volk
segnen, «dass wir Dir allein in Furcht dienen wollen»13.

Die Eulogie «dass wir Dir allein in Furcht dienen wollen» ist eine
Paraphrase des Bibelwortes: «Du sollst den Herrn, deinen Gott, fürchten
und ihm dienen» (Dtn 6,13 und 10,20). Das Wort «allein» wurde also
hinzugefügt. Der «Sitz im Leben» des ganzen Segensspruches für den
Tempeldienst - also auch seiner abschliessenden Eulogie - ist der Jerusalemer

Tempel. Das interpolierte «allein» drückt die monotheistische
Ausschliesslichkeit des jüdischen Gottesdienstes aus: Es gehört sich, dass der
einzige Gott ein Heiligtum besitze (Josephus, Gegen Apion 11,193); oder,
anders ausgedrückt: «Es sei eine heilige Stadt im Lande der Chanaa-
näer..., und es sei in ihr ein Heiligtum und ein Altar In einer anderen
Stadt soll kein Altar und kein Heiligtum bestehen, denn Gott ist einer und
das Volk der Hebräer ist ein einziges» (Josephus, Ant. IV,200-201). Es
scheint also, dass die Eulogie in der religiösen Atmosphäre des einzigar-

112



tigen Jerusalemer Tempels entstanden ist: dort ist der Ort, wo man Gott
allein in Ehrfurcht dient.

Wir haben vorher zwei jüdische Quellen (Jos. Ant. 111,91 und Ant.
Bibl. 23,14) angeführt, in denen ausdrücklich gesagt wird, man solle Gott
allein dienen. Es ist bei weitem nicht sicher, dass die zwei Quellen von dem

interpolierten Text des 5. Buches Moses abhängen. Vielleicht kann man
für diese beiden Quellen nur den Einfluss der weit verbreiteten Eulogie
voraussetzen. Und was die Bibeltexte von Dtn 6,13 und 10,20 anbelangt,
in welchen das Wort «allein» interpoliert ist, so ist es sehr wahrscheinlich,
dass das Wort aus der Eulogie in sie eingedrungen ist. Die Eulogie war
damals fast jedem Juden aus dem Tempel und aus der Synagoge bekannt,
und die Eulogie selbst ist ja eine Paraphrase des biblischen Satzes. Von da

kam also das entscheidende Wort «allein» in den Bibeltext.
Das interpolierte Wort stand allerdings nicht im ursprünglichen Text;

es steht in keiner erhaltenen hebräischen Bibel und fehlt auch in der

Vorlage der griechischen Übersetzung. Später aber hat es den Weg in das

5. Buch Moses doch gefunden. Das ist sowohl durch bestimmte griechische

Bibelhandschriften gesichert als auch durch die Antwort Jesu, der es

als ein Schriftwort («es steht geschrieben») anführt. Ob es so in der
hebräischen Bibel von Qumran gestanden hat, kann man leider nicht wissen,
da dort gerade Dtn 6,13 und 10,20 nicht erhalten sind14. Aber es scheint
durchaus möglich zu sein, dass in dem palästinensischen Typus der
hebräischen Bibel wirklich geschrieben stand: «Du sollst den Herrn, deinen
Gott fürchten und ihm allein dienen.» Und, was sehr wichtig ist, der
Bibeltext wurde sicher direkt oder indirekt von Ex 22,19(20) beeinflusst:
«Wer andern Göttern opfert, und nicht dem Herrn allein, der soll dem
Bann verfallen.»

Wir sind so lange bei dem kleinen Wort «allein» in den Worten Jesu

verweilt, weil es, wie wir hoffen gezeigt zu haben, von diesem einen Wort
abhängt, ob es nötig ist zu vermuten, dass die Schilderung der Versuchung

Jesu erst im hellenistischen Christentum konzipiert wurde. Es hat
sich gezeigt, dass gerade dieses Wort eher ein Fingerzeig auf den hebräischen

Ursprung der Geschichte ist. Es war im Lande Israel, besonders im
Tempel von Jerusalem, wo man bewusst betont hat, dass man Gott allein
dienen will. Das jüdische Wissen scheint für die Exegese und das
Verständnis des Neuen Testaments nicht so ganz entbehrlich zu sein.

2. Zum Verhältnis von Markus l,12f. zur Versuchungsgeschichte der Quelle

Es wurde von manchen richtig gesehen1 s, dass es zwei grundverschiedene

Berichte über die Versuchung Jesu gibt, nämlich einerseits Markus

113



1,12-13 und anderseits Matthäus 4,1-11 und Lukas 4,1-13. Man weiss
auch, dass das erste und das dritte Evangelium eine schon schriftliche
Quelle wiedergeben. Die Quelle wird heute ziemlich allgemein mit der
Spruchquelle identifiziert. Ich möchte noch hinzufügen, dass diese Quelle
den beiden Evangelien in griechischer Übersetzung vorlag16. Wir wollen
hier die beiden Quellen getrennt bringen. In bezug auf die «Spruchquelle»
werden wir hauptsächlich Matthäus folgen; wir beabsichtigen dabei
keineswegs, eine genaue Rekonstruktion zu bringen. Zuerst Markus 1,12-13:

«Und alsbald treibt ihn der Geist in die Wüste, und er war in der Wüste

vierzig Tage vom Satan versucht und war bei den Tieren und die Enge!
dienten ihm.» Und jetzt wollen wir die zweite Quelle bringen (Mt 4,1-11;
Lk 4,1-13):

«Dann wurde .Jesus vom Geiste in die Wüste geführt. Vierzig Tage und
vierzig Nächte ass er nichts und wurde vom Teufel versucht. Zuletzt hungerte

ihn. Da sagte der Teufe! zu ihm: "Wenn du Gottes Sohn ist, so sprich zu
diesem Stein11, dass er Brot werde." Er aber antwortete und sprach: "Es
steht geschrieben: Nicht vom Brot allein wird der Mensch leben." Darauf
führte ihn der Teufel in die heilige Stadt und stellte ihn auf die Zinne des

Tempels und sprach zu ihm: "Wenn du Gottes Sohn bist, so stürze dich
hinab, denn es steht geschrieben: Seine Engel wird er für dich entbieten, und
sie werden dich auf Händen tragen, dass dein Fuss nicht an einen Stein
stosse." Doch Jesus sprach zu ihm: "Es steht geschrieben: Ihr sollt den

Herrn euren Gott nicht versuchen.»16 Und er führte ihn hinauf und zeigte
ihm alle Reiche der Welt und ihre Herrlichkeit und sprach zu ihm: "Dies
alles will ich dir gehen, wenn du mich anbetest." Doch Jesus antwortete und
sprach zu ihm: "Es steht geschrieben: Du sollst den Herrn deinen Gott
fürchten19 und ihm allein dienen." Da wich der Teufel von ihm ab.»

Man hat die Erzählung mit Recht als die Bewährung des Gottessohnes

in der Versuchung verstanden20. In den zwei ersten Versuchungen
wird Jesus ja vom Teufel ausdrücklich als «Sohn Gottes» angeredet. In
der - nach Matthäus - dritten Versuchung fehlt diese Erwähnung; der
Teufel konnte ja unmöglich sagen: «Wenn du Gottes Sohn bist, dann bete
mich an.» Doch auch der Inhalt dieser Versuchung an sich entspricht den
zwei anderen Versuchungen: Dem gottgleichen Jesus wird die Weltherrschaft

angeboten, wie es nach den ersten zwei Versuchungen dem göttlichen

Wesen ja auch freisteht, ein übernatürliches Wunder zu vollbringen
und als solches sich über die natürlichen Bedrohungen des menschlichen
Daseins zu erheben. Theologisch zugespitzt gesagt: Der Gottessohn Jesus
stiess die Versuchung zurück, seine menschliche Natur der göttlichen zu
opfern. In einer ganz andern Tonart singt es das Christuslied im
Philipperbrief (2,6-8): «Obzwar er in Gottes Gestalt war, hielt er nicht daran

114



fest, Gott gleich zu sein, sondern er entäusserte sich selbst, indem er
Knechtsgestalt annahm und im Menschenbild auftrat; im Verhalten wie
Mensch befunden, erniedrigte er sich selbst, gehorsam bis zum Tod, ja bis

zum Kreuzestod.»
Menschlicher, historischer ausgedrückt, sieht es so aus: Es konnte

eine konkrete Gefahr entstehen, dass Jesus am Anfang seiner Laufbahn,
durch seine ungewöhnlichen Kräfte verführt, seine eigene Aufgabe
verfehlt hätte, indem er den Weg eines übermenschlichen Wundermannes
gewählt hätte, eines «Gottesmannes», wie man sie damals in der antiken
Welt antreffen konnte. Eine solche problematische Entscheidung verlangte

allerdings auch ihren Preis: Ein Adept, der sich der Magie verschreiben
wollte, musste sich auf die Seite der dunklen Magie schlagen; er musste

sozusagen den Teufel anbeten.
Wohin der Weg geführt hätte, wäre Jesus den Verlockungen des

Satans verfallen, zeigt die berüchtigte Gestalt des Landsmannes und
Zeitgenossen Jesu, des Simon Magus, der wie eine Art von grässlichem Gegenstück

zu Jesus wirkt. Es ist also folgerichtig, dass sich Simon Magus in
einer antiken romanhaften Schilderung21 unter anderem brüstet: «... ich
bin durch die Luft geflogen..., ich habe Steine zu Broten gemacht, von
Berg zu Berg bin ich hinübergekommen, von den Händen der Engel
gehalten bin ich auf Erden herabgestiegen. Nicht nur dies habe ich
vollbracht, aber ich kann es auch jetzt vollbringen, damit ich durch die Taten
selber beweise, dass ich der Sohn Gottes bin.» Zu Recht mischt der
Verfasser dieser Schilderung Züge aus der Legende von Simon Magus mit
den Motiven aus der Versuchung Jesu: Im Gegensatz zu Jesus hat also der
übermenschliche Magier Simon angeblich die Wunder vollbracht, welche
der Teufel Jesus angeboten hat, und zwar um zu beweisen, dass er, Simon,
der Sohn Gottes ist!

Was wir bis jetzt angeführt haben, ist vielleicht nicht ganz unwichtig.
Noch wichtiger ist es zu wissen, dass die Versuchung Jesu durch den
Satan wahrscheinlich einen Wendepunkt in der Wirkungsgeschichte des

Bösen bedeutet: Die Versuchung Jesu ist nicht nur eine Versuchung,
sondern auch eine bösartige Verführung. Etwas ähnliches gab es früher
im Judentum nicht - und eigentlich auch später nicht. Sogar im stark
dualistischen essenischen Schrifttum lesen wir nur: «Von dem Engel der
Finsternis kommt der Irrtum aller Kinder der Gerechtigkeit; alle ihre
Sünden und Verfehlungen und ihre Schuld; die Frevel ihrer Werke kommen

aus seiner (des Teufels) Herrschaft - und das Anliegen aller Geister
seines Loses ist, die Kinder des Lichtes zum Straucheln zu bringen» (1QS
3,22-24)22. Das Neue an der Versuchung Jesu ist, dass der Teufel ihn
nicht nur einfach zu Fall bringen will, sondern ihn auch - das wird aus
der dritten Versuchung klar - zu überreden versucht, in sein Lager über-

115



zutreten. Wenn sich Jesus entscheidet, den Satan als seinen Parteichef
anzuerkennen, dann kann ihm der Teufel als Gegenleistung sehr viel
anbieten, nämlich die Weltherrschaft. Von einem solchen Angebot des

Bösen an einen Menschen haben wir, soweit ich weiss, früher nicht
gehört, aber aus späterer Zeit sind uns in der christlichen Welt Teufelspakte
wohl bekannt, z.B. der des berüchtigten Schwarzkünstlers Doktor Fau-
stus. Die Versuchung Jesu eröffnet also sozusagen ein neues Kapitel in
der Geschichte des Bösen in der Welt23.

Wir können dem Leser einige synoptische Betrachtungen leider nicht
ersparen24. Wir haben schon darauf hingewiesen, dass es zwei grundverschiedene

Berichte über die Versuchung Jesu gibt, nämlich einerseits Markus

1,12-13 und andererseits den Bericht bei Matthäus und Lukas. Die
Erzählung von der Versuchung Jesu bestätigt unsere These, dass Lukas
vormarkinisch ist; anders gesagt, Lukas benutzte das Markusevangelium
nicht. Das gilt nicht von Matthäus: dieser kombinierte die Redequelle mit
dem Bericht in Markus25. Der markinische Einfluss auf Mt ist gesichert
durch die angehängte Erwähnung der Engel am Ende der Geschichte:
«Und siehe, da traten Engel hin zu ihm (Jesus) und dienten ihm» (Mt
4,11, vgl. Mk 1,13). Es wird sich gleich zeigen, wie traditionsgeschichtlich
wichtig die Trias Satan, Tiere und Engel bei Markus ist. Matthäus hat
Markus gekannt und benutzt, aber er hat meiner Meinung nach einfach
vergessen, auch die Tiere zu erwähnen. Solche Ungenauigkeiten passieren
Matthäus öfters. Und was Lukas anbelangt: Er erwähnt weder die Tiere
noch die Engel, weil er von Markus unabhängig ist.

3. Der jüdische Hintergrund von Markus 1,12f.

Und nun zu Markus 1,12-13! Ein Forscher26 sagt richtig, dass bei
Markus kein Wort über den Inhalt der Versuchung falle, «... und das

Schweigen ist angesichts des schriftgelehrten Zwiegespräches bei Mt und
Lk noch auffälliger. Man kann es auch nicht damit erklären, dass Mk
eine tiefere Kenntnis der Dinge bei seinen Lesern voraussetzte, dass er
also die Geschichte absichtlich gekürzt habe; denn seine Worte tragen ein

sprachliches Gewand, das von dem des Mt und Lk verschieden ist, er
folgt also einer andern Tradition, die nur die Tatsache dieser Versuchung
kennt und sie mit neuen Zügen bereichert hat.» Dass Markus die
Geschehnisse, welche in der Spruchquelle geschildert sind, überhaupt nicht
gekannt hat, das kann man schwer behaupten. Er hat sicher reichere
Kenntnisse gehabt als das, was er zusammengefasst hat. Markus sagt nur,
dass Jesus in der Wüste vierzig Tage lang versucht wurde. Er sagt nicht,

116



dass Jesus die Versuchung bestanden hat, aber das war für ihn und seine

Leser selbstverständlich. Er schweigt sich darüber aus, dass Jesus die

vierzig Tage gefastet hat. Dies wird bei Mt und Lk berichtet, und Markus
hat es sicher gewusst, denn das vierzigtägige Fasten Jesu entspricht dem
Fasten Moses am Berg Sinai vor und nach der Sünde des goldenen
Kalbes27. Aber ausser diesen Versäumnissen ist alles, was in Mk 1,12-13a
berichtet wird, auch bei Mt und Lk belegt: Der Geist trieb Jesus in die

Wüste, und er wurde dort vierzig Tage lang vom Satan versucht. Wie bei

Mt und Lk ist auch bei Markus die Versuchung Jesu eine Fortsetzung des

Taufgeschehens, und der Geist, welcher Jesus in die Wüste führt, ist
derselbe Geist, der Jesus bei der Taufe verliehen wurde. Äusserlich gesehen

ist das Neue bei Markus nur, was wir in Mk 1,13b erfahren, nämlich,
dass Jesus bei den Tieren war und die Engel ihm dienten. Dass Markus
bereit ist, seine Quellen zu kürzen, ist hoffentlich nicht ganz unbekannt.
Was aber hier geschieht, ist viel mehr: wie sich zeigen wird, bezeugt
Markus mit seiner Kurzgeschichte, die mit neuen Zügen bereichert wurde,
ein Interesse, welches von der Versuchung bei Mt und Lk grundverschieden

ist. Die Versuchung Jesu wird bei Markus zum Nebenmotiv; das

Hauptanliegen ist jetzt zu schildern, was für durchgreifende Folgen für
den Getauften die Taufe hat und welche Macht er nach ihr und durch sie

erlangt28.
Wir wollen nun die augenfälligste Parallele zu dem Bericht in Mk

1,12-13 vorausschicken. Sie war schon längst bekannt29, aber man konnte
ihre Bedeutung für unser Problem vor der Entdeckung der Schriftrollen
vom Toten Meer nicht richtig einschätzen. Die sogenannten Testamente
der Patriarchen30 sind eine jüdische, griechisch geschriebene Schrift aus
der Zeit des Zweiten Tempels; ihr Inhalt sind die letzten Worte der zwölf
Söhne des Stammvaters Jakob. Im Testament Naftalis (8,4-6) belehrt der
Sohn Jakobs seine Söhne:

«Wenn ihr das Gute tut, meine Kinder, so werden euch sowohl die

Menschen als auch die Engel segnen..., und der Teufel wird von euch fliehen,
und die wilden Tiere werden euch fürchten und der Herr wird euch lieben
und die Engel werden sich euer annehmen... Den aber, der das Gute nicht
tut, werden die Menschen und die Engel verfluchen..., und der Teufel wird
ihn bewohnen wie sein eigenes Gefäss, und jedes wilde Tier wird über ihn

herrschen und der Herr wird ihn hassen.»

Das ist die vollständigste Parallele zum markinischen Bericht in den

Testamenten der Patriarchen. Zu demselben Vorstellungskreis gehört
auch, was im Testament Issachars (7,7) dieser Jakobssohn zu seinen
Kindern sagt: «Tut das (d.h. Gottes- und Nächstenliebe) auch ihr, meine

Kinder, und jeder Geist des Belial wird von euch fliehen, und keine Tat
böser Menschen wird über euch Macht haben, und jedes wilde Tier wer-

117



det ihr bezwingen, da ihr bei euch den Gott des Himmels habt, welcher
wandelt mit den Menschen, die einfältigen Herzens sind.»31 Im Unterschied

zum Testament Naftalis (siehe oben)32 wird hier nur von den

Folgen des richtigen Handelns gesprochen und nicht von dem Menschen,
der nicht Gutes tut, und ausserdem fehlt aus der Trias Teufel, Engel und
Tiere die Erwähnung der Engel. Im Testament Dans (5,1) dagegen spricht
dieser Sohn Jakobs nur von der Flucht des Teufels: «Bewahrt nun, meine
Kinder, die Gebote des Herrn, und beobachtet sein Gesetz. Steht aber ab
vom Zorn und hasst die Lüge, damit der Herr unter euch wohne und
Belial von euch fliehe.» Eine ähnliche Paränese finden wir übrigens auch
im Neuen Testament, im Jakobusbrief (4,7-8a): «Ordnet euch also Gott
unter und widersteht dem Teufel, so wird er euch fliehen. Nahet eurem
Gott, so wird er euch nahen!»

Die Testamente der Patriarchen wurden griechisch verfasst und
gehören zusammen mit der jüdischen Grundschrift der christlichen Apostellehre

(Didache)33, den sogenannten «zwei Wegen», zum Umkreis des

Essenismus, obzwar diese beiden Schriften nicht eigentlich essenisch sind.
Ein hebräisches Fragment des Testaments Naftalis und aramäische
Fragmente des Testaments Levis, die mit den griechischen Testamenten der
Patriarchen nicht identisch sind, ihnen aber als Quelle gedient haben,
wurden unter Schriftrollen von Qumran gefunden34. Es wird sich zeigen,
dass der halbessenische Ursprung der Testamente der Patriarchen und der
Ursprung ihrer hebräischen und aramäischen Quellen aus der Welt der
Essener eine entscheidende Bedeutung haben werden. Die Essener waren
bekanntlich eine Täufersekte, und die Taufe des Johannes war dogmatisch

mit der essenischen Taufe identisch35. Dass also der markinische
Bericht über die Versuchung Jesu wichtige Parallelen gerade in einer
halbessenischen Schrift hat, ist nicht unwichtig.

Es ist sicher kein Zufall, dass man Motive, die in Mk 1,12-13 auftreten,

ausser in den Testamenten der Patriarchen gerade auch in dem
sogenannten Hirten des Hermas36 entdeckt. Diese urchristliche griechische
Schrift wurde um das Jahr 100 n.Chr. verfasst, und nach der Entdeckung
der Schriftrollen von Qumran wurde man gewahr, dass sich bei Hermas
essenische Motive im Gebiet der Pneumatologie (Geisteslehre) und des

Dualismus finden. Der Hirt des Hermas ist in dieser Hinsicht mit den
Testamenten der Patriarchen nahe verwandt, und dies sowohl was den
Gehalt wie auch was die innere Form betrifft. Die Ähnlichkeit scheint so
weit zu gehen, dass man vermuten darf, Hermas habe Schriften gekannt
und benutzt, welche in den Kreisen verfasst wurden, aus denen die
griechischen Testamente der Patriarchen stammen. Der Übergang vom -
essenisierenden - Judentum zum Christentum scheint in jenen Kreisen

118



ziemlich leicht gewesen zu sein. Das zeigen unter anderem die christlichen
Interpolationen in den Testamenten selbst.

Im Hirten des Hermas finden wir oft den Gedanken, dass der Teufel

vor dem fliehen muss, welcher zu Gott hält, und die Begründung dafür,
welche diese Schrift gibt, ist sehr lehrreich37. Diese Ausführungen finden
sich fast ausschliesslich38 im zwölften Gebot (Abschnitte 44-49). So wird
der Leser z.B. aufgefordert: «Du aber kleide dich mit der Begierde nach

Gerechtigkeit und halte jenen (bösen) Widerpart, gewappnet mit der
Furcht des Herrn! Denn Gottesfurcht wohnt in der guten Begierde. Wenn
die böse Begierde dich mit der Furcht Gottes gewappnet Widerstand
leisten sehen wird, dann wird sie weit von dir fliehen und sich nicht mehr
von dir sehen lassen, denn sie fürchtet deine Waffen.» (45,4). Noch klarer
ist das Motiv in der folgenden Paränese ausgedrückt: «Ihr, die ihr in den

Geboten des Teufels wandelt, die schwer und bitter und ausschweifend
sind, bekehrt euch und fürchtet den Teufel nicht, denn er hat gegen euch

keine Macht. Ich werde ja bei euch sein, der Engel der Busse, der seiner

(des Teufels) Herr wird. Der Teufel erweckt bloss Furcht, aber diese

Furcht ist kraftlos. So fürchtet ihn nicht - denn er wird vor euch fliehen»
(47,6-7). Um die Vorstellung ganz zu verstehen, wollen wir uns die folgende

Erklärung anhören:
«Er (der Teufel) kann die Knechte Gottes gar nicht beherrschen, wenn

sie von ganzem Herzen auf Gott hoffen. Ringen mit ihnen kann der Teufel,
aber sie niederzuringen vermag er nicht. Wenn ihr ihm Widerstand leistet, so

wird er besiegt und beschämt von euch fliehen. Aber edle, die (inwendig) leer

sind, die fürchten den Teufel als einen, der Macht hat. Wenn ein Mensch
eine ganze Menge Krüge mit gutem Wein füllt und unter diesen Krügen auch

ein paar halbleere sind, so sieht er, wenn er zu den Krügen geht, nicht die
vollen nach - denn er weiss ja, dass sie voll sind; vielmehr die leeren sieht er
nach aus Furcht, sie möchten sauer geworden sein. So kommt auch der

Teufel zu allen Knechten Gottes, um sie zu prüfen39. Alle, die voll sind im
Glauben, leisten ihm dann entschlossenen Widerstand, und er muss von ihnen

ablassen40, da er keinen freien Zugang findet, durch den er eindringen
könnte. So kommt er dann zu den halbleeren, findet einen Zugang und

dringt in sie ein; er wirkt in ihnen, was er will, und sie werden ihm hörig»
(48,2-4

Der aufmerksame Leser hat hoffentlich schon gemerkt, dass dieses

ganze pneumatische Vorstellungssystem nicht nur mit der Versuchung
Jesu durch den Teufel zusammenhängt, sondern auch viel für das
Verständnis des Spruches Jesu vom Rückfall (Mt 12,43-45; Lk 11,24-26)

beiträgt. Wir konnten auch sehen, dass sich die betreffende Geisterlehre,

ganz oder teilweise, hauptsächlich im essenischen oder essenisierenden

jüdischen und urchristlichen Schrifttum widerspiegelt. Da diese Lehre

119



stark dualistische Züge aufweist, ist es nicht überraschend, dass sie fast
sicher aus der persischen Religion übernommen wurde. In einer kürzlich
veröffentlichten persischen Quelle42, welche zwar einer späteren Zeit
angehört, aber altes Gedankengut enthält, finden wir diese Dämonenlehre in
zwei Abschnitten. Der eine Abschnitt43, obzwar er in der gegenwärtigen
Form einige Schwierigkeiten aufweist, wirft ein neues Licht auf den
Spruch Jesu vom Rückfall:

«Wenn ein Mensch dem Gesetz durch Tat anhängt und es verwirklicht,
dann verlässt der (böse) Dämon den Körper des Menschen, vor welchem
dieser Sünden verübt hat. Er trägt die Sünden fort, rennt zu dem geistigen
(guten) Dämon und steht vor ihm und wendet sich von dort zu dem
Menschen, von dessen Körper er hinausgefahren ist, ruft ihm zu, schreit und
weist (auf das folgende) hin: "Steh ab von dem (Guten), was du getan hast,
und tue es nicht von jetzt an, denn du solltest trügerisch handeln!" Oder er
weist (auf das folgende) hin: "Handle in derselben Weise, wie du (bis jetzt)
gehandelt hast!" Wenn nun der Mensch von dem absteht, was er (Gutes)
getan hatte, und was er nicht zu tun wünscht, dann rennt der Dämon zu dem

Körper zurück, zerstört und verdirbt ihn noch mehr, als es früher war44.
Wenn aber der Mensch nicht von den göttlichen Dingen ablässt, wenn der
Dämon ihm zuruft, dann wird der Dämon von dem erwähnten geistigen
Dämon erwischt, wird zerschmettert, zerstört und vernichtet.»

In einem anderen Abschnitt45 desselben persischen Werkes lesen wir:
«Solange der Mensch an gute Werke und Gerechtigkeit denkt, wohnen
die Götter in seinem Körper und die Dämonen werden machtlos und
tliehen; und wenn er Sündvolles denkt, dann rennen die Dämonen in
seinen Körper hinein»46.

Wir haben eine ganze Gedankenwelt aus dem Umkreis der Dämonologie

zu beleuchten versucht und sind von Hermas und den Testamenten
der Patriarchen bis in das Gebiet des Zoroastrismus vorgedrungen. Dies
haben wir unter anderem unternommen, um den markinischen Bericht
von der Versuchung Jesu besser zu verstehen. Wenn wir Markus 1,12-13
mit Hilfe des Testaments Naftalis (8,4-647) interpretieren, dann wird klar,
was Markus mitteilen wollte: Da Jesus ohne Sünden gewesen ist, konnte
ihm der Teufel nichts antun. Der Satan musste fliehen, und auch die
wilden Tiere waren Jesus Untertan und er konnte unter ihnen unbeschadet
weilen, und die Engel haben sich seiner angenommen und haben ihm
gedient. Das Ganze macht keinen sehr authentischen Eindruck. Wer hinter

dem Bericht der Spruchquelle keine historische Begebenheit findet,
wird wenigstens zugeben müssen, dass die Geschichte mystisch wahr ist.
Dazu hat sich gezeigt, dass das, was wir in Markus lesen, nicht einmal
mystisch, sondern literarisch ist. Aus meiner Erfahrung habe ich gelernt,
dass es sicher nicht ausgeschlossen ist, dass Markus die andere Geschichte

120



von der Versuchung gekannt und sogar gelesen hat; er hat aber nur das

Nötigste übernommen und dadurch verschwand bei ihm der Charakter
der Versuchung ganz. Dabei erscheint bei Markus die Trias Teufel, Tiere
und Engel wie im Testament Naftalis wieder, und zwar in demselben

Zusammenhang wie dort. Das wahrscheinlichste ist, dass Markus an die

Nachricht von der Versuchung Jesu in der Wüste etwas seiner Ansicht
nach Verwandtes anknüpfen wollte; er hat irgendwo gelesen, dass einem

vom Gottesglauben erfüllten Menschen weder der Teufel noch die wilden
Tiere schaden können und dass ihm die Engel zu Dienste stehen. Dieser

Quelle, welche dem Testament Naftalis sowohl literarisch als auch
gedanklich sehr nahe stand, mit diesem aber sicher nicht identisch war, ist

Markus gefolgt, als er seine Notiz über die Versuchung Jesu schriftlich
niederlegte.

Ist der markinische Bericht für die Versuchung Jesu also ganz wertlos?

Es gibt da zwei Punkte, welche sicher von Bedeutung sind. Sowohl
nach Markus als auch nach der Spruchquelle folgt die Versuchung - und
das nicht nur chronologisch - auf die Taufe Jesu. Dass Jesus auch bei

Markus (1,12) vom Geist in die Wüste geführt wurde, wo ihn der Teufel

versuchte, steht auch in der Spruchquelle (Mt 4,1; Lk 4,1), aber es ist

möglich, dass Markus dieses Motiv aus der Spruchquelle (oder aus der

Überlieferung, welche dieser zugrunde liegt) als Klammer übernommen
hat. Der Bericht selbst, dass der Geist Jesus zur Versuchung geführt hat,
scheint eine genuine Verbindung zwischen Taufe und Versuchung zu
bilden. Der Geist wird derselbe Geist gewesen sein, der Jesus bei der Taufe
verliehen wurde48. Es ist auch sehr bedeutsam, dass dabei die himmlische
Stimme Jesus als den Sohn Gottes bezeichnet, und Jesus wird dann vom
Teufel als Gottes Sohn versucht. Das steht gerade in dem Bericht der

Spruchquelle.
Es gibt aber auch einen zweiten, andersartigen Zusammenhang

zwischen der Taufe und dem Auftreten des Teufels. Wir haben als die nächste

Parallele zum markinischen Bericht über die Versuchung das Testament
Naftalis (8,4-6) anführen können und haben noch andere Parallelen aus

den Testamenten der Patriarchen erwähnt. Wir haben schon gesagt49,

dass diese Schrift im Umkreis des Essenismus entstanden ist. Zu diesem

Umkreis gehörte sicher auch Johannes der Täufer50. In den Testamenten
der Patriarchen wird die Taufe zwar nicht ausdrücklich erwähnt, aber das

schliesst nicht aus, dass diese Schrift in einer den Essenern nahen Täufergruppe

verfasst wurde. Dass sowohl Johannes als auch die Essener getauft
haben, ist hoffentlich den meisten Lesern' nicht unbekannt, und dass die

Dogmatik der Taufe des Johannes mit der essenischen Tauftheologie
identisch war, habe ich anderswo zu zeigen versucht. Sowohl die Essener

als auch Johannes der Täufer waren überzeugt, dass, wer eine echte Busse

121



getan hat, bei der Taufe durch den Geist der Heiligkeit von allen seinen
Sünden gereinigt wird51. Die Essener haben sich oft getauft, aber die erste
Taufe, zu welcher man erst als Vollmitglied zugelassen wurde52, wurde
sicher von allen als besonders wichtig empfunden. Es scheint, obzwar es

nicht sicher ist, dass die Taufe des Johannes als Busstaufe zur Sündentilgung

einmalig war. Es ist also nicht allzu gewagt, sich vorzustellen, dass
der Teufel vor dem Menschen, dessen Sünden durch die Taufe getilgt
wurden, flieht, und dass die wilden Tiere diesen Menschen fürchten und
die Engel ihm helfen. So hat es sich wenigstens Markus vorgestellt, und in
diesem Sinne beschreibt er die Versuchung Jesu in der Wüste. Die Parallelen

haben gezeigt - was auch sonst verständlich wäre -, dass von der Trias
der eigentlich wichtigste der Teufel ist. Und dass man bei der Taufe aus
dem Machtbereich des Satans befreit wird, ist ein tiefverwurzelter christlicher

Glaube, und darum wurde der Exorzismus bald zu einem Bestandteil
des Taufritus53.

Bis jetzt haben wir keine direkt essenische Quelle für die Flucht des

Teufels vor dem Gerechten angeführt. Eine solche haben wir uns wegen
ihrer Wichtigkeit bis zuletzt aufgespart. In der Damaskusschrift (16,4-6),
dem Werk einer essenischen Schwesterngemeinschaft, heisst es: «Und an
dem Tag, an dem der Mann sich verpflichtet, umzukehren zum Gesetz des

Mose, wird der Engel der Feindschaft (der Teufel) von ihm weichen, wenn
er seine Worte hält. Deswegen ist Abraham beschnitten worden am Tage
seiner Erkenntnis.» Das Judentum versteht die Beschneidung als den
Eintritt in den Bund Abrahams. Darum wird in der essenischen Schrift
die Beschneidung Abrahams mit dem Eintritt in die essenische Einung des

neuen Bundes verglichen54. Damit hat der essenische Katechumene den
Zutritt zum Taufbad erlangt, und man glaubte, dass dabei der Engel der
Feindschaft, der Teufel, von ihm weichen musste. So ist im Essenismus
also die Taufe mit der Entmachtung des Teufels und mit seiner Flucht
verbunden - und es ist sicher anzunehmen, dass auch die Anhänger
Johannes' des Täufers gemeint haben, der Teufel und sein Gefolge könnten
dem Getauften nichts mehr anhaben.

Es kann eigentlich kaum ein Zweifel daran bestehen, dass es,
traditionsgeschichtlich gesehen, einen Zusammenhang zwischen der Taufe Jesu

und seiner Versuchung durch den Teufel gibt. Diese Verbindung hat dazu
geführt, dass Markus 1,12-13 anstatt der eigentlichen Versuchungsgeschichte

eine Notiz aus einer - wahrscheinlich griechisch verfassten -
Schrift entnommen hat, welche dem Testament Naftalis ähnlich war, und
so haben sich bei ihm zum Teufel noch die zahm gewordenen wilden Tiere
und die dienenden Engel gesellt. Aber auch die eigentliche Versuchungsgeschichte

in der Spruchquelle (Mt 4,1-11; Lk 4,1-13) war dort eine
Fortsetzung der Taufe Jesu55. Auch sachlich hängt die Versuchung dort mit

122



der vorausgehenden Taufe zusammen: Der Geist, welchen Jesus bei der
Taufe empfangen hatte, treibt ihn in die Wüste; durch die himmlische
Stimme wurde Jesus bei der Taufe zum Sohn Gottes ernannt, und nun
versucht der Teufel Jesus dazu zu verführen, aus seiner Gottessohnschaft
gefährliche Folgerungen zu ziehen. Doch die Zusammengehörigkeit der

Versuchung Jesu mit der Taufe ist in der Spruchquelle viel lockerer als bei
Markus. Dieser wollte das Geschehen als ein Ergebnis der die Sünden

tilgenden Taufe darstellen56. Solche bedeutenden Fähigkeiten erwirkt ein

Mensch, wenn er im vollen Sinne ein Knecht Gottes geworden ist! Ob-
zwar die Versuchung logisch auch hier der Taufe folgt, so ist die Versuchung

Jesu nach der Spruchquelle gleichzeitig autonom: Die Versuchung
ist die des Sohnes Gottes durch den Teufel, und die Entscheidung des

Menschen Jesus gegen die satanischen Verlockungen öffnet ihm den Weg
zu seinem Lebensgang - bis zum Kreuz.

Mit tiefer Ehrfurcht haben wir versucht, ein wenig Licht in das
Geschehen bei der Versuchung Jesu durch den Satan zu bringen. Wir haben
die Geschichte von ihrem jüdischen Kontext her erklärt. So sollte man in
der Exegese des Neuen Testamentes eigentlich immer vorgehen. Man
sollte dabei auch alle Gruppen des antiken Judentums in Betracht ziehen.
In unserem Falle konnten wir sehen, wie wichtig die Entdeckung der
Schriftrollen von Qumran für eine Unterscheidung zwischen diesen Gruppen

werden kann. Das Gewicht der hebraica Veritas für die neutestament-
liche Exegese wurde durch die jüdische Vorgeschichte des Wörtchens
«allein» in Mt 4,10 und Lk 4,8 gezeigt. «Du sollst den Herrn deinen Gott
fürchten und ihm allein dienen»; Diese Verpflichtung hat die Juden viel
Blut gekostet und sollte auch die Christen vor Versuchungen warnen.

ANMERKUNGEN

1. Siehe besonders Ulrich Luz, Das Evangelium nach Matthäus (EKK 1, Teilband Mt
1-7), Neukirchen 1985, S. 158-167 (Bibliographie auf S. 158); Jacques Dupont, Les

tentations de Jésus au désert, Bruges 1967 (deutsch: Die Versuchungen Jesu in der

Wüste, Stuttgarter Bibelstudien 37, Stuttgart 1969); E. Lohmeyer, Das Evangelium
des Markus, Göttingen 1963, S. 28; E. Klostermann, Das Matthäusevangelium,
Tübingen 1971, S. 26-29; ders., Das Lukasevangelium, Tübingen 1975, S. 58-61; V.

Taylor, The Gospel according to St. Mark, London 1952, S. 162-164; Heinz Schürmann,

Das Lukasevangelium, 1. Teil, Freiburg i.Br. 1969, S. 204-220 (Bibliographie
auf S. 204f.).

2. So schon bei David Friedrich Strauss, Das Leben Jesu, Tübingen 1935, nicht aber in
der christlichen Literatur bis Origenes; M. Schneider, La tentation de Jésus, Paris
1962.

123



3. Zu diesem Bibelzitat (Dtn 6,13; 10,20) in unserer Perikope und im antiken Judentum
siehe meine ausführliche hebräische Abhandlung «Wer kann die Fehler verstehen?»
(im Druck).

4. Sowohl in der hebräischen als auch in der griechischen Bibel steht geschrieben: «Du
sollst den Herrn deinen Gott fürchten und ihm dienen.» So stand es sicher auch in
der ursprünglichen hebräischen Erzählung von der Versuchung Jesu. Der griechische

Übersetzer der Geschichte hat das geändert und geschrieben: «Du sollst den
Herrn deinen Gott anbeten.» Er hat das Bibelwort also an die Worte des Teufels
angepasst, der gleich vorher Jesus aufgefordert hatte, ihn anzubeten. Die griechische
Handschrift Alexandrinus schreibt an den beiden Bibelstellen (Dtn 6,13: 10,20): «Du
sollst anbeten» statt «fürchten» und fügt auch das Wort «allein» ein. Alexandrinus
hat die Worte also ganz dem Wortlaut der Evangelien (Mt 4,10; vgl. Lk 4,8) angeglichen

und fällt als selbständiger Zeuge aus; das hat Dupont (s.o. Anm. 1), S. 15 nicht
bemerkt.

5. Wir sprechen dabei nicht vom Alexandrinus. Dazu siehe die vorhergehende Anmerkung.

6. Wir haben gesehen, dass in einigen Handschriften des griechischen Buches Deutero-
nomium an den beiden Parallelstellen das Wort «allein» interpoliert wurde. Das
geschah wahrscheinlich, weil der Schreiber das Wort in einer hebräischen
Handschrift des Dtn vorfand und es in seiner griechischen Vorlage vermisste. Solche
Fälle, bei denen die griechische Bibel sekundär vom hebräischen Original beeinflusst
worden ist, sind der Forschung bekannt.

7. Les Antiquités Bibliques, hrsg. von C. Perrot und P.M. Bogaert, Bd. 1, SC 229,
Paris 1976, S. 190: dominus est Deus noster, et ipsi soli serviemus.

8. Siehe Ismar Elbogen, Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung,

Hildesheim 1967, S. 56; J. Mann, Geniza Fragments of the Palestinian Order
of Service, in: HUCA 2 (1925), S. 309f. Siehe auch die vorzügliche Anmerkung von
Seligman Isaac Baer, Awodat Israel, S. 98.

9. mTamid V,l.
10. yJoma VII,l(44b), ySota VII,6(22a). An der zweiten Stelle lautet die Eulogie: «...

dass wir dir allein in Furcht dienen wollen»; in yJoma VII, 1 (44b) fehlt gerade das

Wort «allein», weil da der Wortlaut den beiden Bibelversen angeglichen wurde, wo
das Wort «allein» fehlte. Dasselbe gilt auch für die zwei Texte des Achtzehngebetes
nach dem alten palästinensischen Ritus, die J. Mann (s.o. Anm.8) aus den Geniza-
Handschriften veröffentlicht hat: Nach dem Text auf S. 310 ist die Eulogie vollständig,

während im ersten Text (S. 309) wieder das Wort «allein» fehlt; also wieder eine

Angleichung an den üblichen biblischen Text. Für den Wortlaut der Eulogie nach
dem palästinensischen Ritus ist besonders Yalkut Schimconi zu 1 Sam 2,1
(Abschnitt 80) wichtig, wo es folgerichtig heisst: «... dass wir dir allein in Furcht dienen
wollen». Als Quelle ist dort der alte Midrasch Jelamdenu angeführt. Zu diesem
Midrasch siehe H.L. Strack / G. Stemberger, Einleitung in Talmud und Midrasch,
München 1982, S. 279-282.

11. Siehe oben, Anm. 8 und 10.

12. Soweit ich weiss, wurde sie bei allen Gelegenheiten im spanischen Ritus überhaupt
und im deutschen Ritus in Israel durch die neue Eulogie ersetzt.

13. Siehe Michael Sachs, Festgebete der Israeliten, Bd. 7, Pessachfest, S. 190. M. Sachs
übersetzt: «Gelobt seist Du, Ewiger, dem allein wir in Ehrfurcht dienen.» Vielleicht
ist seine Übersetzung besser als die meine.

14. So nach Mitteilung von F.M. Cross, unter dessen Obhut sich die Bibelfragmente aus
Qumran befinden. Er hat nach unserem Gespräch auch die Vermutung ausgespro-

124



chen, dass das Wort «allein» sich im damaligen palästinensischen Text befunden
haben müsse.

15. Siehe Dupont (s.o. Anm. 1 S. 91; Lohmeyer (s.o. Anm. 1), S. 28; Taylor (s.o. Anm.
1), S. 162f.; Schürmann (s.o. Anm. 1), S. 218.

16. Siehe auch oben, Anm. 4.

17. So nach Lukas: Das ist biblisch (Num 20,8!) und auf Hebräisch (oder Aramäisch)
erträglicher. Aber vielleicht hat andererseits Matthäus recht, wenn er - in der Mehrzahl

- von «diesen Steinen» spricht.
18. Diese Stelle (Dtn 6,16) und die vorhergehende (Ps 91,11 f.) haben wir nach dem

hebräischen Wortlaut übersetzt.
19. Dasselbe taten wir auch hier, und siehe oben Anm. 4.

20. Siehe Luz (s.o. Anm. 1), S. 158.

21. Die Pseudoklementinen, II. Rekognitionen, hrsg. von Bernhard Rehm, Berlin 1965,

S. 128 (Ree. III, cap. 47).
22. Siehe auch die Testamente der Patriarchen und das Jubiläenbuch 10,5-9.

23. Vielleicht hat es, menschlich gesprochen, im Judentum damals verwandte Vorstel¬

lungen in bezug auf den Bereich der schwarzen Magie schon gegeben. Jesus wurde
bekanntlich verdächtigt, er treibe die Dämonen mit Hilfe von Beelzebub dem Fürsten

der Dämonen, aus (Lk 11,15 parr.). Es gab also auch Menschen, welche glaubten,

der Schwarzkünstler bediene sich eines «Spiritus familiaris» in der Art von
Mephisto.

24. Die Ergebnisse werden hoffentlich auch in unserem Falle meine synoptische Hypothese

bestätigen. Siehe D. Flusser, Die rabbinischen Gleichnisse und der Gleichniserzähler

Jesus, 1. Teil, Bern 1981, S. 195-197. Auch wer mit unseren Ausführungen
nicht ganz einverstanden ist, wird aus unseren Untersuchungen für das Verständnis
der Perikope fast den gleichen Nutzen ziehen können.

25. Siehe H. Schürmann (s.o. Anm. 1), S. 218 und Anm. 230.
26. E. Lohmeyer (s.o. Anm. 1

27. Das erste Fasten ist in Dtn 9,9 erwähnt.
28. Wenn man nur Mk 1,12f. liest, wird man unwillkürlich, aber nicht ganz zufällig an

die «Zauberflöte» Schikaneders und Mozarts erinnert. Auch dort weilt das künftige
Mitglied des Ordens der Eingeweihten unbeschadet unter wilden Tieren (1,15 und

11,19), die drei engelhaften Knaben dienen ihm und die Macht des Bösen schwindet.
Die Parallele zu Mk 1,12f. ist darum lehrreich, weil damit offenbar wird, dass, wenn
eine auch märchenhafte Handlung zu einer archetypischen Tiefe vordringt, eine

genuine Verwandtschaft ans Licht kommt, auf welche man völlig unvorbereitet war.
Die zusätzlichen antiken jüdischen Quellen werden unseren Eindruck bestätigen.

29. Siehe C.G. Montefiore, The Synoptic Gospels (erstmals 1927 veröffentlicht), Bd. 1,

New York 1968, S. 9.

30. Siehe die kritische Ausgabe des griechischen Textes: The Testaments of the Twelve
Patriarchs, hrsg. von M. de Jonge, Leiden 1978, und seine englische Übersetzung
mit Einleitung und Bibliographie in: The Apocryphal New Testament, hrsg. von
H.F.D. Sparks, Oxford 1984, S. 505-600. Die deutsche Übersetzung entnahm ich

aus: E. Kautzsch, Die Apokryphen und Pseudepigraphen, 2. Bd.: Die Pseudepigra-
phen, Darmstadt 1962, S. 458ff.; Einleitung und Übersetzung von F. Schnapp. Über
das Testament Naftalis siehe auch meine Abhandlung Naphtali, Testament of, in:

Encyclopaedia Judaica (EJ), 1971, Bd. 12, Sp. 821 f.; siehe dort auch meine folgenden

Abhandlungen: Patriarchs, Testaments of the Twelve, in: EJ Bd. 13, Sp. 184-186;

Levi, Testament of, in: EJ Bd. 11, Sp. 88; Midrash Va-Yissa'u, in: EJ Bd. 11, Sp.

1520f.

125



31. Obzwar schon eine Handschrift das Ende («welcher sind») als christlich bezeich¬

net, glaube ich es nicht. Wie schon die Überschrift des Testaments Issachars aussagt,
handelt das Testament von der Einfalt. Zu den Worten selbst siehe Gen 5,22-24; 6,9;
17,1.

32. Zu meinen oben (Anm. 30) angeführten EJ-Beiträgen siehe noch D. Flusser, Neue
Sensibilität im Judentum und christliche Botschaft, in: ders., Bemerkungen eines
Juden zur christlichen Theologie, München 1984, S. 50-52.

33. Siehe dazu vorläufig u.a. K. Wengst. Didache usw., Darmstadt 1984, S. 20-22, sowie
W. Rordorf / A. Tuilier (Hrsg.), La doctrine des douze Apôtres, SC 248, Paris 1978,
S. 22-34. Eine kritische Ausgabe der lateinischen Übersetzung dieser jüdischen Quelle

findet sich dort, S. 203-210.
34. Man hat anscheinend in Qumran auch Fragmente eines Testaments Judas gefunden.

Dass es eine solche «qumranische» Quelle für das griechische Testament Judas
gegeben hat, habe ich längst vermutet.

35. Siehe D. Flusser, Die Taufe des Johannes und die Sekte vom Toten Meer, in; Jewish
Sources in Early Christianity, Sifriat Poalim 1979, S. 81-112 (hebr.).

36. Siehe Hermas, Le pasteur, hrsg. von R. Joly, SC 53bis, Paris 1968; Der Hirt des

Hermas, erklärt von Martin Dibelius, Tübingen 1923. Über die essenische Komponente

des Werkes siehe J.P. Audet, Affinités littéraires et doctrinales du Manuel de

Discipline, in: Revue Biblique 60 (1953), S. 43-82; ferner Joly (s.o.), S. 44f.47.
37. Unentbehrlich für das Verständnis des Ganzen ist der Exkurs bei Dibelius (s.o.

Anm. 36), S. 517-519. Er erwähnt auf S. 517 auch mit Recht den Zusammenhang
dieses Motivs mit Jesu Spruch vom Rückfall (Mt 12,43-45; Lk 11,24-26). Hoffentlich

habe ich Gelegenheit, darüber noch mehr berichten zu können.
38. Der Gemeinplatz findet sich auch in Mand. VII,2 (37,2): «Den Teufel sollst du nicht

fürchten. Denn wenn du den Herrn. fürchtest, wirst du des Teufels Herr werden,
denn er hat keine Kraft.» Die besonders wichtigen Stellen im zwölften Gebot sind:
XII,2 (45,2-5); XII,4 (47,6-7); XII,5 (48,2-4); XII,6 (49,1-5).

39. ekpeirazôn, was auch die Bedeutung von «versuchen» hat. Das Zeitwort ist ja eigent¬
lich dasselbe wie peirazein («versuchen») in der Versuchungsgeschichte Jesu. Auch
inhaltlich ist unser Abschnitt in dieser Hinsicht beachtenswert. Zur Stelle bei Hermas

vgl. auch 1 Petr 5,8f.
40. apochôrei ap'autôn. Man kann auch übersetzen: «er entfernt sich von ihnen».
41. Siehe besonders Hermas, 33,2-6 und 34,5-7. Neben den Stellen aus Hermas, welche

Dibelius (s.o. Anm. 36) in seinem Exkurs (S. 517-519) behandelt, siehe auch Audet
(s.o. Anm. 36), S. 62f. und besonders 64-66; ferner O. Betz, Offenbarung und
Schriftdeutung in der Qumransekte, Tübingen 1960, S. 126-135 und Damaskusschrift

(CD) 5,11; 8,3-4; 12,11; SapSal 1,3-5 und Eph 4,30. Der ganze Komplex
verdient, wie oben Anm. 37 gesagt, eine ausführliche Behandlung. Man darf auch
nicht vergessen, dass sich die gleiche pneumatische Vorstellung auch in der apokryphen

Weisheit Salomos (1,3-5) findet und dass auf sie sowohl im hebräischen Testament

Naftalis (10,9; s.o. Anm. 30) als auch in der essenischen Damaskusschrift
(5,11; 7,3-5) angespielt wird. Dort ist von der Besudelung des heiligen Geistes die
Rede. Die ungewöhnliche hebräische Wendung, welche an den beiden Stellen der
Damaskusschrift für den heiligen Geist steht, ist von einer besonderen Bedeutung
für die biblische Begründung des ganzen Gedankenkomplexes im Judentum und im
frühen Christentum. In Jes 63,10 heisst es: «Sie aber empörten sich und betrübten
seinen heiligen Geist.» Im üblichen Text steht rwh qdsw, in der Jesajarolle aus
Qumran dagegen rwh qwdsyw, also «der Geist seiner Heiligkeiten» (der folgende
Text mit «heiliger Geist», Jes 63,11, ist in der Schriftrolle nicht erhalten). Diese
Lesart lag auch dem Verfasser der Damaskusschrift vor, und das ist wichtig. Da-

126



durch erfahren wir nämlich, dass man damals in Jes 63,10 die biblische Begründung
für unseren Vorstellungsbereich gefunden hat: Wenn jemand den Geist der Heiligkeit,

den Gott in das Innere des Menschen gelegt hat, betrübt, dann wird der
Mensch schicksalshaft gefährdet. - Siehe auch Eph 4,30 und D. Flusser, «Ich habe
die Erde wie Nebel verdeckt», in: Entschluss, Wien, 1987/6, S. 8f.

42. The Wisdom of the Sasanian Sages (Denkard VI), Translated by Shaiil Shaked.
Persian Heritage Scries No. 34, Boulder, Colorado 1979. Es wird sowohl der persische

Text als auch eine englische Übersetzung abgedruckt. Ich übersetze aus der
englischen Übersetzung, woraus sekundäre Schwierigkeiten entstehen.

43. Absatz 315, S. 125.

44. Vgl. Mt 12,45 und Lk 11.26: «... und es wird zum letzten schlimmer mit dem
Menschen als zum ersten.»

45. Absatz 236, S. 93.

46. Hoffentlich haben die markanten Beispiele aus dem - wahrscheinlich ursprünglich
persischen - Vorstellungskreis gezeigt, dass Jesus in seinem Gleichnis vom Rückfall
(Mt 12,43-45 und Lk 11,24-26) die Vorstellungen aus diesem dämonologischen
Gebiet geschöpft hat. Aus sachlichen Überlegungen würde ich nicht empfehlen,
behaupten zu wollen, das weitverzweigte dämonologische Motivgeflecht sei aus dem
Gleichnis Jesu entstanden. Den leeren Raum im Menschen hat Jesus schon
vorgefunden (siehe Hermas 48,2-4 und das vom Teufel bewohnte Gefäss der Körper
im Testament Naftalis 8,6). Vor Jesus - und neben ihm - war die moralische
Folgerung da, dass man Gott anhängen soll, denn dann hat der Teufel keinen Platz
im Menschen und muss fliehen; wenn aber der Heilige Geist «den Menschen, in dem
er wohnt, verlässt, wird jener Mensch von dem gerechten Geist leer und wird fortan
von den bösen Geistern erfüllt» (Hermas 34,7). Jesus hat das ihm vorliegende Bild
umgeformt. Der dualistische Aspekt wurde ganz abgeschwächt. Der Mensch wird
nicht mehr vom göttlichen Geist verlassen, sondern vom unreinen Geist, und derselbe

kehrt zurück, nachdem er das Gehäuse leer vorgefunden hat. Für den neuen Sinn
ist von Bedeutung, dass der zurückkehrende unreine Geist die Wohnung nicht nur
leer, sondern auch gescheuert und geschmückt vorfindet. Der Mensch war also
offenbar selbst zufrieden, dass er das Böse losgeworden war, und unternahm nichts,
um nun die innere Leere durch positive Werte zu füllen - und das führte unweigerlich

zur neuen und ärgeren Verstrickung des Menschen. - Lukas hat gegenüber
Matthäus recht, wenn er den Spruch vom Rückfall unmittelbar auf die
Verteidigungsrede Jesu gegen den Vorwurf, er stehe mit dem Teufel im Bund, folgen lässt.

47. Vielleicht ist der angeführte Abschnitt aus dem Testament Naftalis nicht nur halb-
essenisch, sondern direkt «qumranisch», denn unter den Schriftrollen von Qumran
fand sich ein hebräisches Fragment vom Testament Naftalis.

48. Siehe Mt 3,16; Mk 1,10; Lk 3,22a; gleich darauf werden die Worte der himmlischen
Stimme mitgeteilt. Dass der Geist bei der essenischen Taufe gewirkt hat, kann man
aus dem Sektenkanon von Qumran (1QS 2,26-3,12) ersehen. Da die Dogmatik der
Taufe des Johannes identisch mit der essenischen Taufe war, beschränkte sich die

Wirkung des Geistes bei der Taufe des Johannes nicht auf Jesus. Siehe dazu meine
oben Anm. 35 angeführte Arbeit.

49. Siehe oben Anm. 30 und den Text dazu sowie Anm. 32.

50. Siehe meine oben Anm. 35 erwähnte Arbeit.
51. 1QS 2,26-3,12. Siehe D. Flusser, Jesus (rowohlts monographien), Reinbek 1968, S.

25-28. Josephus berichtet über Johannes den Täufer in seinen Altertümern 18, 116-

119.

52. Siehe 1QS 5,13f. und J. Licht, The Rule Scroll, Jerusalem 1965, S. 128f. (hebr.).

127



53. Siehe z.B. J. Schlecht, Die Apostellehre, Freiburg 1901, S. 70-72; F.J. Dölger, Der
Exorcismus im altchristlichen Taufritual, Paderborn 1909. Siehe auch J. Ysebaert,
Greek Baptismal Terminology. Its Origin and Early Development, Nijmegen 1962.
Zum folgenden siehe D. Flusser / S. Safrai, Who Sanctified the Beloved in the
Womb?, in: Immanuel 11, Jerusalem 1980, S. 46-55, sowie D. Flusser, Die Sakramente

und das Judentum, in: ders., Bemerkungen eines Juden zur christlichen Theologie,

München 1984, S. 71-77 (aus: Judaica 39/1, 1983), ferner K. Traede, in:
Reallexikon für Antike und Christentum 7, Stuttgart 1969, S. 76-85; W. Nagel, in:
TRE 10, 1982, S. 751 f.

54. Dass es um den Eintritt in den essenischen Bund geht, wird einige Zeilen früher aus
CD 16,1-2 klar; zur Bundesverpflichtung, «umzukehren zum Gesetz Moses» (CD
16,1-2.4-5), siehe 1QS 5,7-9; siehe dazu weitere Stellen bei J. Licht, The Rule Scroll
(siehe oben Anm. 52), S. 131.

55. So bei Matthäus. Lukas (3,23-38) hat hier die Ahnentafel Jesu eingeschoben.
56. Ob Markus den täuferischen Hintergrund seiner Quelle gekannt hat oder ob viel¬

leicht gar die Quelle selbst, der er seine Notiz entnahm, von einer Taufe sprach, lässt
sich nicht mit Sicherheit sagen. Es hätte auch genügt, wenn die Quelle in dieser
Hinsicht ähnlich verschwiegen gewesen wäre wie die Testamente der Patriarchen.
Dann hätte Markus die Versuchung Jesu an das Motiv seiner Quelle von der Flucht
des Teufels vor einem Menschen, der sich Gott untergeordnet hat, anhängen können.

Wenn Markus vom täuferischen Charakter seiner Quelle vielleicht wirklich
nichts gewusst hat, so hat er intuitiv das Richtige gesehen. - Übrigens scheint es,

wenn unsere Ausführungen richtig sind, dass man sich mit Recht fragen kann, ob
Markus das Einzigartige der Versuchung Jesu durch den Satan überhaupt verstanden

hat. Die Versuchung verflachend als die Erfahrung eines Täuflings zu verstehen,
der durch die Taufe sündenlos geworden ist, bedeutet, an dem titanischen Geschehen

vorbeizugehen. Wenn die Spruchquelle ursprünglicher ist, dann ist die
Geschichte echt und man sollte doch wagen, ihr einen historischen Kern nicht
abzusprechen.

128


	Die Versuchung Jesu und ihr jüdischer Hintergrund

