Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 45 (1989)

Artikel: Die Versuchung Jesu und ihr judischer Hintergrund
Autor: Flusser, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961550

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Versuchung Jesu und
ihr judischer Hintergrund

von David Flusser

Wenn mit Ernst gelesen, dann ist die Beschreibung der Versuchung
Jesu! in den Evangelien (Mt 4,1-11; Lk 4,1-13 und Mk 1,12-13) eine
erschiitternde Lektiire. Das gilt leider nicht immer von den Forschungen
und Kommentaren, welche sich mit dieser Perikope befassen. Vielleicht
wire es nicht ganz abwegig, mehr vom jidischen Hintergrund zu wissen,
auf dem sich das Drama abgespielt hat; dann wire das unglaubliche
Geschehnis glaubhafter. Gerade fur die richtige Interpretation der Versu-
chung Jesu ist der Fund der Schriftrollen vom Toten Meer indirekt von
entscheidender Bedeutung. Sowohl dartiber als auch tber einige andere
diesbeziigliche Quellen mochte ich hier berichten.

Leider kann ich nicht umhin, hier eine personliche Bemerkung anzu-
bringen. Ich verstehe nicht, warum heute auch sehr honette christliche
Wissenschaftler, unter ihnen auch einige meiner Freunde, die typologische
Wurzel der Versuchungen Jesu in den Versuchungen Israels in der Wiiste
zu entdecken wahnen?. Die Zitate aus dem Deuteronomium in der Peri-
kope geniigen mir nicht, und ich nehme an, dass sie auch nicht der eigent-
liche Ausgangspunkt fiir die heute so tbliche Theorie gewesen sind.
Schwerwiegender scheint mir, dass man in diesem Zusammenhang oft
anfiihrt, Israel habe sich bei den Versuchungen in der Wiiste nicht be-
wahrt, wihrend Jesus in der Wiiste die Versuchungen des Teufels sieg-
reich bestanden hat. Es wire eine forschungsgeschichtlich reizvolle Aufga-
be, herauszufinden, ob die moderne Hypothese als ein Nachkommling
einer patristischen oder mittelalterlichen kirchlichen Exegese geboren
wurde. Heute ist eine solche typologische Deutung der Versuchung Jesu
nicht mehr darum verlockend, weil sie die Superioritit Christi gegeniliber
dem Versagen Israels aufzuweisen versucht, sondern weil ein sozusagen
allegorisches Verstindnis der Versuchung Jesu es einem leichter macht, an
der Historizitat dieser tibernatiirlichen Geschichte legitim zu zweifeln.

David Flusser ist emeritierter Professor fiir Geschichte der Zeit des Zweiten Tempels an
der Hebradischen Universitit Jerusalem. Adresse: Alkalay Street 10, Jerusalem, Israel.

110



1. Zum jiidischen Hintergrund von Matthaus 4,1-11

Wenn man allerdings aufzeigen konnte, dass die Geschichte als sol-
che erst griechisch konzipiert wurde, dann wiire sie nicht einmal mythisch,
sondern hauptsichlich literarisch. Es stimmt, dass die Bibelzitate in der
Perikope nicht der hebriischen, sondern der griechischen Bibel entnom-
men sind, aber das beweist kaum etwas. Der Ubersetzer des hebriischen —
oder, wenn man so will, des aramiischen — Originals konnte .s_ich die
Arbeit erleichtern, indem er bei den Bibelstellen die griechische Uberset-
zung zu Rate zog. Wenn sich aber unmissverstindlich zeigen wiirde, dass
das Zitat aus Deuteronomium in Mt 4,10 und Lk 4,8 ausschliesslich aus
der griechischen Bibel ibernommen ist, dann wiirde man unsere Form der
Versuchungsgeschichte allerdings erst der hellenistischen Kirche zuschrei-
ben miissen. Wie wichtig der Ursprung dieses Bibelzitats® fiir die richtige
Einschiatzung der Versuchung Jesu ist, hat man leider bis heute nicht
erkannt.

Der Satan forderte Jesus auf, er solle ihn anbeten. Da sagte Jesus zu
ihm: «Es steht geschrieben: Du sollst den Herrn, deinen Gott, anbeten
und ihm allein dienen» (Mt 4,9-10; Lk 4,7-8). Jesus wollte also durch ein
Bibelwort begriinden, warum ein Mensch niemanden ausser Gott allein
anbeten darf. Die angefiihrten Worte kommen im 5. Buch Moses zweimal
vor, namlich in Dtn 6,13 und 10,20%. Die Antwort Jesu ist also auf das
Wort «allein» zugespitzt — doch gerade dieses entscheidende Wort fehlt
sowohl in den erhaltenen hebriischen Bibelhandschriften als auch im
urspriinglichen Text der griechischen Bibel! Doch wer die kritischen Aus-
gaben des Buches Deuteronomium auf griechisch zu Rate zieht, der wird
leicht erkennen, dass es wirklich griechische Handschriften gibt, in wel-
chen das Wort «allein» interpoliert wurdes. Es ist nicht leicht anzuneh-
men, dass diese Handschriften zu der Interpolation durch die Evangelien
verfithrt wurden, da ausser diesem einen Wort der Text in ihnen von den
Evangelien unabhingig ist. Die unerlissliche Pointe «allein» steht also
auch in dem griechischen Bibeltext einiger Handschriften. Folgte der Ver-
fasser der Versuchungsgeschichte also auch in diesem Punkt einer Hand-
schrift der griechischen Bibel, die er auch fiir die andern Bibelworte ver-
wendet hat? Das wiirde allerdings bedeuten, dass die Versuchung Jesu
zuerst griechisch konzipiert wurde. Solche weitreichenden Folgen hatte
also das eine entscheidende «allein» («Du sollst ihm allein dienen»), wenn
es nicht andere Belege dafiir giibe, in dem das Wort «allein» gestanden
hat®. Solche Belege sind wirklich vorhanden, und sie gewéhren uns einen
Einblick in das rege Geistesleben des antiken Judentums.

Zuerst wollen wir zwei jiidische Quellen anfiihren. Josephus Flavius,
der jiidische Historiker aus dem ersten nachchristlichen Jahrhundert, de-

111



finiert in seinen Altertimern (II1,91) das erste Gebot des Zehngebotes,
indem er sagt, «dass Gott einer ist und ithn allein soll man flirchten
(sebesthai)». Die zweite Quelle sind die sogenannten «Biblischen Altertii-
mer», die irrtiimlicherweise Philon von Alexandrien zugeschrieben wur-
den, obzwar sie — und das ist flir unsere Frage wichtig — urspriinglich
hebriisch verfasst worden sind, ebenfalls im ersten nachchristlichen Jahr-
hundert. Dieses Buch der Biblischen Altertiimer ist nur in einer alten
lateinischen Ubersetzung erhalten. Dort, 23,147, lesen wir: «Der Herr ist
unser Gott, und thm allein werden wir dienen.» In bezug auf diese beiden
judischen Quellen kann man sicher nicht von einer Abhingigkeit von den
Evangelien sprechen.

Doch das wichtigste Zeugnis flir die Echtheit des Wortlautes des
Bibelwortes im Munde Jesu (Mt 4,10f., vgl. Lk 4,8f.) ist die alte Eulogie,
welche den Segen fir den Tempel- und Gottesdienst (Awodah)® be-
schliesst. Dieser Segensspruch wurde im Jerusalemer Tempel sowohl
durch die Priester und das anwesende Volk® als auch durch den Hohen-
priester selber!? gesprochen. Der ganze Segensspruch fiir den Tempel- und
Gottesdienst hat sich nicht nur auf den Tempelbezirk beschrinkt; der
Segensspruch ist bis heute ein Glied des bekannten jiidischen Achtzehnge-
bets. Die urspringliche Eulogie an seinem Ende lautet: «... dass wir Dir
allein in Furcht dienen wollen». So sagte man in dem alten paldstinensi-
schen Achtzehngebet!!. Sonst wurde diese urspriingliche Eulogie, aus
Sehnsucht nach dem zerstorten Tempel Gottes, im Synagogendienst spi-
ter durch die Bitte an Gott ersetzt, «welcher seine Herrlichkeit nach Zion
zurlckbringen wird». Aber ganz hat man auf die uralte Eulogie nicht
verzichten wollen'?; und so sagt der Vorbeter nach dem europaischen
Ritus bis heute am Mussaf der Festtage, wenn die Priester das Volk
segnen, «dass wir Dir allein in Furcht dienen wollen»!3.

Die Eulogie «dass wir Dir allein in Furcht dienen wollen» ist eine
Paraphrase des Bibelwortes: «Du sollst den Herrn, deinen Gott, fiirchten
und ithm dienen» (Dtn 6,13 und 10,20). Das Wort «allein» wurde also
hinzugefiigt. Der «Sitz im Leben» des ganzen Segensspruches fiir den
Tempeldienst — also auch seiner abschliessenden Eulogie — ist der Jerusa-
lemer Tempel. Das interpolierte «allein» driickt die monotheistische Aus-
schliesslichkeit des jiidischen Gottesdienstes aus: Es gehort sich, dass der
einzige Gott ein Heiligtum besitze (Josephus, Gegen Apion 11,193); oder,
anders ausgedriickt: «Es sei eine heilige Stadt im Lande der Chanaa-
nder..., und es sei in ihr ein Heiligtum und ein Altar ... In einer anderen
Stadt soll kein Altar und kein Heiligtum bestehen, denn Gott ist einer und
das Volk der Hebrier ist ein einziges» (Josephus, Ant. 1V,200-201). Es
scheint also, dass die Eulogie in der religiosen Atmosphdre des einzigar-

112



tigen Jerusalemer Tempels entstanden ist: dort ist der Ort, wo man Gott
allein in Ehrfurcht dient.

Wir haben vorher zwei jiidische Quellen (Jos. Ant. II1,91 und Ant.
Bibl. 23,14) angefiihrt, in denen ausdriicklich gesagt wird, man solle Gott
allein dienen. Es ist bei weitem nicht sicher, dass die zwei Quellen von dem
interpolierten Text des 5. Buches Moses abhidngen. Vielleicht kann man
fiir diese beiden Quellen nur den Einfluss der weit verbreiteten Eulogie
voraussetzen. Und was die Bibeltexte von Dtn 6,13 und 10,20 anbelangt,
in welchen das Wort «allein» interpoliert ist, so ist es sehr wahrscheinlich,
dass das Wort aus der Eulogie in sie eingedrungen ist. Die Eulogie war
damals fast jedem Juden aus dem Tempel und aus der Synagoge bekannt,
und die Eulogie selbst ist ja eine Paraphrase des biblischen Satzes. Von da
kam also das entscheidende Wort «allein» in den Bibeltext.

Das interpolierte Wort stand allerdings nicht im urspriinglichen Text;
es steht in keiner erhaltenen hebriischen Bibel und fehlt auch in der
Vorlage der griechischen Ubersetzung. Spiiter aber hat es den Weg in das
5. Buch Moses doch gefunden. Das ist sowohl durch bestimmte griechi-
sche Bibelhandschriften gesichert als auch durch die Antwort Jesu, der es
als ein Schriftwort («es steht geschrieben») anfiihrt. Ob es so in der he-
briischen Bibel von Qumran gestanden hat, kann man leider nicht wissen,
da dort gerade Dtn 6,13 und 10,20 nicht erhalten sind!*. Aber es scheint
durchaus moglich zu sein, dass in dem palistinensischen Typus der he-
braischen Bibel wirklich geschrieben stand: «Du sollst den Herrn, deinen
Gott fiirchten und ihm allein dienen.» Und, was sehr wichtig ist, der
Bibeltext wurde sicher direkt oder indirekt von Ex 22,19(20) beeinflusst:
«Wer andern Gottern opfert, und nicht dem Herrn allein, der soll dem
Bann verfallen.»

Wir sind so lange bei dem kleinen Wort «allein» in den Worten Jesu
verweilt, weil es, wie wir hoffen gezeigt zu haben, von diesem einen Wort
abhingt, ob es notig ist zu vermuten, dass die Schilderung der Versu-
chung Jesu erst im hellenistischen Christentum konzipiert wurde. Es hat
sich gezeigt, dass gerade dieses Wort eher ein Fingerzeig auf den hebrii-
schen Ursprung der Geschichte ist. Es war im Lande Israel, besonders im
Tempel von Jerusalem, wo man bewusst betont hat, dass man Gott allein
dienen will. Das jiidische Wissen scheint fiir die Exegese und das Ver-
stindnis des Neuen Testaments nicht so ganz entbehrlich zu sein.

2. Zum Verhiltnis von Markus 1,12f. zur Versuchungsgeschichte der Quelle

Es wurde von manchen richtig gesehen'3, dass es zwei grundverschie-
dene Berichte iiber die Versuchung Jesu gibt, nidmlich einerseits Markus

113



1,12-13 und anderseits Matthiaus 4,1-11 und Lukas 4.1-13. Man weiss
auch, dass das erste und das dritte Evangelium eine schon schriftliche
Quelle wiedergeben. Die Quelle wird heute ziemlich allgemein mit der
Spruchquelle identifiziert. Ich mochte noch hinzufiigen, dass diese Quelle
den beiden Evangelien in griechischer Ubersetzung vorlag!'®. Wir wollen
hier die beiden Quellen getrennt bringen. In bezug auf die «Spruchquelle»
werden wir hauptsichlich Matthidus folgen; wir beabsichtigen dabei kei-
neswegs, eine genaue Rekonstruktion zu bringen. Zuerst Markus 1,12-13:

«Und alsbald treibt ihn der Geist in die Wiiste, und er war in der Wiiste
vierzig Tage vom Satan versucht und war bei den Tieren und die Engel
dienten ihm.» Und jetzt wollen wir die zweite Quelle bringen (Mt 4,1-11;
Lk 4,1-13):

«Dann wurde Jesus vom Geiste in die Wiiste gefiihrt. Vierzig Tage und
vierzig Ndichte ass er nichts und wurde vom Teufel versucht. Zuletzt hunger-
te ihn. Da sagte der Teufel zu ihm: ”Wenn du Gottes Sohn ist, so sprich zu
diesem Stein'”, dass er Brot werde.” Er aber antwortete und sprach: ~Es
steht geschrieben: Nicht vom Brot allein wird der Mensch leben.” Darauf
fiihrte ihn der Teufel in die heilige Stadt und stellte ihn auf die Zinne des
Tempels und sprach zu ihm: " Wenn du Gottes Sohn bist, so stiirze dich
hinab, denn es steht geschricben: Seine Engel wird er fiir dich entbieten, und
sie werden dich auf Hdnden tragen, dass dein Fuss nicht an einen Stein
stosse.” Doch Jesus sprach zu ihm: "Es steht geschrieben: Ihr sollt den
Herrn euren Gott nicht versuchen.»'® Und er fiihrte ihn hinauf und zeigte
ihm alle Reiche der Welt und ihre Herrlichkeit und sprach zu ihm: ” Dies
alles will ich dir geben, wenn du mich anbetest.” Doch Jesus antwortete und
sprach zu ihm: " Es steht geschrieben: Du sollst den Herrn deinen Gott
Suirchten'® und ihm allein dienen.” Da wich der Teufel von ihm ab.»

Man hat die Erzahlung mit Recht als die Bewahrung des Gottessoh-
nes in der Versuchung verstanden?®. In den zwei ersten Versuchungen
wird Jesus ja vom Teufel ausdriicklich als «Sohn Gottes» angeredet. In
der — nach Matthidus — dritten Versuchung fehlt diese Erwdhnung; der
Teufel konnte ja unmaoglich sagen: «Wenn du Gottes Sohn bist, dann bete
mich an.» Doch auch der Inhalt dieser Versuchung an sich entspricht den
zwel anderen Versuchungen: Dem gottgleichen Jesus wird die Weltherr-
schaft angeboten, wie es nach den ersten zwel Versuchungen dem gottli-
chen Wesen ja auch freisteht, ein libernattirliches Wunder zu vollbringen
und als solches sich iiber die natiirlichen Bedrohungen des menschlichen
Daseins zu erheben. Theologisch zugespitzt gesagt: Der Gottessohn Jesus
stiess die Versuchung zuriick, seine menschliche Natur der gottlichen zu
opfern. In einer ganz andern Tonart singt es das Christuslied im Philip-
perbrief (2,6-8): «Obzwar er in Gottes Gestalt war, hielt er nicht daran

114



fest, Gott gleich zu sein, sondern er entausserte sich selbst, indem er
Knechtsgestalt annahm und im Menschenbild auftrat; im Verhalten wie
Mensch befunden, erniedrigte er sich selbst, gehorsam bis zum Tod, ja bis
zum Kreuzestod.»

Menschlicher, historischer ausgedriickt, sicht es so aus: Es konnte
eine konkrete Gefahr entstehen, dass Jesus am Anfang seiner Laufbahn,
durch seine ungewohnlichen Krifte verfiihrt, seine eigene Aufgabe ver-
fehlt hitte, indem er den Weg eines iibermenschlichen Wundermannes
gewihlt hitte, eines «Gottesmannes», wie man sie damals in der antiken
Welt antreffen konnte. Eine solche problematische Entscheidung verlang-
te allerdings auch ihren Preis: Ein Adept, der sich der Magie verschreiben
wollte, musste sich auf die Seite der dunklen Magie schlagen; er musste
sozusagen den Teufel anbeten.

Wohin der Weg gefiihrt hitte, wire Jesus den Verlockungen des
Satans verfallen, zeigt die beriichtigte Gestalt des Landsmannes und Zeit-
genossen Jesu, des Simon Magus, der wie eine Art von grisslichem Gegen-
stiick zu Jesus wirkt. Es ist also folgerichtig, dass sich Simon Magus in
einer antiken romanhaften Schilderung?! unter anderem briistet: «... ich
bin durch die Luft geflogen..., ich habe Steine zu Broten gemacht, von
Berg zu Berg bin ich hiniibergekommen, von den Hinden der Engel
gehalten bin ich auf Erden herabgestiegen. Nicht nur dies habe ich voll-
bracht, aber ich kann es auch jetzt vollbringen, damit ich durch die Taten
sclber beweise, dass ich der Sohn Gottes bin.» Zu Recht mischt der
Verfasser dieser Schilderung Ziige aus der Legende von Simon Magus mit
den Motiven aus der Versuchung Jesu: Im Gegensatz zu Jesus hat also der
Ubermenschliche Magier Simon angeblich die Wunder vollbracht, welche
der Teufel Jesus angeboten hat, und zwar um zu beweisen, dass er, Simon,
der Sohn Gottes ist!

Was wir bis jetzt angeflihrt haben, ist vielleicht nicht ganz unwichtig.
Noch wichtiger ist es zu wissen, dass die Versuchung Jesu durch den
Satan wahrscheinlich einen Wendepunkt in der Wirkungsgeschichte des
Bosen bedeutet: Die Versuchung Jesu ist nicht nur eine Versuchung,
sondern auch eine bosartige Verfithrung. Etwas dhnliches gab es frither
im Judentum nicht — und eigentlich auch spiter nicht. Sogar im stark
dualistischen essenischen Schrifttum lesen wir nur: «Von dem Engel der
Finsternis kommt der Irrtum aller Kinder der Gerechtigkeit; alle ihre
Stinden und Verfehlungen und ihre Schuld; die Frevel ihrer Werke kom-
men aus seiner (des Teufels) Herrschaft — und das Anliegen aller Geister
seines Loses ist, die Kinder des Lichtes zum Straucheln zu bringen» (1QS
3,22-24)?2, Das Neue an der Versuchung Jesu ist, dass der Teufel ihn
nicht nur einfach zu Fall bringen will, sondern ihn auch — das wird aus
der dritten Versuchung klar — zu iiberreden versucht, in sein Lager uber-

115



zutreten. Wenn sich Jesus entscheidet, den Satan als seinen Parteichef
anzuerkennen, dann kann ihm der Teufel als Gegenleistung sehr viel
anbieten, namlich die Weltherrschaft. Von einem solchen Angebot des
Bosen an einen Menschen haben wir, soweit ich weiss, frither nicht ge-
hort, aber aus spéterer Zeit sind uns in der christlichen Welt Teufelspakte
wohl bekannt, z.B. der des beruchtigten Schwarzkiinstlers Doktor Fau-
stus. Die Versuchung Jesu eroffnet also sozusagen ein neues Kapitel in
der Geschichte des Bosen in der Welt??,

Wir konnen dem Leser einige synoptische Betrachtungen leider nicht
ersparen?*. Wir haben schon darauf hingewiesen, dass es zwei grundver-
schiedene Berichte uiiber die Versuchung Jesu gibt, namlich einerseits Mar-
kus 1,12-13 und andererseits den Bericht bei Matthdus und Lukas. Die
Erzahlung von der Versuchung Jesu bestitigt unsere These, dass Lukas
vormarkinisch ist; anders gesagt, Lukas benutzte das Markusevangelium
nicht. Das gilt nicht von Matthius: dieser kombinierte die Redequelle mit
dem Bericht in Markus?3. Der markinische Einfluss auf Mt ist gesichert
durch die angehingte Erwdhnung der Engel am Ende der Geschichte:
«Und siehe, da traten Engel hin zu ihm (Jesus) und dienten ihm» (Mt
4,11, vgl. Mk 1,13). Es wird sich gleich zeigen, wie traditionsgeschichtlich
wichtig die Trias Satan, Tiere und Engel bei Markus ist. Matthdus hat
Markus gekannt und benutzt, aber er hat meiner Meinung nach einfach
vergessen, auch die Tiere zu erwahnen. Solche Ungenauigkeiten passieren
Matthdus ofters. Und was Lukas anbelangt: Er erwahnt weder die Tiere
noch die Engel, weil er von Markus unabhangig ist.

3. Der jiidische Hintergrund von Markus 1,12f.

Und nun zu Markus 1,12-13! Ein Forscher?® sagt richtig, dass bei
Markus kein Wort iliber den Inhalt der Versuchung falle, «... und das
Schweigen 1st angesichts des schriftgelehrten Zwiegespraches bei Mt und
Lk noch auffilliger. Man kann es auch nicht damit erkliren, dass Mk
eine tiefere Kenntnis der Dinge bei seinen Lesern voraussetzte, dass er
also die Geschichte absichtlich gekiirzt habe; denn seine Worte tragen ein
sprachliches Gewand, das von dem des Mt und Lk verschieden ist, er
folgt also einer andern Tradition, die nur die Tatsache dieser Versuchung
kennt und sie mit neuen Ziigen bereichert hat.» Dass Markus die Ge-
schehnisse, welche in der Spruchquelle geschildert sind, tiberhaupt nicht
gekannt hat, das kann man schwer behaupten. Er hat sicher reichere
Kenntnisse gehabt als das, was er zusammengefasst hat. Markus sagt nur,
dass Jesus in der Wiiste vierzig Tage lang versucht wurde. Er sagt nicht,

116



dass Jesus die Versuchung bestanden hat, aber das war fiir ihn und seine
Leser selbstverstindlich. Er schweigt sich dariiber aus, dass Jesus die
vierzig Tage gefastet hat. Dies wird bei Mt und Lk berichtet, und Markus
hat es sicher gewusst, denn das vierzigtigige Fasten Jesu entspricht dem
Fasten Moses am Berg Sinai vor und nach der Siinde des goldenen Kal-
bes?7. Aber ausser diesen Versiumnissen ist alles, was in Mk 1,12-13a
berichtet wird, auch bei Mt und Lk belegt: Der Geist trieb Jesus in die
Wiiste, und er wurde dort vierzig Tage lang vom Satan versucht. Wie bei
Mt und Lk ist auch bei Markus die Versuchung Jesu eine Fortsetzung des
Taufgeschehens, und der Geist, welcher Jesus in die Wiiste fiihrt, ist
derselbe Geist, der Jesus bei der Taufe verlichen wurde. Ausserlich gese-
hen ist das Neue bei Markus nur, was wir in Mk 1,13b erfahren, ndmlich,
dass Jesus bei den Tieren war und die Engel ihm dienten. Dass Markus
bereit ist, seine Quellen zu kiirzen, ist hoffentlich nicht ganz unbekannt.
Was aber hier geschieht, ist viel mehr: wie sich zeigen wird, bezeugt
Markus mit seiner Kurzgeschichte, die mit neuen Ziigen bereichert wurde,
ein Interesse, welches von der Versuchung bei Mt und Lk grundverschie-
den ist. Die Versuchung Jesu wird bei Markus zum Nebenmotiv; das
Hauptanliegen ist jetzt zu schildern, was fiir durchgreifende Folgen flr
den Getauften die Taufe hat und welche Macht er nach ihr und durch sie
erlangt?8. .

Wir wollen nun die augenfilligste Parallele zu dem Bericht in Mk
1,12-13 vorausschicken. Sie war schon lingst bekannt?®, aber man konnte
ihre Bedeutung fiir unser Problem vor der Entdeckung der Schriftrollen
vom Toten Meer nicht richtig einschitzen. Die sogenannten Testamente
der Patriarchen3® sind eine jldische, griechisch geschriebene Schrift aus
der Zeit des Zweiten Tempels; ihr Inhalt sind die letzten Worte der zwolf
S6hne des Stammvaters Jakob. Im Testament Naftalis (8,4-6) belehrt der
Sohn Jakobs seine Sohne:

«Wenn ihr das Gute tut, meine Kinder, so werden euch sowohl die
Menschen als auch die Engel segnen..., und der Teufel wird von euch fliehen,
und die wilden Tiere werden euch fiirchten und der Herr wird euch lieben
und die Engel werden sich euer annehmen... Den aber, der das Gute nicht
tut, werden die Menschen und die Engel verfluchen..., und der Teufel wird
ihn bewohnen wie sein eigenes Gefiiss, und jedes wilde Tier wird iiber ihn
herrschen und der Herr wird ihn hassen.»

Das ist die vollstindigste Parallele zum markinischen Bericht in den
Testamenten der Patriarchen. Zu demselben Vorstellungskreis gehort
auch, was im Testament Issachars (7,7) dieser Jakobssohn zu seinen Kin-
dern sagt: «Tut das (d.h. Gottes- und Nichstenliebe) auch ihr, meine
Kinder, und jeder Geist des Belial wird von euch flichen, und keine Tat
boser Menschen wird tiber euch Macht haben, und jedes wilde Tier wer-

117



det ihr bezwingen, da ihr bei euch den Gott des Himmels habt, welcher
wandelt mit den Menschen, die einfaltigen Herzens sind.»3! Im Unter-
schied zum Testament Naftalis (siehe oben)*? wird hier nur von den
Folgen des richtigen Handelns gesprochen und nicht von dem Menschen,
der nicht Gutes tut, und ausserdem fehlt aus der Trias Teufel, Engel und
Tiere die Erwiahnung der Engel. Im Testament Dans (5,1) dagegen spricht
dieser Sohn Jakobs nur von der Flucht des Teufels: «Bewahrt nun, meine
Kinder, die Gebote des Herrn, und beobachtet sein Gesetz. Steht aber ab
vom Zorn und hasst die Luge, damit der Herr unter euch wohne und
Belial von euch fliche.» Eine dhnliche Pardnese finden wir tibrigens auch
im Neuen Testament, im Jakobusbrief (4,7-8a): «Ordnet euch also Gott
unter und widersteht dem Teufel, so wird er euch flichen. Nahet eurem
Gott, so wird er euch nahen!»

Die Testamente der Patriarchen wurden griechisch verfasst und ge-
horen zusammen mit der jlidischen Grundschrift der christlichen Apostel-
lehre (Didache)??®, den sogenannten «zwei Wegen», zum Umkreis des
Essenismus, obzwar diese beiden Schriften nicht eigentlich essenisch sind.
Ein hebriisches Fragment des Testaments Naftalis und aramaische Frag-
mente des Testaments Levis, die mit den griechischen Testamenten der
Patriarchen nicht identisch sind, ihnen aber als Quelle gedient haben,
wurden unter Schriftrollen von Qumran gefunden?#. Es wird sich zeigen,
dass der halbessenische Ursprung der Testamente der Patriarchen und der
Ursprung ihrer hebriischen und aramdischen Quellen aus der Welt der
Essener eine entscheidende Bedeutung haben werden. Die Essener waren
bekanntlich eine Taufersekte, und die Taufe des Johannes war dogma-
tisch mit der essenischen Taufe identisch®>. Dass also der markinische
Bericht tliber die Versuchung Jesu wichtige Parallelen gerade in einer
halbessenischen Schrift hat, ist nicht unwichtig.

Es ist sicher kein Zufall, dass man Motive, die in Mk 1,12-13 auftre-
ten, ausser in den Testamenten der Patriarchen gerade auch in dem soge-
nannten Hirten des Hermas3® entdeckt. Diese urchristliche griechische
Schrift wurde um das Jahr 100 n.Chr. verfasst, und nach der Entdeckung
der Schriftrollen von Qumran wurde man gewahr, dass sich bei Hermas
essenische Motive im Gebiet der Pneumatologie (Geisteslehre) und des
Dualismus finden. Der Hirt des Hermas ist in dieser Hinsicht mit den
Testamenten der Patriarchen nahe verwandt, und dies sowohl was den
Gehalt wie auch was die innere Form betrifft. Die Ahnlichkeit scheint so
weit zu gehen, dass man vermuten darf, Hermas habe Schriften gekannt
und benutzt, welche in den Kreisen verfasst wurden, aus denen die grie-
chischen Testamente der Patriarchen stammen. Der Ubergang vom —
essenisierenden — Judentum zum Christentum scheint in jenen Kreisen

118



ziemlich leicht gewesen zu sein. Das zeigen unter anderem die christlichen
Interpolationen in den Testamenten selbst.

Im Hirten des Hermas finden wir oft den Gedanken, dass der Teufel
vor dem flichen muss, welcher zu Gott hilt, und die Begriindung daftr,
welche diese Schrift gibt, ist sehr lehrreich3”. Diese Ausfithrungen finden
sich fast ausschliesslich3® im zwolften Gebot (Abschnitte 44-49). So wird
der Leser z.B. aufgefordert: «Du aber kleide dich mit der Begierde nach
Gerechtigkeit und halte jenen (bdsen) Widerpart, gewappnet mit der
Furcht des Herrn! Denn Gottesfurcht wohnt in der guten Begierde. Wenn
die bose Begierde dich mit der Furcht Gottes gewappnet Widerstand
leisten sehen wird, dann wird sie weit von dir fliechen und sich nicht mehr
von dir sehen lassen, denn sie fiirchtet deine Waffen.» (45,4). Noch klarer
ist das Motiv in der folgenden Parinese ausgedriickt: «Ihr, die ihr in den
Geboten des Teufels wandelt, die schwer und bitter und ausschweifend
sind, bekehrt euch und fiirchtet den Teufel nicht, denn er hat gegen e}lch
keine Macht. Ich werde ja bei euch sein, der Engel der Busse, der seiner
(des Teufels) Herr wird. Der Teufel erweckt bloss Furcht, aber diese
Furcht ist kraftlos. So fiirchtet ihn nicht — denn er wird vor euch flichen»
(47,6-7). Um die Vorstellung ganz zu verstehen, wollen wir uns die folgen-
de Erklarung anhoren:

«Er (der Teufel) kann die Knechte Gottes gar nicht beherrschen, wenn
sie von ganzem Herzen auf Gott hoffen. Ringen mit ihnen kann der Teufel,
aber sie niederzuringen vermag er nicht. Wenn ihr ihm Widerstand leistet, so
wird er besiegt und beschimt von euch flichen. Aber alle, die (inwendig) leer
sind, die fiirchten den Teufel als einen, der Macht hat. Wenn ein Mensch
eine ganze Menge Kriige mit gutem Wein fiillt und unter diesen Kriigen auch
ein paar halbleere sind, so sieht er, wenn er zu den Kriigen geht, nicht die
vollen nach — denn er weiss ja, dass sie voll sind; vielmehr die leeren sieht er
nach aus Furcht, sie méchten sauer geworden sein. So kommt auch der
Teufel zu allen Knechten Gottes, um sie zu priifen®®. Alle, die voll sind im
Glauben, leisten ihm dann entschlossenen Widerstand, und er muss von ihnen
ablassen*®, da er keinen freien Zugang findet, durch den er eindringen
konnte. So kommt er dann zu den halbleeren, findet einen Zugang und
dringt in sie ein; er wirkt in ihnen, was er will, und sie werden ihm hérig»
(48,2-4)71,

Der aufmerksame Leser hat hoffentlich schon gemerkt, dass dieses
ganze pneumatische Vorstellungssystem nicht nur mit der Versuchung
Jesu durch den Teufel zusammenhéngt, sondern auch viel flr das Ver-
stindnis des Spruches Jesu vom Riickfall (Mt 12,43-45; Lk 11,24-26)
beitrigt. Wir konnten auch sehen, dass sich die betreffende Geisterlehre,
ganz oder teilweise, hauptsichlich im essenischen oder essenisierenden
judischen und urchristlichen Schrifttum widerspiegelt. Da diese Lehre

119



stark dualistische Ziige aufweist, ist es nicht tiberraschend, dass sie fast
sicher aus der persischen Religion {ibernommen wurde. In einer kiirzlich
verOffentlichten persischen Quelle*?, welche zwar einer spateren Zeit an-
gehort, aber altes Gedankengut enthalt, finden wir diese Damonenlehre in
zwei Abschnitten. Der eine Abschnitt*3, obzwar er in der gegenwirtigen
Form einige Schwierigkeiten aufweist, wirft ein neues Licht auf den
Spruch Jesu vom Ruckfall:

«Wenn ein Mensch dem Gesetz durch Tat anhdngt und es verwirklicht,
dann verldsst der (bése) Dimon den Korper des Menschen, vor welchem
dieser Stinden veriibt hat. Er trdgt die Stinden fort, rennt zu dem geistigen
(guten) Ddmon und steht vor ihm und wendet sich von dort zu dem Men-
schen, von dessen Korper er hinausgefahren ist, ruft ihm zu, schreit und
weist (auf das folgende) hin: ”Steh ab von dem (Guten), was du getan hast,
und tue es nicht von jetzt an, denn du solltest triigerisch handeln!” Oder er
weist (auf das folgende) hin: " Handle in derselben Weise, wie du (bis jetzt)
gehandelt hast!” Wenn nun der Mensch von dem absteht, was er (Gutes)
getan hatte, und was er nicht zu tun wiinscht, dann rennt der Ddmon zu dem
Korper zuriick, zerstort und verdirbt ihn noch mehr, als es frither war**,
Wenn aber der Mensch nicht von den gottlichen Dingen abldsst, wenn der
Dimon ihm zuruft, dann wird der Ddmon von dem erwdhnten geistigen
Ddmon erwischt, wird zerschmettert, zerstort und vernichtet.»

In einem anderen Abschnitt*® desselben persischen Werkes lesen wir:
«Solange der Mensch an gute Werke und Gerechtigkeit denkt, wohnen
die Gotter in seinem Korper und die Damonen werden machtlos und
flichen; und wenn er Stundvolles denkt, dann rennen die Ddmonen in
seinen Korper hinein»°.

Wir haben eine ganze Gedankenwelt aus dem Umkreis der Damono-
logie zu beleuchten versucht und sind von Hermas und den Testamenten
der Patriarchen bis in das Gebiet des Zoroastrismus vorgedrungen. Dies
haben wir unter anderem unternommen, um den markinischen Bericht
von der Versuchung Jesu besser zu verstehen. Wenn wir Markus 1,12-13
mit Hilfe des Testaments Naftalis (8,4-6*7) interpretieren, dann wird klar,
was Markus mitteilen wollte: Da Jesus ohne Siinden gewesen ist, konnte
ithm der Teufel nichts antun. Der Satan musste flichen, und auch die
wilden Tiere waren Jesus untertan und er konnte unter ihnen unbeschadet
weilen, und die Engel haben sich seiner angenommen und haben ihm
gedient. Das Ganze macht keinen sehr authentischen Eindruck. Wer hin-
ter dem Bericht der Spruchquelle keine historische Begebenheit findet,
wird wenigstens zugeben miissen, dass die Geschichte mystisch wahr ist.
Dazu hat sich gezeigt, dass das, was wir in Markus lesen, nicht einmal
mystisch, sondern literarisch ist. Aus meiner Erfahrung habe ich gelernt,
dass es sicher nicht ausgeschlossen ist, dass Markus die andere Geschichte

120



von der Versuchung gekannt und sogar gelesen hat; er hat aber nur das
Notigste tibernommen und dadurch verschwand bei ihm der Charakter
der Versuchung ganz. Dabei erscheint bei Markus die Trias Teufel, Tiere
und Engel wie im Testament Naftalis wieder, und zwar in demselben
Zusammenhang wie dort. Das wahrscheinlichste ist, dass Markus an die
Nachricht von der Versuchung Jesu in der Wiiste etwas seiner Ansicht
nach Verwandtes ankniipfen wollte; er hat irgendwo gelesen, dass einem
vom Gottesglauben erfiillten Menschen weder der Teufel noch die wilden
Tiere schaden kénnen und dass ihm die Engel zu Dienste stehen. Dieser
Quelle, welche dem Testament Naftalis sowohl literarisch als auch ge-
danklich sehr nahe stand, mit diesem aber sicher nicht identisch war, ist
Markus gefolgt, als er seine Notiz iiber die Versuchung Jesu schriftlich
niederlegte.

Ist der markinische Bericht fiir die Versuchung Jesu also ganz wert-
los? Es gibt da zwei Punkte, welche sicher von Bedeutung sind. Sowohl
nach Markus als auch nach der Spruchquelle folgt die Versuchung — und
das nicht nur chronologisch — auf die Taufe Jesu. Dass Jesus auch bei
Markus (1,12) vom Geist in die Wiiste gefiihrt wurde, wo ihn der Teufel
versuchte, steht auch in der Spruchquelle (Mt 4,1; Lk 4,1), aber es ist
méglich, dass Markus dieses Motiv aus der Spruchquelle (oder aus der
Uberlieferung, welche dieser zugrunde liegt) als Klammer ibernommen
hat. Der Bericht selbst, dass der Geist Jesus zur Versuchung gefiihrt hat,
scheint eine genuine Verbindung zwischen Taufe und Versuchung zu bil-
den. Der Geist wird derselbe Geist gewesen sein, der Jesus bei der Taufe
verlichen wurde*®. Es ist auch sehr bedeutsam, dass dabei die himmlische
Stimme Jesus als den Sohn Gottes bezeichnet, und Jesus wird dann vom
Teufel als Gottes Sohn versucht. Das steht gerade in dem Bericht der
Spruchquelle.

Es gibt aber auch einen zweiten, andersartigen Zusammenhang zwi-
schen der Taufe und dem Auftreten des Teufels. Wir haben als die nichste
Parallele zum markinischen Bericht {iber die Versuchung das Testament
Naftalis (8,4-6) anfithren kénnen und haben noch andere Parallelen aus
den Testamenten der Patriarchen erwdhnt. Wir haben schon gesagt*’,
dass diese Schrift im Umkreis des Essenismus entstanden ist. Zu diesem
Umbkreis gehorte sicher auch Johannes der Taufers®. In den Testamenten
der Patriarchen wird die Taufe zwar nicht ausdriicklich erwéhnt, aber das
schliesst nicht aus, dass diese Schrift in einer den Essenern nahen Tédufer-
gruppe verfasst wurde. Dass sowohl Johannes als auch die Essener getauft
haben, ist hoffentlich den meisten Lesern nicht unbekannt, und dass die
Dogmatik der Taufe des Johannes mit der essenischen Tauftheologie
identisch war, habe ich anderswo zu zeigen versucht. Sowohl die Essener
als auch Johannes der Taufer waren iiberzeugt, dass, wer eine echte Busse

121



getan hat, bei der Taufe durch den Geist der Heiligkeit von allen seinen
Stinden gereinigt wird>!. Die Essener haben sich oft getauft, aber die erste
Taufe, zu welcher man erst als Vollmitglied zugelassen wurde®?, wurde
sicher von allen als besonders wichtig empfunden. Es scheint, obzwar es
nicht sicher ist, dass die Taufe des Johannes als Busstaufe zur Stindentil-
gung einmalig war. Es ist also nicht allzu gewagt, sich vorzustellen, dass
der Teufel vor dem Menschen, dessen Siinden durch die Taufe getilgt
wurden, flieht, und dass die wilden Tiere diesen Menschen fiirchten und
die Engel ihm helfen. So hat es sich wenigstens Markus vorgestellt, und in
diesem Sinne beschreibt er die Versuchung Jesu in der Wiiste. Die Paralle-
len haben gezeigt — was auch sonst verstandlich wire —, dass von der Trias
der eigentlich wichtigste der Teufel ist. Und dass man bei der Taufe aus
dem Machtbereich des Satans befreit wird, ist ein tiefverwurzelter christli-
cher Glaube, und darum wurde der Exorzismus bald zu einem Bestandteil
des Taufrituss3.

Bis jetzt haben wir keine direkt essenische Quelle fir die Flucht des
Teufels vor dem Gerechten angefiihrt. Eine solche haben wir uns wegen
ihrer Wichtigkeit bis zuletzt aufgespart. In der Damaskusschrift (16,4-6),
dem Werk einer essenischen Schwesterngemeinschaft, heisst es: «Und an
dem Tag, an dem der Mann sich verpflichtet, umzukehren zum Gesetz des
Mose, wird der Engel der Feindschaft (der Teufel) von ihm weichen, wenn
er seine Worte hilt. Deswegen ist Abraham beschnitten worden am Tage
seiner Erkenntnis.» Das Judentum versteht die Beschneidung als den
Eintritt in den Bund Abrahams. Darum wird in der essenischen Schrift
die Beschneidung Abrahams mit dem Eintritt in die essenische Einung des
neuen Bundes verglichen’4. Damit hat der essenische Katechumene den
Zutritt zum Taufbad erlangt, und man glaubte, dass dabei der Engel der
Feindschaft, der Teufel, von thm weichen musste. So ist im Essenismus
also die Taufe mit der Entmachtung des Teufels und mit seiner Flucht
verbunden — und es ist sicher anzunehmen, dass auch die Anhanger Jo-
hannes” des Taufers gemeint haben, der Teufel und sein Gefolge konnten
dem Getauften nichts mehr anhaben.

Es kann eigentlich kaum ein Zweifel daran bestehen, dass es, tradi-
tionsgeschichtlich geschen, cinen Zusammenhang zwischen der Taufe Jesu
und seiner Versuchung durch den Teufel gibt. Diese Verbindung hat dazu
gefiihrt, dass Markus 1,12-13 anstatt der eigentlichen Versuchungsge-
schichte eine Notiz aus einer — wahrscheinlich griechisch verfassten —
Schrift entnommen hat, welche dem Testament Naftalis ahnlich war, und
so haben sich bei ihm zum Teufel noch die zahm gewordenen wilden Tiere
und die dienenden Engel gesellt. Aber auch die eigentliche Versuchungs-
geschichte in der Spruchquelle (Mt 4,1-11; Lk 4,1-13) war dort eine Fort-
setzung der Taufe Jesu®s. Auch sachlich hingt die Versuchung dort mit

122



der vorausgehenden Taufe zusammen: Der Geist, welchen Jesus bei der
Taufe empfangen hatte, treibt ihn in die Wiste; durch die himmlische
Stimme wurde Jesus bei der Taufe zum Sohn Gottes ernannt, und nun
versucht der Teufel Jesus dazu zu verfiihren, aus seiner Gottessohnschaft
gefihrliche Folgerungen zu ziehen. Doch die Zusammengehorigkeit der
Versuchung Jesu mit der Taufe ist in der Spruchquelle viel lockerer als bei
Markus. Dieser wollte das Geschehen als ein Ergebnis der die Stnden
tilgenden Taufe darstellen®¢. Solche bedeutenden Fihigkeiten erwirkt ein
Mensch, wenn er im vollen Sinne ein Knecht Gottes geworden ist! Ob-
zwar die Versuchung logisch auch hier der Taufe folgt, so ist die Versu-
chung Jesu nach der Spruchquelle gleichzeitig autonom: Die Versuchung
ist die des Sohnes Gottes durch den Teufel, und die Entscheidung des
Menschen Jesus gegen die satanischen Verlockungen 6ffnet ihm den Weg
zu seinem Lebensgang — bis zum Kreuz.

Mit tiefer Ehrfurcht haben wir versucht, ein wenig Licht in das Ge-
schehen bei der Versuchung Jesu durch den Satan zu bringen. Wir haben
die Geschichte von ihrem jiidischen Kontext her erklirt. So sollte man in
der Exegese des Neuen Testamentes ecigentlich immer vorgehen. Man
sollte dabei auch alle Gruppen des antiken Judentums in Betracht ziehen.
In unserem Falle konnten wir sehen, wie wichtig die Entdeckung der
Schriftrollen von Qumran fiir eine Unterscheidung zwischen diesen Grup-
pen werden kann. Das Gewicht der hebraica veritas fiir die necutestament-
liche Exegese wurde durch die jiidische Vorgeschichte des Wortchens
«allein» in Mt 4,10 und Lk 4,8 gezeigt. «Du sollst den Herrn deinen Gott
fiirchten und ihm allein dienen»: Diese Verpflichtung hat die Juden viel
Blut gekostet und sollte auch die Christen vor Versuchungen warnen.

ANMERKUNGEN

1. Siehe besonders Ulrich Luz, Das Evangelium nach Matthius (EKK 1, Teilband Mt
1-7), Neukirchen 1985, S. 158-167 (Bibliographie auf S. 158); Jacques Dupont, Les
tentations de Tésus au désert, Rruges 1967 (dentsch: Die Versuchungen Tesu in.dPr
Wiiste, Stuttgarter Bibelstudien 37, Stuttgart 1969); E. Lohmeyer, Das Evange!mm
des Markus, Gottingen 1963, S. 28; E. Klostermann, Das Matthidusevangelium,
Tiibingen 1971, S. 26-29; ders., Das Lukasevangelium, Tiibingen 1975, S. 58-61; V.
Taylor, The Gospel according to St. Mark, London 1952, S. 162-164; Heinz Schii_r-
mann, Das Lukasevangelium, 1. Teil, Freiburg i.Br. 1969, S. 204-220 (Bibliographie
auf S. 204f.).

2. So schon bei David Friedrich Strauss, Das Leben Jesu, Tiibingen.1935, ni,cht aber ip
der christlichen Literatur bis Origenes; M. Schneider, La tentation de Jésus, Paris
1962,

123



3.

11

13.

14.

Zu diesem Bibelzitat (Dtn 6,13; 10,20) in unserer Perikope und im antiken Judentum
siche meine ausfihrliche hebrdische Abhandlung « Wer kann die Fehler verstehen?»
(im Druck).

. Sowohl in der hebriischen als auch in der griechischen Bibel steht geschrieben: «Du

sollst den Herrn deinen Gott fiirchten und ithm dienen.» So stand es sicher auch in
der urspriinglichen hebrdischen Erzihlung von der Versuchung Jesu. Der griechi-
sche Ubersetzer der Geschichte hat das geiindert und geschrieben: «Du sollst den
Herrn deinen Gott anbeten.» Er hat das Bibelwort also an die Worte des Teufels
angepasst, der gleich vorher Jesus aufgefordert hatte, ihn anzubeten. Die griechische
Handschrift Alexandrinus schreibt an den beiden Bibelstellen (Dtn 6,13; 10,20): «Du
sollst anbeten» statt «fiirchten» und fiigt auch das Wort «allein» ein. Alexandrinus
hat die Worte also ganz dem Wortlaut der Evangelien (Mt 4.10; vgl. Lk 4,8) angegli-
chen und fillt als selbstindiger Zeuge aus; das hat Dupont (s.0. Anm. 1), S. 15 nicht
bemerkt.

. Wir sprechen dabei nicht vom Alexandrinus. Dazu siche die vorhergehende Anmer-

kung.

. Wir haben gesehen, dass in cinigen Handschriften des griechischen Buches Deutero-

nomium an den beiden Parallelstellen das Wort «allein» interpoliert wurde. Das
geschah wahrscheinlich, weil der Schreiber das Wort in einer hebraischen Hand-
schrift des Dtn vorfand und es in seiner griechischen Vorlage vermisste. Solche
Fille, bei denen die griechische Bibel sckundéir vom hebréischen Original beeinflusst
worden ist, sind der Forschung bekannt.

. Les Antiquités Bibliques, hrsg. von C. Perrot und P.M. Bogaert, Bd. 1, SC 229,

Paris 1976, S. 190: dominus est Deus noster, et ipsi soli serviemus.

. Siehe Ismar Elbogen, Der judische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwick-

lung, Hildesheim 1967, S. 56; J. Mann, Geniza Fragments of the Palestinian Order
of Service, in: HUCA 2 (1925), S. 309f. Siehe auch die vorziigliche Anmerkung von
Seligman Isaac Baer, Awodat Israel, S. 98.

.mTamid V,1.
10.

yJoma VII, 1(44b), ySota VII,6(22a). An der zweiten Stelle lautet die Eulogie: «...
dass wir dir allein in Furcht dienen wollen»; in yJoma VII,1(44b) fehlt gerade das
Wort «allein», weil da der Wortlaut den beiden Bibelversen angeglichen wurde, wo
das Wort «allein» fehlte. Dasselbe gilt auch fiir die zwei Texte des Achtzehngebetes
nach dem alten paldstinensischen Ritus, die J. Mann (s.0. Anm.8) aus den Geniza-
Handschriften veroffentlicht hat: Nach dem Text auf S. 310 ist die Eulogie vollstian-
dig, wihrend im ersten Text (S. 309) wieder das Wort «allein» fehlt; also wieder eine
Angleichung an den iiblichen biblischen Text. Fiir den Wortlaut der Eulogie nach
dem paléastinensischen Ritus ist besonders Yalkut Schimfoni zu 1 Sam 2,1 (Ab-
schnitt 80) wichtig, wo es folgerichtig heisst: «... dass wir dir allein in Furcht dienen
wollen». Als Quelle ist dort der alte Midrasch Jelamdenu angefiihrt. Zu diesem
Midrasch sieche H.L. Strack / G. Stemberger, Einleitung in Talmud und Midrasch,
Miinchen 1982, S. 279-282.

. Siehe oben, Anm. 8 und 10.
12.

Soweit ich weiss, wurde sie bei allen Gelegenheiten im spanischen Ritus liberhaupt
und im deutschen Ritus in Israel durch die neue Eulogie ersetzt.

Siche Michael Sachs, Festgebete der Israeliten, Bd. 7, Pessachfest, S. 190. M. Sachs
ubersetzt: «Gelobt seist Du, Ewiger, dem allein wir in Ehrfurcht dienen.» Vielleicht
ist seine Ubersetzung besser als die meine.

So nach Mitteilung von F.M. Cross, unter dessen Obhut sich die Bibelfragmente aus
Qumran befinden. Er hat nach unserem Gesprach auch die Vermutung ausgespro-

124



15.
16.
17.

18.

24,

25.
26.
27.
28.

29,

30.

chen, dass das Wort «allein» sich im damaligen palistinensischen Text befunden
haben miisse.

Siche Dupont (s.0. Anm. 1), S. 91; Lohmeyer (s.o. Anm. 1), S. 28; Taylor (s.o. Anm.
1), S. 162f.; Schiirmann (s.o. Anm. 1), S. 218.

Siche auch oben, Anm. 4.

So nach Lukas: Das ist biblisch (Num 20,8!) und auf Hebriisch (oder Aramdisch)
ertriiglicher. Aber vielleicht hat andererseits Matthius recht, wenn er — in der Mehr-
zahl — von «diesen Steinen» spricht.

Diese Stelle (Dtn 6,16) und die vorhergehende (Ps 91,11f.) haben wir nach dem
hebriischen Wortlaut libersetzt.

. Dasselbe taten wir auch hier, und siche oben Anm. 4.
. Siehe Luz (s.o. Anm. 1), S. 158.
. Die Pseudoklementinen, I1. Rekognitionen, hrsg. von Bernhard Rehm, Berlin 1965,

S. 128 (Rec. I11, cap. 47).

2. Siche auch die Testamente der Patriarchen und das Jubildenbuch 10,5-9.
. Vielleicht hat es, menschlich gesprochen, im Judentum damals verwandte Vorstel-

lungen in bezug auf den Bereich der schwarzen Magie schon gegeben. Jesus wurde
bekanntlich verdichtigt, er treibe die Dimonen mit Hilfe von Beelzebul, dem Fir-
sten der Didmonen, aus (Lk 11,15 parr.). Es gab also auch Menschen, welche glaub-
ten, der Schwarzkinstler bediene sich eines «spiritus familiaris» in der Art von
Mephisto.

Die Ergebnisse werden hoffentlich auch in unserem Falle meine synoptische Hypo-
these bestitigen. Siche D. Flusser, Die rabbinischen Gleichnisse und der Gleichnis-
erzihler Jesus, 1. Teil, Bern 1981, S. 195-197. Auch wer mit unseren Ausfithrungen
nicht ganz einverstanden ist, wird aus unseren Untersuchungen fiir das Verstindnis
der Perikope fast den gleichen Nutzen zichen konnen.

Siehe H. Schiirmann (s.o. Anm. 1), S. 218 und Anm. 230.

E. Lohmeyer (s.0. Anm. 1).

Das erste Fasten ist in Dtn 9.9 erwihnt.

Wenn man nur Mk 1,12f. liest, wird man unwillkiirlich, aber nicht ganz zufillig an
die «Zauberfléte» Schikaneders und Mozarts erinnert. Auch dort weilt das kiinftige
Mitglied des Ordens der Eingeweihten unbeschadet unter wilden Tieren (I,15 und
I1,19), die drei engelhaften Knaben dienen ihm und die Macht des Bosen schwindet.
Die Parallele zu Mk 1,12f. ist darum lehrreich, weil damit offenbar wird, dass, wenn
eine auch mirchenhafte Handlung zu einer archetypischen Tiefe vordringt, eine
genuine Verwandtschaft ans Licht kommt, auf welche man vollig unvorbereitet war.
Die zusitzlichen antiken jiidischen Quellen werden unseren Eindruck bestétigen.
Siche C.G. Montefiore, The Synoptic Gospels (erstmals 1927 verdffentlicht), Bd. 1,
New York 1968, S. 9.

Siehe die kritische Ausgabe des griechischen Textes: The Testaments of the Twelve
Patriarchs, hrsg. von M. de Jonge, Leiden 1978, und seine englische Ubersetzung
mit Einleitung und Bibliographie in: The Apocryphal New Testament, hrsg. von
H.F.D. Sparks, Oxford 1984, S. 505-600. Die deutsche Ubersetzung entnahm ich
aus: E. Kautzsch, Die Apokryphen und Pseudepigraphen, 2. Bd.: Die Pscudepigra-
phen, Darmstadt 1962, S. 458ff; E1nle1tung und Ubersetzung von F. Schnapp. Uber
das Testament Naftalis siehe auch meine Abhandlung Naphtali, Testament of, in:
Encyclopaedia Judaica (EJ), 1971, Bd. 12, Sp. 821f.; siche dort auch meine folgen-
den Abhandlungen: Patriarchs, Testaments of the Twelve, in: EJ Bd. 13, Sp. 184-186;
Levi, Testament of, in: EJ Bd. 11, Sp. 88; Midrash Va-Yissa'u, in: EJ Bd. 11 Sp.
1520f.

125



31.

32,

33.

34.

35,

36.

37.

38.

39.

40.
41.

Obzwar schon eine Handschrift das Ende («welcher ... sind») als christlich bezeich-
net, glaube ich es nicht. Wie schon die Uberschrift des Testaments Issachars aussagt,
handelt das Testament von der Einfalt. Zu den Worten selbst siche Gen 5,22-24; 6,9
17,1.

Zu meinen oben (Anm. 30) angefiihrten EJ-Beitrdgen siche noch D. Flusser, Neue
Sensibilitit im Judentum und christliche Botschaft, in: ders., Bemerkungen eines
Juden zur christlichen Theologie, Miinchen 1984, S. 50-52.

Siche dazu vorlaufig u.a. K. Wengst, Didache usw., Darmstadt 1984, S. 20-22, sowie
W. Rordorf / A. Tuilier (Hrsg.), La doctrine des douze Apotres, SC 248, Paris 1978,
S. 22-34. Eine kritische Ausgabe der lateinischen Ubersetzung dieser jiidischen Quel-
le findet sich dort, S. 203-210.

Man hat anscheinend in Qumran auch Fragmente eines Testaments Judas gefunden.
Dass es eine solche «qumranische» Quelle fiir das griechische Testament Judas
gegeben hat, habe ich lingst vermutet.

Siche D. Flusser, Die Taufe des Johannes und die Sekte vom Toten Meer, in: Jewish
Sources in Early Christianity, Sifriat Poalim 1979, S. 81-112 (hebr.).

Siehe Hermas, Le pasteur, hrsg. von R. Joly, SC 53bis, Paris 1968; Der Hirt des
Hermas, erklirt von Martin Dibelius, Tiibingen 1923. Uber die essenische Kompo-
nente des Werkes siehe J.P. Audet, Affinités littéraires et doctrinales du Manuel de
Discipline, in: Revue Biblique 60 (1953), S. 43-82; ferner Joly (s.0.), S. 44f.47.
Unentbehrlich fir das Verstindnis des Ganzen ist der Exkurs bei Dibelius (s.o.
Anm. 36), S. 517-519. Er erwidhnt auf S. 517 auch mit Recht den Zusammenhang
dieses Motivs mit Jesu Spruch vom Riuckfall (Mt 12,43-45; Lk 11,24-26). Hoffent-
lich habe ich Gelegenheit, dariiber noch mehr berichten zu konnen.

Der Gemeinplatz findet sich auch in Mand. VII,2 (37,2): «Den Teufel sollst du nicht
fliirchten. Denn wenn du den Herrn.furchtest, wirst du des Teufels Herr werden,
denn er hat keine Kraft.» Die besonders wichtigen Stellen im zwdlften Gebot sind:
XI1,2 (45,2-5); X11,4 (47,6-7); XIL,5 (48,2-4); XII,6 (49,1-5).

ekpeirazén, was auch die Bedeutung von «versuchen» hat. Das Zeitwort ist ja eigent-
lich dasselbe wie peirazein («versuchen») in der Versuchungsgeschichte Jesu. Auch
inhaltlich ist unser Abschnitt in dieser Hinsicht beachtenswert. Zur Stelle bei Her-
mas vgl. auch 1 Petr 5,8f.

apochérei ap’autén. Man kann auch iibersetzen: «er entfernt sich von ihnen».

Siehe besonders Hermas, 33,2-6 und 34,5-7. Neben den Stellen aus Hermas, welche
Dibelius (s.0. Anm. 36) in seinem Exkurs (S. 517-519) behandelt, siehe auch Audet
(s.o. Anm. 36), S. 62f. und besonders 64-66; ferner O. Betz, Offenbarung und
Schriftdeutung in der Qumransekte, Tiibingen 1960, S. 126-135 und Damaskus-
schrift (CD) 5,11; 8,3-4; 12,11; SapSal 1,3-5 und Eph 4,30. Der ganze Komplex
verdient, wie oben Anm. 37 gesagt, eine ausfiihrliche Behandlung. Man darf auch
nicht vergessen, dass sich die gleiche pneumatische Vorstellung auch in der apokry-
phen Weisheit Salomos (1,3-5) findet und dass auf sie sowohl im hebraischen Testa-
ment Naftalis (10,9; s.o. Anm. 30) als auch in der essenischen Damaskusschrift
(5,11; 7,3-5) angespielt wird. Dort ist von der Besudelung des heiligen Geistes die
Rede. Die ungewohnliche hebriaische Wendung, welche an den beiden Stellen der
Damaskusschrift fiir den heiligen Geist steht, ist von einer besonderen Bedeutung
fiir die biblische Begriindung des ganzen Gedankenkomplexes im Judentum und im
frithen Christentum. In Jes 63,10 heisst es: «Sie aber empoérten sich und betriibten
seinen heiligen Geist.» Im Ublichen Text steht rwh gdSw, in der Jesajarolle aus
Qumran dagegen rwh gqwdsyw, also «der Geist seiner Heiligkeiten» (der folgende
Text mit «heiliger Geist», Jes 63,11, ist in der Schriftrolle nicht erhalten). Diese
Lesart lag auch dem Verfasser der Damaskusschrift vor, und das ist wichtig. Da-

126



42.

43.
44.

45,
46.

47.

48.

49.
50.
Sl

32

durch erfahren wir ndmlich, dass man damals in Jes 63,10 die biblische Begriindung
fUr unseren Vorstellungsbereich gefunden hat: Wenn jemand den Geist der Heilig-
keit, den Gott in das Innere des Menschen gelegt hat, betriibt, dann wird der
Mensch schicksalshaft gefihrdet. — Siche auch Eph 4,30 und D. Flusser, «Ich habe
die Erde wie Nebel verdeckt», in: Entschluss, Wien, 1987/6, S. 8f.

The Wisdom of the Sasanian Sages (Denkard VI), Translated by Shaul Shaked.
Persian Heritage Series No. 34, Boulder, Colorado 1979. Es wird sowohl der persi-
sche Text als auch eine englische Ubersetzung abgedruckt. Ich iibersetze aus der
englischen Ubersetzung, woraus sekundire Schwierigkeiten entstehen.

Absatz 315, S. 125.

Vgl. Mt 12,45 und Lk 11.26: «.. und es wird zum letzten schlimmer mit dem
Menschen als zum ersten.»

Absatz 236, S. 93.

Hoffentlich haben die markanten Beispiele aus dem — wahrscheinlich urspriinglich
persischen — Vorstellungskreis gezeigt, dass Jesus in seinem Gleichnis vom Riickfall
(Mt 12,43-45 und Lk 11,24-26) die Vorstellungen aus diesem ddmonologischen
Gebiet geschopft hat. Aus sachlichen Uberlegungen wiirde ich nicht empfehlen,
behaupten zu wollen, das weitverzweigte dimonologische Motivgeflecht sei aus dem
Gleichnis Jesu entstanden. Den leeren Raum im Menschen hat Jesus schon vorge-
funden (sieche Hermas 48,2-4 und das vom Teufel bewohnte Gefdss = der Korper
im Testament Naftalis 8,6). Vor Jesus — und neben ihm — war die moralische
Folgerung da, dass man Gott anhiingen soll, denn dann hat der Teufel keinen Platz
im Menschen und muss flichen; wenn aber der Heilige Geist «den Menschen, in dem
er wohnt, verldsst, wird jener Mensch von dem gerechten Geist leer und wird fortan
von den bosen Geistern erfiillt» (Hermas 34,7). Jesus hat das ihm vorliegende B‘ild
umgeformt. Der dualistische Aspekt wurde ganz abgeschwicht. Der Mensch wird
nicht mehr vom géttlichen Geist verlassen, sondern vom unreinen Geist, und dersel-
be kehrt zuriick, nachdem er das Gehiuse leer vorgefunden hat. Fiir den neuen Sinn
ist von Bedeutung, dass der zuriickkehrende unreine Geist die Wohnung nicht nur
leer, sondern auch gescheuert und geschmiickt vorfindet. Der Mensch war also
offenbar selbst zufrieden, dass er das Bose losgeworden war, und unternahm nichts,
um nun die innere Leere durch positive Werte zu fiillen — und das fithrte unweiger-
lich zur neuen und &rgeren Verstrickung des Menschen. — Lukas hat gegenliber
Matthéus recht, wenn er den Spruch vom Riickfall unmittelbar auf die Verteidi-
gungsrede Jesu gegen den Vorwurf, er stehe mit dem Teufel im Bund, folgen ldsst.
Vielleicht ist der angefithrte Abschnitt aus dem Testament Naftalis nicht nur halb-
essenisch, sondern direkt «qumranisch», denn unter den Schriftrollen von Qumran
fand sich ein hebriisches Fragment vom Testament Naftalis.

Siehe Mt 3,16; Mk 1,10; Lk 3,22a; gleich darauf werden die Worte der himmlischen
Stimme mitgeteilt. Dass der Geist bei der essenischen Taufe gewirkt hat, kann man
aus dem Sektenkanon von Qumran (1QS 2,26-3,12) ersehen. Da die Dogmatik d;r
Taufe des Johannes identisch mit der essenischen Taufe war, beschrinkte sich die
Wirkung des Geistes bei der Taufe des Johannes nicht auf Jesus. Siehe dazu meine
oben Anm. 35 angeflihrte Arbeit.

Siehe oben Anm. 30 und den Text dazu sowie Anm. 32.
Siehe meine oben Anm. 35 erwihnte Arbeit.

1QS 2,26-3,12. Siche D. Flusser, Jesus (rowohlts monographien), Rfiinbek 1968, S.
25-28. Josephus berichtet iiber Johannes den Tiufer in seinen Altertiimern 18, 116-
119.

Siehe 1QS 5,13f. und J. Licht, The Rule Scroll, Jerusalem 1965, S. 128f. (hebr.).
127



53

54.

55.
56.

Siehe z.B. J. Schlecht, Die Apostellehre, Freiburg 1901, S. 70-72; F.J. Ddélger, Der
Exorcismus im altchristlichen Taufritual, Paderborn 1909. Siehe auch J. Ysebaert,
Greek Baptismal Terminology. Its Origin and Early Development, Nijmegen 1962.
Zum folgenden siche D. Flusser / S. Safrai, Who Sanctified the Beloved in the
Womb?, in: Immanuel 11, Jerusalem 1980, S. 46-55, sowie D. Flusser, Die Sakra-
mente und das Judentum, in: ders., Bemerkungen eines Juden zur christlichen Theo-
logie, Miinchen 1984, S. 71-77 (aus: Judaica 39/1, 1983), ferner K. Traede, in:
Reallexikon fiir Antike und Christentum 7, Stuttgart 1969, S. 76-85; W. Nagel, in:
TRE 10, 1982, S. 751f.

Dass es um den Eintritt in den essenischen Bund geht, wird einige Zeilen friiher aus
CD 16,1-2 klar; zur Bundesverpflichtung, «umzukehren zum Gesetz Moses» (CD
16,1-2.4-5), siche 1QS 5,7-9; siche dazu weitere Stellen bei J. Licht, The Rule Scroll
(siehe oben Anm. 52), S. 131.

So bei Matthdus. Lukas (3,23-38) hat hier die Ahnentafel Jesu eingeschoben.

Ob Markus den tauferischen Hintergrund seiner Quelle gekannt hat oder ob viel-
leicht gar die Quelle selbst, der er seine Notiz entnahm, von einer Taufe sprach, ldsst
sich nicht mit Sicherheit sagen. Es hdtte auch geniigt, wenn die Quelle in dieser
Hinsicht ahnlich verschwiegen gewesen wire wie die Testamente der Patriarchen.
Dann hdtte Markus die Versuchung Jesu an das Motiv seiner Quelle von der Flucht
des Teufels vor einem Menschen, der sich Gott untergeordnet hat, anhingen kon-
nen. Wenn Markus vom tduferischen Charakter seiner Quelle vielleicht wirklich
nichts gewusst hat, so hat er intuitiv das Richtige gesehen. — Ubrigens scheint es,
wenn unsere Ausfithrungen richtig sind, dass man sich mit Recht fragen kann, ob
Markus das Einzigartige der Versuchung Jesu durch den Satan iiberhaupt verstan-
den hat. Die Versuchung verflachend als die Erfahrung eines Tauflings zu verstehen,
der durch die Taufe siindenlos geworden ist, bedeutet, an dem titanischen Gesche-
hen vorbeizugehen. Wenn die Spruchquelle urspriinglicher ist, dann ist die Ge-
schichte echt und man sollte doch wagen, ihr einen historischen Kern nicht abzu-
sprechen.

128



	Die Versuchung Jesu und ihr jüdischer Hintergrund

