
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 45 (1989)

Artikel: Dunkle Facetten im Gottesbild des Christentums

Autor: Koch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dunkle Facetten im Gottesbild
des Christentums

von Kurt Koch

Für das Verhältnis des Christentums zum Judentum ist über lange
Zeit hin die heilsgeschichtlich formulierte Unterscheidung zwischen der
christlichen Kirche als dem «neuen Volk Gottes» und Israel als dem von
seiner göttlichen Berufung abgefallenen und deshalb «alten Volk Gottes»
massgeblich gewesen. In letzter Konsequenz depotenzierte diese
heilsgeschichtliche Substitutionstheorie aber die Geschichte Israels zur blossen

Vorgeschichte des Christentums. Da seit und durch Jesus Christus die
christliche Kirche an die Stelle Israels getreten ist, konnte in dieser Sicht
das Volk Israel bloss der Vorbereitung für das Kommen der christlichen
Kirche dienen, es muss jetzt aber als ein heilsgeschichtlicher Anachronismus

gelten.
In aller Deutlichkeit ist diese heilsgeschichtliche Beerbungs-«Theolo-

gie» vom evangelischen Theologen Paul Altham vertreten worden. Er
konzedierte zwar, Israel habe «seine besondere und einzigartige Stelle im
Heilsplan Gottes», und die Kirche sei «auf dem Grunde der Geschichte
Gottes mit Israel» erbaut: «Die Kirche gründet in Israel als dem erwählten

Gottesvolke, aber Israel mündet auch in die Kirche. Die Kirche ist

jetzt das Gottesvolk, das "Israel Gottes".» Aus dieser Feststellung des

Zusammenhanges zwischen Israel und der Kirche zog Althaus aber den
fatalen Beerbungsschluss: «Israel als das geschichtliche Volk ist seit Christus,

in dem sein heilsgeschichtlicher Beruf sich erfüllt hat, keine theologische,

"heilsgeschichtliche" Grösse mehr. Israel hat in der Kirche und für
die Kirche keine Sonderstellung und keinen besonderen "Heilsberuf'
mehr.»1

Wenn demnach mit der Erfüllung aller wahren Verheissungen Israels
in Christus auch das Ende der heilsgeschichtlichen Verheissungen Israels
gekommen ist, versteht es sich leicht, dass dieser heilsgeschichtliche
Triumphalismus des Christentums auch elementare Konsequenzen zeitigen

konnte für die Konturierung des spezifisch christlichen Gottesgedankens

im Unterschied zum Gottesbild Israels, etwa in

Dr. Kurt Koch ist Lehrbeauftragter für Dogmatik am Katechetischen Institut der
Theologischen Fakultät Luzern. Wichtigste Veröffentlichung: Der Gott der Geschichte:
Theologie der Geschichte bei Wolfhart Pannenberg als Paradigma einer philosophischen

Theologie in ökumenischer Perspektive (Tübinger theologische Studien, Bd. 32),
Mainz: Grünewald 1988. Adresse: St.-Leodegar-Strasse 4, 6006 Luzern.

95



dem Sinne, dass die im Alten Testament notwendigerweise noch dunklen
Seiten im Gottesbild durch das glänzende Licht des Christusereignisses
aufgehellt worden sind, so dass das Neue Testament nur noch die lichten
Seiten des Gottesbildes präsentiert. Wenn trotzdem nach dunklen Facetten

im Gottesbild des Christentums gefragt werden soll, legt es sich
deshalb zunächst nahe, das fundamentale Problem von Neuheit des Gottesbildes

Jesu und/oder Kontinuität mit dem Gottesglauben Israels zu
thematisieren.

1. Neuheit oder Kontinuität des Gottesbildes?

Auch und gerade dieses Problem ist bis in die jüngere Theologiegeschichte

ganz unterschiedlich behandelt und «gelöst» worden, wie ein
Blick auf die profiliertesten Exponenten von zwei scharf unterschiedenen
Positionen zu zeigen vermag: Auf der einen Seite erblickte der Kirchenhistoriker

Karl Holl im Jahre 1924 in Jesus den Verkünder eines völlig
neuen Gottesbegriffes und deshalb den Stifter einer neuen Religion.
Ausgehend von der Frage, warum das Christentum über die anderen, damals
vom Osten in den Westen vordringenden Religionen historisch gesiegt
hat, findet er die entscheidende Erklärung für diesen historischen
Sachverhalt darin, dass das Christentum nur gesiegt haben kann aufgrund von
etwas, das es fundamental von allen anderen Religionen unterschied.
Eben dieses absolut Unterscheidende des Christentums machte Holl im
Gottesbegriff Jesu fest: «Jesus verkündigt einen Gott, der mit dem sündigen

Menschen etwas zu tun haben will.» Ferner: «Es liegt ihm am
Menschen, selbst noch am letzten. Deshalb sucht er ihn, und das Mittel, durch
das er ihn ergreift, ist seine verzeihende Güte.» Nach Holl gilt es, dieses
unerhört Neue im Gottesgedanken Jesu auch gegenüber dem Judentum in
Anschlag zu bringen, weshalb er emphatisch betonen konnte: «Ich habe
nie verstanden, wie man bezweifeln konnte, ob Jesus gegenüber dem A.T.
einen neuen Gottesgedanken gebracht habe.»2

Im Jahre 1932 setzte sich Rudolf Bultmann mit dieser Grundthese
Holls auseinander und bestritt sie heftig. Denn das Eigentümliche der
Predigt Jesu liegt gemäss seiner Überzeugung nicht in der Verkündigung
eines neuen Gottesbegriffs - «Jesu Religion war Judentum; Jesu Glaube
jüdischer Glaube» -, sondern in seinem eschatologischen Anspruch, dass
sein Kommen die letzte Stunde für die Welt bedeutet und dass deshalb in
der Entscheidung ihm gegenüber zugleich die Entscheidung über Heil
oder Gericht fällt. Dementsprechend ist im Glauben Jesu, der im Kern
jüdischer Glaube war, nicht der Gottesbegriff neu, sondern die prophetische

Verkündigung des Nahegekommenseins der Gottesherrschaft, so
dass die neue christliche Religion allererst in der österlichen Gemeinde

96



begonnen hat. Während es also den christlichen Glauben im strikten Sinn
erst seit Ostern gegeben hat, wodurch der Glaube an Gott zugleich
Glaube an Jesus Christus geworden ist, ist der Gottesglaube Jesu selber

ganz im Rahmen des Alten Testamentes und des Judentums verblieben3.

Die Frage, ob Rudolf Bultmann die Verschränkung zwischen dem
Gottesbild Jesu und seinem eschatologischen Anspruch nicht doch massiv
unterschätzt hat, muss an dieser Stelle ebenso unentschieden bleiben wie
die andere Frage, ob Karl Holl nicht doch das Gottesbild des Alten
Testamentes gewaltig untergewichtet hat. Es genügt hier vielmehr
festzuhalten, dass die neuere theologische Diskussion das eindeutige Ergebnis
zu Tage gebracht hat, dass das Besondere des Christentums jedenfalls nur
in bleibender Kontinuität mit dem jüdischen Glauben adäquat bestimmt
werden kann. In diesem Sinne kann sich die christliche Kirche nicht nur
nicht als das «neue Israel» verstehen, so als ob das alte Gottesvolk nun
nicht mehr Gottes erwähltes Volk wäre; sie muss sich vielmehr begreifen
in bleibender Kontinuität mit Israel im Sinne der Ausdehnung der Erwählung

Israels auf alle Völker. Sondern das Christentum überhaupt darf sich
auch nicht im Verhältnis zum Judentum als eine neue Religion verstehen,
deren Anfänge bloss historisch und damit rein zufällig im jüdischen Volk
lagen. Vielmehr ging es, wie der evangelische Theologe Wolfltart Pannenberg

sensibel hervorhebt, «in der Verkündigung Jesu um nichts anderes,
als um den wahren Sinn des jüdischen Gottesglaubens selbst, und das

Christentum bleibt an diesen Ausgangspunkt gebunden»4.

Wenn es sich aber so verhält, dann ist von vorneherein zu vermuten,
dass auch der christliche Glaube in seinem Gottesbild jene dunklen
Aspekte enthält, die schon im alttestamentlichen Gottesverständnis
ausfindig gemacht werden können. Man wird sogar erwarten müssen, dass
sie im Neuen Testament noch deutlicher zu Tage treten, da die dunklen
Seiten im Gottesbild allererst im Lichtkegel der Selbstoffenbarung Gottes
in Jesus Christus vollends als dunkle Seiten deutlich werden. Allererst der
cantus firmus der Offenbarung der hellen Seiten Gottes in der Verkündigung

und Praxis Jesu lässt auch den Kontrapunkt der dunklen Aspekte
vernehmbar werden.

2. Spannungen im neutestamentlichen Gottesbild

Diese doppelte Vermutung wird erhärtet durch einen auch nur kurzen

und summarischen Blick ins Neue Testament, dessen Gottesbild eine

ungeheure Spannweite aufweist, die vor allem in zwei elementaren
Spannungsfeldern zum Ausdruck kommt:

97



a) Richtender und sich erbarmender Gott
Im belebenden Zentrum der ganzen Verkündigung Jesu steht die

befreiende Ansage des Nahekommens der Gottesherrschaft, deren Eigenart

an denjenigen Zeichen abgelesen werden kann, die Jesus wirkt. In
diesen Zeichen aber erscheint und offenbart sich Gott als Tröstender und
Helfender, als sich Erbarmender und Heilender, als Gebender und Ver-
Gebender, der gerade den Menschen Zukunft schenkt, die, von der Welt
her gesehen, keine Zukunft mehr haben, der neue Möglichkeiten eröffnet,
wo Menschen am Ende aller Möglichkeiten angelangt zu sein scheinen,
der die Sünder annimmt, noch bevor diese umgekehrt sind, und der die
Sünder sogar unabhängig von ihrer Umkehr sucht: «Kehrt um! Denn das
Himmelreich ist nahe» (Mt 4,17b). Gerade der von Jesus zur Geltung
gebrachte Vorrang des soteriologischen Indikativs vor dem ethisch-parä-
netischen Imperativ, der die Umkehr des Sünders nicht zur Heilsbedingung,

sondern zur Heilskonsequenz erklärt, bringt zum Ausdruck, dass
der von Jesus verkündete Gott keineswegs in den menschlichen und allzu
menschlichen Kategorien von Recht und Gerechtigkeit denkt und dass es

ihm nicht um Wiedergutmachung und Strafe geht. Was ihn leitet und sein
Handeln prägt, ist vielmehr seine bis in die Tiefe seines Herzens reichende
Ergriffenheit und seine alles vergessende und verzeihende Liebe.

Den zweifellos schönsten Ausdruck findet dieser Grundzug des von
Jesus verkündeten Gottes im Gleichnis vom barmherzigen Vater, das
fälschlicherweise als Gleichnis vom verlorenen Sohn bekannt ist (Lk 15,

11-32) und deshalb das fatale Missverständnis heraufbeschwört, als erbarme

sich Gott zwar durchaus der Gescheiterten und Verlorenen, doch nur
dann, wenn diese zuvor ihre Schuld bekennen und umkehren, als folge
also die Annahme des Sünders durch Gott erst auf dessen Umkehr.
Bedenkt man aber, dass die zentrale Figur in diesem Gleichnis nicht der
verlorene Sohn ist, sondern der Vater, und dass sich dieser Vater, worauf
Joachim Jeremias mit Recht aufmerksam gemacht hat5, für orientalische
Begriffe würdelos benimmt, wenn er seinen Sohn bereits von weitem
kommen sieht, ihm entgegenläuft und sich dabei beinahe selber vergissst,
dann wird von selber deutlich, dass das Schuldbekenntnis und die
Umkehr des verlorenen Sohnes keineswegs der Beweggrund und schon gar
nicht die Vorbedingung für das alle menschliche Erwartung übersteigende
souveräne Verhalten des Vaters sind. Der entscheidende Grund für das
Verhalten des Vaters liegt vielmehr in seinem Erbarmen und in seiner
Liebe zum Sohn, die bedingungslos und unableitbar ist.

Wie aber lässt sich diese bedingungslos souveräne Liebenswürdigkeit
des Vaters, den Jesus mit dem Gott der Väter identifiziert, in Einklang
bringen mit dem unerbittlich fordernden Gott, den Jesus anderseits in
seinen Gerichtsreden in drängender Weise proklamiert? Dass nämlich in

98



der Verkündigung Jesu Gott nicht nur als Gott iiberfliessenden Erbarmens,

sondern auch als Gott des andrängenden Gerichts erscheint, dies

lässt sich überdeutlich ablesen im Verhältnis des historischen Jesus zu
Johannes dem Täufer: in Anknüpfung und Unterscheidung. Es gehört auf
der einen Seite zu den in historischer Sicht abgesichertsten Fakten im
Leben Jesu, dass er sich im Jordan von Johannes hat taufen lassen. Dieses

Faktum kann man adäquat nur dahingehend erklären, dass Jesus von der

eschatologischen Dringlichkeit der Gerichtspredigt des Täufers, der die

«Taufe der Umkehr zur Vergebung der Sünden» (Mk 1,4) verkündete, tief
beeindruckt und religiös bewegt gewesen sein muss. Anders lässt sich die

Tatsache, dass Jesus sich von Johannes taufen liess, nicht verstehen. Da
aber die Taufe für Johannes das entscheidende Zeichen der Umkehr im

Blick auf das nahe bevorstehende Endgericht war, zumal die Zeit knapp
bemessen und die Axt schon an die Wurzel der Bäume gelegt ist (Mt
3,14), ist Jesus in der Predigt des Täufers auch mit dessen Gottesverkündigung

konfrontiert gewesen, in der das Thema des unmittelbar bevorstehenden

Gerichts im dominierenden Mittelpunkt stand.
Diese Gerichtspredigt des Täufers hat Jesus radikal ernstgenommen

und sie auch fortgesetzt, auch wenn auf der anderen Seite die Ansage des

Gerichts bei Jesus sich von der Gerichtspredigt des Johannes darin
unterscheidet, dass die Umkehrforderung einen neuen Akzent erhalten hat,
indem sie mit der Freudenbotschaft vom Nahekommen der Gottesherrschaft

verbunden ist. Dort, wo der Täufer vom Zorngericht Gottes
spricht, redet Jesus vom Heil und vom Erbarmen Gottes. Diese
Akzentverschiebung kann aber nicht darüber hinwegtäuschen, dass auch Jesus

vom drohenden Gericht und von der schrecklichen Möglichkeit einer
endgültigen Verwerfung des Menschen durch Gott redet. In allzu vielen
Gleichnissen, prophetischen Drohworten und weisheitlichen Mahnworten
kündet Jesus vom radikalen Ernst des Gerichts und von der furchtbaren
Möglichkeit, das Reich Gottes und damit das Leben zu verfehlen.

Setzt man sich dieser Spannung im Gottesbild Jesu zwischen dem
Gott des Gerichts und dem Gott des Erbarmens aus, stellt sich die Frage
noch radikaler, wie sich diese beiden Seiten zusammenbringen lassen. Als
völlig verfehlt ist der Versuch und die Versuchung zu betrachten, das

Thema des Gerichts aus der Gottesverkündigung Jesu zu eliminieren,
indem man dieses Thema Jesus rundweg und in einem dogmatischen
Vorurteil abspricht. Damit wird die Spannung nämlich aufgelöst und die

Gottesverkündigung Jesu um ihren andrängenden Ernst gebracht. Und
indem man in typisch spiessbürgerlicher Manier Gott die furchtbare
Möglichkeit der Verwerfung prinzipiell nicht zutraut, lauert um die Ecke die

Gefahr, den Gott Jesu mit einem gleichsam «pflegeleichten» Gott zu
verwechseln und zu vertauschen.

99



Dem biblischen Befund wird aber auch nicht Rechnung getragen,
wenn das Spannungsfeld zwischen dem Gott des Gerichts und dem Gott
des Erbarmens in einer heilsgeschichtlichen Phasenteilung aufgelöst wird,
indem das dunkle Gesicht Gottes - sein Gericht - im Alten Testament
domestiziert und zugleich behauptet wird, dieses dunkle Gesicht Gottes
sei durch Jesus mit seiner Verkündigung des sich erbarmenden Gottes
überwunden worden. Obwohl ein solcher erzgnostischer heilsgeschichtli-
cher Dualismus, der zwischen dem dunklen, wenn nicht sogar bösen Gott
des Alten Testamentes und dem hellen, guten und barmherzigen Gott des

Neuen Testamentes (unter-)scheidet, seit Markion in der christlichen
Tradition immer wieder zumindest latent vorhanden war, so ist er doch von
der Kirche mit Recht als Häresie verurteilt worden, da zur Gotteserfahrung

Jesu unaufgebbar der richtende und der sich erbarmende Gott
gehört.

Es hilft aber auch nicht weiter, die Spannung zwischen dem sich
erbarmenden und dem richtenden Gott innerhalb des Neuen Testamentes
selber in ein gleichsam temporales oder kairologisches Schema aufzulösen.

In dieser Richtung hat vor allem Jürgen Becker das Problem zu lösen
versucht, dass sich Gott in der Stunde des Auftretens Jesu als Gott der
Liebe und des Erbarmens erweist, dass er aber, wird diese Stunde verfehlt
und ungenutzt gelassen, zum unerbittlichen Richter wird6. An diesen

Lösungsvorschlag hat Gerhard Lohfink mit Recht die Frage gerichtet, ob
denn «das, was im Gleichnis vom verlorenen Sohn von Gott aufleuchtet,
je wieder zurückgenommen werden» könne: «Kann es wieder umschlagen,
ist es nur situativ, ist es nur auf Zeit gesagt?» Und ebenso mit Recht hat
Lohfink betont, man könne eigentlich nur von ferne ahnen, «dass die
unbegreiflichen Gerichte Gottes Gerichte des Erbarmens sind und dass

uns gerade das grenzenlose Erbarmen Gottes zum Gericht wird - zu
einem Gericht freilich, das uns nicht verdammt, sondern aufrichtet und
verwandelt»7.

Eigentümlich für die Gottesverkündigung Jesu ist dabei, dass Jesus
zwischen dem richtenden und dem sich erbarmenden Gott überhaupt
keinen harmonisierenden Ausgleich herstellt oder diese beiden Seiten in
ein geschlossenes System bringt, dass er vielmehr das Spannungsfeld wirklich

bestehen lässt. Diese Beobachtung kann für christliche Theologie nur
bedeuten, dass auch sie das Gottesbild Jesu nicht in einer schlechten
Weise systematisieren darf, sondern dass sie auch die dunklen Seiten
Gottes stets mitzuberücksichtigen hat.

100



b) Zärtlich naher und furchtbar verborgener Gott

Nimmt man dieses Spannungsfeld zwischen dem sich erbarmenden
und richtenden Gott radikal ernst, beginnt man zu verstehen, warum die

Gottesverkündigung Jesu und vor allem seine eigene Gotteserfahrung
noch von einer viel elementareren Spannung bewegt ist, nämlich von der
fast zum Zerreissen überdehnten Spannung zwischen dem intimen,
vertraulichen und zärtlich nahen Gott auf der einen und dem ganz dunklen,
furchtbar verborgenen und sich entziehenden Gott auf der anderen Seite.

Die Unmittelbarkeit, Zutraulichkeit und Unbefangenheit des
Gottesverhältnisses Jesu findet ihren schönsten Ausdruck in seiner Gebetsanrede
Gottes als «Abba». Da sich bis heute in der Gebetsliteratur des antiken
Judentums für die aramäische Form «abba» kein einziger Beleg finden
lässt, darf man mit Joachim Jeremias zu Recht schliessen, dass diese

Gebetsanrede Gottes bei Jesus am adäquatesten die Besonderheit und
Einzigartigkeit seines Betens wie seiner Gottesbeziehung überhaupt
ausdrückt8. Dabei ist die Beobachtung besonders wichtig, dass die aramäische

Form «abba» Kindersprache ist und damit einen ausgesprochen
familiären und intimen Klang aufweist. Aus ihr spricht eine fundamentale
Geborgenheit Jesu bei seinem Gott, den er mit «lieber Vater» anredet,
eine Vertraulichkeit mit und ein Zutrauen zu Gott, das man eigentlich nur
als erotische Zärtlichkeit bezeichnen kann.

Trotz oder gerade wegen dieser intim-zärtlichen Gottesbeziehung
Jesu bleibt aber auch für ihn Gott der heilige, ganz andere und verborgene

Gott. Dabei ist es freilich gar nicht so wichtig, wie Jesus von dieser
Seite Gottes gesprochen hat. Entscheidend ist vielmehr, wie Jesus diese

radikal dunkle Seite Gottes in seinem Leben selber erfahren hat. Die
abgründige Verborgenheit und furchtbare Entzogenheit Gottes hat Jesus

insbesondere am Ende seines Lebens am Kreuz in einer unerbittlichen
Tiefe erfahren müssen. Nach dem Evangelisten Markus gerät Jesus in die
radikale Dunkelheit der Gottesferne hinein, in der sich ihm Gott entzieht.

Wiederum stellt sich angesichts dieser äussersten Spannung zwischen
dem zärtlich-nahen und dem furchtbar-verborgenen Gott die Frage, wie
sich diese beiden Seiten Gottes zusammenbringen lassen. Dass man sie

nicht heilsgeschichtlich aufteilen kann in dem Sinne, dass Gott im Alten
Testament (noch) verborgen bleibt, dass er sich aber im Neuen Testament
mit seiner unverborgenen Herrlichkeit offenbart, dies belegt die Gotteserfahrung

Jesu selber in aller Deutlichkeit. Hier ist Gott offenbar gerade als

der abgründig Verborgene, und er bleibt auch in seiner endgültig-gültigen
Offenbarung in Jesus Christus verborgen. Die neutestamentliche
Botschaft zeigt, dass nicht nur allererst die zärtliche Intimität der Abba-An-

101



rede Jesu vor diesem unauslotbaren Geheimnis der Gottferne und der
erschreckenden Verborgenheit Gottes ihre wahre Tiefe und eigentliche
Leuchtkraft gewinnt, sondern dass der Abgrund der Verborgenheit und
Entzogenheit Gottes auch nur von dem Menschen am radikalsten erfahren

werden konnte, der ebenso am radikalsten mit ihm verbunden war. In
diesem Sinne konnte eigentlich nur Jesus jene schreckliche Wirklichkeit
erfahren, die die theologische Tradition «Hölle» nennt. Denn gerade von
dem Gott verlassen zu sein, mit dem man intim eins ist: dies ist im
buchstäblichen Sinne die Hölle.

Doch genau diese Hölle hat Jesus erfahren. Deshalb darf christliche
Theologie nie im Sinne eines soteriologischen Triumphalismus diese

Höllenerfahrung aus der Gotteserfahrung Jesu wegsystematisieren und die

abgründig dunklen Seiten aus dem Gottesbild Jesu eliminieren. Diese

zeigen sich vielmehr im Lichtkegel des Gottesgeheimnisses Jesu erst recht.
Es ist genau das Lichtgeheimnis der intimen Nähe Gottes, das das
Nachtgeheimnis der furchtbaren Verborgenheit Gottes erst recht schmerzlich
erfahren lässt - ein Glaubenszusammenhang, der sich auch in der
Lebenserfahrung zahlloser christlicher Mystiker wiederfinden lässt.

3. Der bleibend dunkle Schatten im christlichen Gottesbild

In der Geschichte des Christentums ist freilich die Erkenntnis dieses

fundamentalen Spannungsfeldes im Gottesbild Jesu immer wieder in den

Hintergrund getreten und hat jener heilsgeschichtlich-soteriologische
Triumphalismus Oberhand gewonnen, den nicht nur gerade die Juden in
besonderer Weise zu spüren bekommen haben, sondern der auch innerhalb

der christlichen Kirche heftige Gegenreaktionen ausgelöst hat. Zu
denken ist dabei vor allem an die gnostisch-esoterische Tradition, wie sie

bereits im «Corpus Hermeticum» aus dem dritten Jahrhundert greifbar
ist. Dort gilt als eines der Grundprinzipien, dass es alles Seiende nur in
polarer Spannung gibt: «männlich-weiblich, positiv-negativ, hell-dunkel,
oben-unten, sichtbar-unsichtbar»9. Es ist präzis diese polar-monistische
Alleinheitsschau, die dazu tendiert, auch und gerade das Böse in Gott
selber hineinzuverlegen - bis dahin, dass die traditionelle Figur des Teufels

esoterisch als «dunkle Seite Gottes» umgedeutet wird. Nicht zuletzt
im Kontext der heute weltweit im Aufwind begriffenen «New Age»-Bewe-
gung und der forciert vorangetriebenen Revitalisierung der von der
offiziellen Kirche verdrängten esoterischen Traditionen übt diese polar-monistische

Alleinheitsschau heute eine grosse Faszinationskraft auf die
Menschen aus. Diese Tendenzen sind dabei zu verstehen als Abwehrreaktio-

102



nen gegen die kirchlichen Bestrebungen der Elimination der dunklen
Aspekte im Gottesbild und stellen insofern für die christliche Theologie
eine grosse Herausforderung dar.

In der jüngeren Vergangenheit hat in diese Richtung vor allem Carl
Gustav Jung am konsequentesten vorgedacht. In seinen autobiographischen

«späten Gedanken» hat er die christliche Theologie wegen ihrer
Benennung Gottes als des höchsten Guten «summum bonum»)
angeklagt, sie habe Gott um seinen Schatten gebracht: Dieser christliche Gott
«streifte seine dunklen Eigenschaften ab und wurde zum Summum
bonum». Nach Jung aber muss der «christliche Mythus» weitergebildet und

korrigiert werden, und zwar in der Richtung der altkirchlichen Gnosis:
«Die einst von den Gnostikern aufgeworfene Frage: "Woher kommt das

Böse?" hat in der christlichen Welt keine Antwort gefunden, und des

Origenes leiser Gedanke von einer möglichen Erlösung des Teufels galt als

Ketzerei.» Eine Antwort auf die Frage nach dem «Warum» und «Woher»
des Negativen und Bösen ist demgegenüber für Jung nur möglich, wenn
der «christliche Mythus endlich mit dem Monotheismus ernst» macht und
«seinen (offiziell verleugneten) Dualismus» aufgibt, «welcher bis anhin
neben dem allmächtigen Gott einen ewigen dunklen Widersacher bestehen
Hess»J 0. In letzter Konsequenz impliziert diese Konversion zum
«Monotheismus», dass das Böse wieder erfasst werden muss als gerade im Göttlichen

oder in Gott inhärierend, genauerhin als «Schatten Gottes». Denn
nach Jung hat auch Gott seinen Schatten, und das Negative ist sogar in
erster Linie in ihm enthalten. Obwohl das Böse das Negative, das Schmutzige

und Unansehnliche ist, so hat es dennoch seinen Ursprung in und bei

Gott.
Der entscheidende Grund für diese «Heimholung» des Bösen in Gott

selber hinein liegt bei Jung in seiner konsequent monistisch-polaren
Betrachtung der Gottheit als übergreifender Einheit, der gemäss es in Gott
die Komplementarität nicht nur von Weiblichem und Männlichem, von
Anima und Animus, sondern eben auch von Böse und Gut geben muss.

Obwohl es tieferem Zusehen nicht zweifelhaft sein kann, dass dieser
monistisch-polare Erklärungsversuch des Bösen in einem unvereinbaren
Widerspruch zum christlichen Gottes- und Schöpfungsglauben steht, und
dass insbesondere die mit dieser Sicht notwendigerweise verbundene Dä-
monisierung oder gar Diabolisierung Gottes in eklatanter Weise der
biblisch verbürgten Heiligkeit Gottes widerspricht, übt diese Schau Gottes
und der Welt heute auf die Menschen eine ungeheure Faszinationskraft
aus. Sie muss deshalb christliche Theologie dazu veranlassen, sich in

unvoreingenommener Weise mit den «dunklen Seiten» Gottes
auseinanderzusetzen, ohne freilich einer monistischen «Versöhnung» Gottes mit
dem Bösen zu verfallen, aber auch ohne den Ausweg zu suchen in der

103



umgekehrten - dualistischen - Lösung des Problems der Wirklichkeit des

Bösen.

Diese in der christlichen Tradition immer wieder zumindest latent
vorhandene dualistische Lösung versuchte das Böse dadurch zu erklären,
dass sie neben Gott, den sie von allem Bösen und Negativen separieren
wollte und deshalb zum Ursprung und Prinzip alles Guten erklärte, noch
ein anderes, von Gott unabhängiges böses Prinzip annahm, das als

Ursprung alles Bösen und Negativen in der Welt betrachtet wurde. Nicht
selten wurde dabei im Teufel dieses Gott entgegengesetzte Prinzip des

Bösen gesehen und dieser in gewissen Ausprägungen der Volksfrömmigkeit
teilweise sogar zum eigenständigen Konkurrenten Gottes hochgespielt.

Tieferem Zusehen dürfte aber sofort einleuchten, dass diese
dualistische Betrachtung keinen gangbaren Weg darstellt, mit den dunklen
Seiten im Gottesbild zu Rande zu kommen. Denn sie ist mit der christlichen

Heilsbotschaft schlechterdings unverträglich, worauf der katholische
Systematiker Walter Kasper mit Recht hinweist: «Das christliche "Gott
alles in allem" lässt in keiner Weise eine von Gott unabhängige oder ihm
entgegengesetzte Macht zu. Alles, was nicht Gott selbst ist, kann nur
radikal von ihm her und auf ihn hin sein und muss deshalb als Gottes
Schöpfung begriffen werden, die von Gott nur gut geschaffen sein
kann.»11

Von daher wird deutlich, dass der dualistische und der monistische
Bewältigungsversuch des Problems der «dunklen Aspekte» im Gottesbild
extreme Gegenpositionen darstellen, die sich aber - wie stets - äusserst
nahe kommen. Da beide im christlichen Glaubensverständnis
ausgeschlossen werden müssen, bleibt nur noch eine dritte, heilsgeschichtliche
Schau, die aber in der Optik christlicher Theologie nur eine trinitäts-theo-
logische sein kann, und zwar elementar deshalb, weil es sich auf der Basis
eines undifferenzierten Monotheismus als unmöglich erweist darzutun,
dass der Versöhner und Erlöser der Welt kein anderer Gott ist als bereits
der Schöpfer der Welt. Dabei ist es für eine weiterführende Verständigung
zwischen Juden und Christen unabdingbar zu zeigen, dass die christliche
Trinitätslehre gerade nicht als Ergänzung zum Gedanken des einen Gottes

aufgefasst werden darf, dass sie vielmehr selber als konsequente
Gestalt des Gedankens der Einheit Gottes gedacht werden muss. Denn die
Einheit Gottes ist so lange noch nicht angemessen erfasst, als der eine
Gott nur als transzendent und damit notwendigerweise im Gegensatz zur
immanenten Welt gedacht wird. Nachdem Gott eine Welt geschaffen hat,
gehört es vielmehr unabdingbar zum Gottsein Gottes selber, dass diese
Welt die Wirklichkeit seines Reiches ist. Die vollendete Gestalt der Einheit

Gottes schliesst deshalb seine Gegenwart in der Welt zusammen mit
seiner transzendenten ewigen Gottheit, worauf der evangelische Theologe

104



Wolfliart Pannenberg mit Recht insistiert: «Gott ist nicht mehr nur das

transzendente Korrelat der Welt, sondern auch in der Welt gegenwärtig
und schliesslich auch Einheit dieser seiner Offenbarungsgestalt und seines

jenseitigen Wesens. Insofern diese Motive der Einheit von Transzendenz
und Immanenz Gottes im trinitarischen Gottesgedanken zum Ausdruck
kommen, lässt sich mit guten Gründen behaupten, dass erst ein solches

Gottesverständnis im vollen Sinne des Wortes monotheistisch ist.»12

Eine solche trinitarisch gefasste Konzeption der Einheit Gottes
vermag auch neues Licht zu werfen auf die Frage nach den dunklen Seiten

im Gottesbild. Während nämlich ein undifferenzierter Monotheismus bei
der aporetischen Frage hängenbleiben muss, wie denn der gute Gott als

Schöpfer der Welt die Entstehung der Sünde und damit das Böse zulassen

konnte, und auf diesem Weg sehr schnell in die Gefahr gerät, entweder
das Böse - dualistisch - von Gott überhaupt zu entfernen oder es -
monistisch - in Gott aufzuheben, kann die Spannung zwischen dem

Schöpfer und dem Erlöser, die aufgrund der Gegenwart des Bösen in der
Welt die Einheit des Gottesgedankens zu zerreissen droht, nur trinitäts-
theologisch zusammengehalten werden. Wenn Gott nämlich in seinem
trinitarischen Leben gedacht wird und zudem in seiner Verschränkung
mit der Heilsgeschichte in dem Sinn, dass das Gottsein Gottes hinsichtlich
seines Verhältnisses zur Welt als Geschichte erst durch die eschatologische
Offenbarung des Geistes mit dem Kommen seines Reiches vollendet sein

wird, dann gibt der trinitarische Gott nicht nur dadurch, dass jede der
trinitarischen Personen sich von dem einen Gott unterscheidet, zugleich
der Existenz einer von Gott unterschiedenen Wirklichkeit Raum, sondern
dann steht in dieser trinitarisch vermittelten Geschichte Gottes mit seiner

Welt das Gottsein Gottes selber genau so lange auf dem Spiel, bis mit der

Vollendung seines Reiches auch sein Gottsein erwiesen sein wird - eine

radikale Konsequenz, die wiederum Wolfhart Pannenberg in aller
Deutlichkeit zieht: «Das Ineinander von Einheit und Verschiedenheit in den

trinitarischen Beziehungen der göttlichen Personen, wie es in der
Geschichte Jesu Christi offenbar ist, umgreift das Ineinander von Abwesenheit

und Anwesenheit Gottes, Zukunft und Gegenwart seines Reiches in
den Geschöpfen. Dadurch ist das Dasein ebenso wie die Geschichte der
Geschöpfe als Weg zu ihrer vollen Gemeinschaft mit Gott erst ermöglicht.
Aber im Ineinander von Anwesenheit und Abwesenheit Gottes in der
Welt gründet auch das Leiden seiner Geschöpfe auf dem Weg ihrer
Geschichte.»13

Dadurch, dass in dieser trinitätstheologisch geöffneten und offen
gehaltenen Spannung zwischen Ohnmacht und Allmacht des Schöpfers
der trinitarische Gott auch das Leiden seiner Schöpfung auf sich nimmt,

105



gibt er in sich selber Raum für die dunklen Seiten des geschöpflichen
Lebens, lässt er sich selber affizieren von den Leiden und Leidenschaften
der Schöpfung und offenbart er sein eigenes Leiden und seine eigenen
Leidenschaften, deren elementarste der japanische Theologe Kazoh Kita-
mori den «Schmerz Gottes» genannt hat14. Es ist genau die christliche
Trinitätslehre, die denn auch die beste Gegenwehr gegen den
heilsgeschichtlichen Triumphalismus abgibt, der sich in der Geschichte des
Christentums immer wieder gemeldet hat und als dessen Kern Johann Baptist
Metz die «messianische Schwäche» des Christentums treffsicher diagnostiziert

hat. Diese besteht darin, «dass sie die in Christus begründete Versöhnung

zu sehr in unsere Gegenwart einschliesst» und das messianische
Vertrauen allzu schnell «mit der unter Christen häufig herrschenden
Sinneuphorie» identifiziert, «die sie so unempfänglich macht gegenüber
apokalyptischen Bedrohungen und Gefährdungen inmitten unserer Geschichte

und die sie mit der Apathie der Sieger auf fremdes Leid reagieren
lässt.»15

4. Abwesenheit und Hilflosigkeit Gottes

Damit ist die zweite elementare Herausforderung beim Namen
genannt, vor der christliche Theologie heute steht und die dazu provoziert,
die dunklen Aspekte im christlichen Gottesbild in neuer Weise zu bedenken.

Diese Herausforderung ist bleibend mit dem Stech-Wort «Auschwitz»

verbunden. Dieses hat man nur dann erstgenommen, wenn man das
berühmt gewordene Diktum Adornos, dass es nach Auschwitz keine
Gedichte mehr gibt, an den christlichen Glauben adressiert und in die Frage
umformuliert, ob es für Christen nach Auschwitz noch Gebete geben
könne oder ob nicht angesichts der geschichtlichen Erfahrung einer
radikalen Abwesenheit und Hilflosigkeit Gottes jede Gebetssprache verstummen

müsse.

Am weitesten vorangetrieben hat diese Frage dabei ein Jude selber,
nämlich der amerikanische Theologe Richard L. Rubenstein. Im Gefolge
des von Mordechai Kaplan begründeten naturalistischen Rekonstruktionismus,

dessen Hauptkennzeichen in der Zurückweisung der Theologie
des Bundes liegt, will Rubenstein «Auschwitz» dadurch entsprechen, dass

er den jüdischen Erwählungsglauben mit Vehemenz verabschiedet, und
zwar aus dem vornehmlichen Grund, weil gerade dieses Theologumenon
sich als die eigentliche Quelle für das Unglück der Juden in der neueren
Zeit erwiesen habe, insofern gerade der nationalsozialistische Judenhass
letztlich auf der jüdisch-christlichen Erwä*hlungsrivalität beruht habe.
Heute müsse deshalb das jüdische Volk seinen Erwählungsglauben end-

106



gültig hinter sich lassen, und es dürfe nichts anderes mehr sein wollen als

ein Volk wie alle anderen Völker auch. Denn nicht eine «besondere Beziehung

zu Gott» rechtfertige die jüdische Existenz, sondern allein «Israels

natürliche historische Existenz als Volk»16. Folgerichtig erblickt Ruben-
stein denn auch die historische Ratifikation der definitiven Verabschiedung

des jüdischen Erwählungsglaubens in der Gründung des Staates

Israel, insofern damit zum Ausdruck komme, dass einerseits mit dem
zionistischen Programm das jüdische Volk aufgehört habe, ein erwähltes
Volk zu sein, und dass anderseits Gott nicht mehr als der eigentliche
Akteur in der jüdischen Geschichte gelten könne, vielmehr nun auch der
Jude das Bewusstsein erlangt habe, allein Subjekt seiner Geschichte zu
sein.

Gewiss handelt es sich bei dieser Verabschiedung des jüdischen
Erwählungsglaubens um ein besonders radikales Unterfangen, das für die

jüdische Identität wie ein Schock wirken muss. Tiefer gesehen präsentiert
sie sich aber als jüdische Variante der sogenannten «Death-of-God-Theo-
logy», jener theologischen Strömung, die den «Tod Gottes» proklamiert,
um der Erfahrung der Abwesenheit Gottes in der modernen Kulturwelt,
die insbesondere von den Dichtern sensibel wahrgenommen wird17,
Ausdruck zu verschaffen und sie als theologisch gültig zu legitimieren. In
diesem Sinne haben insbesondere William Hamilton und Thomas Altizer
die waghalsige Forderung erhoben, christliche Theologie müsse die
Inkarnation selber als Gottes Tod verstehen. Denn das Befreiende dieser
Botschaft liege darin, dass der Schöpfergott und der Satan identisch seien,

freilich nicht im Sinne der antiken Gnosis, dass dem bösen Schöpfergott
der Erlösergott gegenübergestellt wird, sondern viel radikaler in dem

Sinne, dass der Gedanke des Todes Gottes es erlaube, am Monotheismus
festzuhalten, da der allmächtige Gott durch die Inkarnation sich selber

vernichtet und gerade dadurch die Befreiung des Menschen bewirkt18.

Mit dieser Aufhebung der Transzendenz Gottes durch die kenotische
(sich entäussernde) Selbstvernichtung Gottes, bei der die Endgültigkeit
des Todes des transzendenten Gottes das den Menschen zu sich selbst

befreiende Ereignis darstellt, ist die abgründigste Dunkelheit Gottes, die
sich überhaupt denken lässt, erreicht; sie wird aber bei den «Gott-ist-tot»-
Theologen zugleich theologisch wegdisputiert, da mit der Selbstvernichtung

Gottes zugleich auch dessen abgründige Dunkelheit mit-vernichtet
ist. Tiefer gesehen, erweist sich deshalb diese Deutung der Geschichte Jesu

Christi als Tod Gottes als auf den Kopf gestellter Monophysitismus.
Indem aber die kirchliche Lehre stets daran festgehalten hat, dass in
Christus am Kreuz nicht der göttliche Logos und schon gar nicht der

Vater gestorben ist, sondern der Mensch Jesus - allerdings der mit dem

Logos verbundene, aber eben doch der Mensch -, kann die Inkarnation

107



Gottes weder die Absorption des Menschlichen in das göttliche Licht
hinein bedeuten noch die Selbstvernichtung Gottes im Sinne seines Todes.
Deshalb aber lässt sich die Erfahrung der Abwesenheit Gottes in der
modernen Kulturwelt gerade nicht verstehen als Verwirklichung einer im
christlichen Glauben selber angelegten Tendenz und schon gar nicht als

Offenbarung der dunklen Seite Gottes. Vielmehr wird man mit Wolfhart
Pannenberg in der Theologie des Todes Gottes eine «exzessive Anpassung
an den Geist des Zeitalters als eine Welt ohne Gott» diagnostizieren
müssen und dafür sensibel werden, dass in der biblischen Botschaft die
Abwesenheit Gottes die Nähe seines Gerichtes ankündet und dass deshalb
die Abwesenheit Gottes als «Gerichtsfolge der Abwendung der Menschen
von Gott» zu beurteilen ist. Pannenberg hat aber auch darauf hingewiesen,

dass dort, «wo Menschen die Abwesenheit Gottes als den Grund
ihrer Leiden und zugleich als den Ausdruck des göttlichen Gerichts und
also als ihre eigene Schuld zu erfahren beginnen», Gott nicht mehr ganz
abwesend ist: «Da wird seine Nähe wieder spürbar.»19

Gottes Nähe zu erfahren im Modus seiner Abwesenheit als Ausdruck
seines Gerichts - genau dafür aber steht in der christlichen Theologie das
Kreuz Jesu Christi. Eberhard Jüngel hat mit Recht darauf hingewiesen,
dass die theologische Rede vom Tode Gottes einen elementar «christolo-
gischen Ursprung» hat20. Es ist deshalb kein Zufall, dass es im Laufe der
Geschichte immer wieder die «theologia crucis» gewesen ist, die die dunklen

Aspekte im Gottesbild des Christentums am hartnäckigsten aufbewahrt

hat. Überall dort hingegen, wo die «theologia crucis» vorschnell
überführt wurde in eine «theologia gloriae», kam sie stets in die Gefahr,
nicht nur die dunklen Aspekte aus dem Gottesbild zu eliminieren und
zugleich die Leidensgeschichten der Menschen glorios zu überfliegen,
sondern auch das Verhältnis des Christentums zum Judentum in der Gestalt
der heilsgeschichtlichen Substitution zu betrachten und zu praktizieren.
Umgekehrt aber zeigt sich, dass ein gesundes Verhältnis zwischen Christen

und Juden dann am besten garantiert ist, wenn das Christentum
gleichsam «bei seiner Sache» bleibt. Jedenfalls braucht das Thema der
dunklen Aspekte im Gottesbild für die jüdisch-christliche Ökumene kein
kontroverses Problem zu sein. Kontrovers mag höchstens der Anspruch
des christlichen Glaubens sein und bleiben, dass mit der endgültig-gültigen

Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus die dunklen Seiten Gottes
noch radikaler offenbar geworden sind.

108



ANMERKUNGEN

1. P. Althaus, Die letzten Dinge, Gütersloh 71957, S. 313.

2. K. Holl, Urchristentum und Religionsgeschichte, in: ders., Gesammelte Aufsätze zur
Kirchengeschichte, Bd. II: Der Osten, Tübingen 1928, S, 1-32.

3. R. Bultmann, Urchristentum und Religionsgeschichte, in: Theologische Rundschau 4

(1932), S. 1-21.

4. P. Lapide / W. Pannenberg, Judentum und Christentum. Einheit und Unterschied.
Ein Gespräch, München 1981, S. 19.

5. J. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, Göttingen 81970, S. 130.

6. J. Becker, Johannes der Täufer und Jesus von Nazareth, Neukirchen 1972, S. 97.

7. G. Lohfink, Gott in der Verkündigung Jesu, in: M. Hengel / R. Reinhardt (Hrsg.),
Heute von Gott reden, München - Mainz 1977, S. 50-65, zit. S. 54f.

8. J. Jeremias, Abba. Studien zur neutestamentlichen Theologie und Zeitgeschichte,
Göttingen 1966.

9. Zit. bei J. Sudbrack, Neue Religiosität - Herausforderung für die Christen, Mainz
1987, S. 110.

10. Erinnerungen, Träume, Gedanken von C.G. Jung, aufgezeichnet und herausgege¬
ben von Aniela Jaffé, Ölten 1971, S. 330-356, zit. S. 331, 335, 340.

11. W. Kasper, Das theologische Problem des Bösen, in: W. Kasper / K. Lehmann

(Hrsg.), Teufel - Dämonen - Besessenheit. Zur Wirklichkeit des Bösen, Mainz 1978,
S. 41-69, zit. S. 52.

12. W. Pannenberg, Das christliche Gottesverständnis im Spannungsfeld seiner jüdischen
und griechischen Wurzeln, in: Der christliche Glaube und seine jüdisch-griechische
Herkunft (EKD-Texte 15), Hannover 1986, S. 13-22, zit. S. 21.

13. W. Pannenberg, Der Gott der Geschichte, in: ders., Grundfragen systematischer
Theologie II, Göttingen 1980, S. 112-128, zit. S. 127.

14. K. Kitamori, Theologie des Schmerzes Gottes, Göttingen 1972.

15. J.B. Metz, Christen und Juden nach Auschwitz, in: ders., Jenseits bürgerlicher Reli¬

gion. Reden über die Zukunft des Christentums, München - Mainz 1980, S. 29-50,
zit. S. 37f.

16. R.L. Rubenstein, After Auschwitz. Radical Theology and Contemporary Judaism,

Indianapolis 1966, S. 84.

17. Vgl. dazu F.W. Niehl (Hrsg.), Gottes Ohnmacht. Texte aus der deutschsprachigen
Literatur, Mainz 1988.

18. Th. J.J. Altizer / W. Hamilton, Radical Theology and the Death of God, New York
1966.

19. W. Pannenberg, Die Erfahrung der Abwesenheit Gottes in der modernen Theologie,
in: ders. (Hrsg.), Die Erfahrung der Abwesenheit Gottes in der modernen Kultur,
Göttingen 1984, S. 9-24, zit. S. 23f.

20. E. Jüngel, Vom Tod des lebendigen Gottes. Ein Plakat, in: ders., Unterwegs zur
Sache. Theologische Bemerkungen, München 1972, S. 105-125, zit. S. 111.

109


	Dunkle Facetten im Gottesbild des Christentums

