Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 45 (1989)

Artikel: Dunkle Facetten im Gottesbild des Christentums
Autor: Koch, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961549

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dunkle Facetten im Gottesbild
des Christentums

von Kurt Koch

Fiir das Verhiltnis des Christentums zum Judentum ist iiber lange
Zeit hin die heilsgeschichtlich formulierte Unterscheidung zwischen der
christlichen Kirche als dem «neuen Volk Gottes» und Israel als dem von
seiner gottlichen Berufung abgefallenen und deshalb «alten Volk Gottes»
massgeblich gewesen. In letzter Konsequenz depotenzierte diese heilsge-
schichtliche Substitutionstheorie aber die Geschichte Israels zur blossen
Vorgeschichte des Christentums. Da seit und durch Jesus Christus die
christliche Kirche an die Stelle Israels getreten ist, konnte in dieser Sicht
das Volk Israel bloss der Vorbereitung fiir das Kommen der christlichen
Kirche dienen, es muss jetzt aber als ein heilsgeschichtlicher Anachronis-
mus gelten.

In aller Deutlichkeit ist diese heilsgeschichtliche Beerbungs-«Theolo-
gien vom evangelischen Theologen Paul Althaus vertreten worden. Er
konzedierte zwar, Israel habe «seine besondere und einzigartige Stelle im
Heilsplan Gottes», und die Kirche sei «auf dem Grunde der Geschichte
Gottes mit Israel» erbaut: «Die Kirche griindet in Israel als dem erwihl-
ten Gottesvolke, aber Israel miindet auch in die Kirche. Die Kirche ist
jetzt das Gottesvolk, das “Israel Gottes”.» Aus dieser Feststellung des
Zusammenhanges zwischen Israel und der Kirche zog Althaus aber den
fatalen Beerbungsschluss: «Israel als das geschichtliche Volk ist seit Chri-
stus, in dem sein heilsgeschichtlicher Beruf sich erfiillt hat, keine theologi-
sche, “heilsgeschichtliche” Grosse mehr. Israel hat in der Kirche und fiir
die Kirche keine Sonderstellung und keinen besonderen “Heilsberuf”
mehr.»!

Wenn demnach mit der Erfiillung aller wahren Verheissungen Israels
in Christus auch das Ende der heilsgeschichtlichen Verheissungen Israels
gekommen ist, versteht es sich leicht, dass dieser heilsgeschichtliche
Triumphalismus des Christentums auch elementare Konsequenzen zeiti-
gen konnte fiir die Konturierung des spezifisch christlichen Gottesgedan-
kens im  Unterschied zum  Gottesbild Israels, etwa in

Dr. Kurt Koch ist Lehrbeauftragter fiir Dogmatik am Katechetischen Institut der
Theologischen Fakultit Luzern. Wichtigste Veroffentlichung: Der Gott der Geschichte:
Theologie der Geschichte bei Wolfhart Pannenberg als Paradigma einer philosophi-
schen Theologie in 6kumenischer Perspektive (Tiibinger theologische Studien, Bd. 32),
Mainz: Griinewald 1988. Adresse: St.-Leodegar-Strasse 4, 6006 Luzern.

95



dem Sinne, dass die im Alten Testament notwendigerweise noch dunklen
Seiten im Gottesbild durch das glanzende Licht des Christusereignisses
aufgehellt worden sind, so dass das Neue Testament nur noch die lichten
Seiten des Gottesbildes prasentiert. Wenn trotzdem nach dunklen Facet-
ten im Gottesbild des Christentums gefragt werden soll, legt es sich des-
halb zunichst nahe, das fundamentale Problem von Neuheit des Gottes-
bildes Jesu und/oder Kontinuitit mit dem Gottesglauben Israels zu the-
matisieren.

1. Neuheit oder Kontinuitit des Gottesbildes?

Auch und gerade dieses Problem ist bis in die jungere Theologiege-
schichte ganz unterschiedlich behandelt und «gelost» worden, wie ein
Blick auf die profiliertesten Exponenten von zwei scharf unterschiedenen
Positionen zu zeigen vermag: Auf der einen Seite erblickte der Kirchenhi-
storiker Karl Holl im Jahre 1924 in Jesus den Verkinder eines vollig
neuen Gottesbegriffes und deshalb den Stifter einer neuen Religion. Aus-
gehend von der Frage, warum das Christentum iiber die anderen, damals
vom Osten in den Westen vordringenden Religionen historisch gesiegt
hat, findet er die entscheidende Erkldarung fiir diesen historischen Sach-
verhalt darin, dass das Christentum nur gesiegt haben kann aufgrund von
etwas, das es fundamental von allen anderen Religionen unterschied.
Eben dieses absolut Unterscheidende des Christentums machte Holl im
Gottesbegriff Jesu fest: «Jesus verkiindigt einen Gott, der mit dem siindi-
gen Menschen etwas zu tun haben will.» Ferner: «Es liegt ihm am Men-
schen, selbst noch am letzten. Deshalb sucht er ihn, und das Mittel, durch
das er ihn ergreift, ist seine verzeihende Giite.» Nach Holl gilt es, dieses
unerhort Neue im Gottesgedanken Jesu auch gegeniiber dem Judentum in
Anschlag zu bringen, weshalb er emphatisch betonen konnte: «Ich habe
nie verstanden, wie man bezweifeln konnte, ob Jesus gegeniiber dem A.T.
einen neuen Gottesgedanken gebracht habe.»?

Im Jahre 1932 setzte sich Rudolf Bultmann mit dieser Grundthese
Holls auseinander und bestritt sie heftig. Denn das Eigentiimliche der
Predigt Jesu liegt gemiss seiner Uberzeugung nicht in der Verkiindigung
eines neuen Gottesbegriffs — «Jesu Religion war Judentum; Jesu Glaube
judischer Glaube» —, sondern in seinem eschatologischen Anspruch, dass
sein Kommen die letzte Stunde flir die Welt bedeutet und dass deshalb in
der Entscheidung ihm gegeniiber zugleich die Entscheidung tiber Heil
oder Gericht fillt. Dementsprechend ist im Glauben Jesu, der im Kern
jidischer Glaube war, nicht der Gottesbegriff neu, sondern die propheti-
sche Verkindigung des Nahegekommenseins der Gottesherrschaft, so
dass die neue christliche Religion allererst in der oOsterlichen Gemeinde

96



begonnen hat. Wihrend es also den christlichen Glauben im strikten Sinn
erst seit Ostern gegeben hat, wodurch der Glaube an Gott zugleich
Glaube an Jesus Christus geworden ist, ist der Gottesglaube Jesu selber
ganz im Rahmen des Alten Testamentes und des Judentums verblieben?.

Die Frage, ob Rudolf Bultmann die Verschrinkung zwischen dem
Gottesbild Jesu und seinem eschatologischen Anspruch nicht doch massiv
unterschitzt hat, muss an dieser Stelle ebenso unentschieden bleiben wie
die andere Frage, ob Karl Holl nicht doch das Gottesbild des Alten
Testamentes gewaltig untergewichtet hat. Es gentigt hier vielmehr festzu-
halten, dass die neuere theologische Diskussion das eindeutige Ergebnis
zu Tage gebracht hat, dass das Besondere des Christentums jedenfalls nur
in bleibender Kontinuitdt mit dem jiidischen Glauben addquat bestimmt
werden kann. In diesem Sinne kann sich die christliche Kirche nicht nur
nicht als das «neue Israel» verstehen, so als ob das alte Gottesvolk nun
nicht mehr Gottes erwihltes Volk wire; sie muss sich vielmehr begreifen
in bleibender Kontinuitdt mit Israel im Sinne der Ausdehnung der Erwih-
lung Israels auf alle Vélker. Sondern das Christentum tiberhaupt darf sich
auch nicht im Verhéltnis zum Judentum als eine neue Religion verstehen,
deren Anfinge bloss historisch und damit rein zuféllig im jidischen Volk
lagen. Vielmehr ging es, wie der evangelische Theologe Wolfhart Pannen-
berg sensibel hervorhebt, «in der Verkiindigung Jesu um nichts anderes,
als um den wahren Sinn des jlidischen Gottesglaubens selbst, und das
Christentum bleibt an diesen Ausgangspunkt gebunden»*.

Wenn es sich aber so verhilt, dann ist von vorneherein zu vermuten,
dass auch der christliche Glaube in seinem Gottesbild jene dunklen
Aspekte enthilt, die schon im alttestamentlichen Gottesverstidndnis aus-
findig gemacht werden konnen. Man wird sogar erwarten miussen, dass
sie im Neuen Testament noch deutlicher zu Tage treten, da die dunklen
Seiten 1m Gottesbild allererst im Lichtkegel der Selbstoffenbarung Gottes
in Jesus Christus vollends als dunkle Seiten deutlich werden. Allererst der
cantus firmus der Offenbarung der hellen Seiten Gottes in der Verkiindi-
gung und Praxis Jesu ldsst auch den Kontrapunkt der dunklen Aspekte
vernehmbar werden.

2. Spannungen im neutestamentlichen Gottesbild

Diese doppelte Vermutung wird erhértet durch einen auch nur kur-
zen und summarischen Blick ins Neue Testament, dessen Gottesbild eine
ungeheure Spannweite aufweist, die vor allem in zwei elementaren Span-
nungsfeldern zum Ausdruck kommt:

9



a) Richtender und sich erbarmender Gott

Im belebenden Zentrum der ganzen Verkiindigung Jesu steht die
befreiende Ansage des Nahekommens der Gottesherrschaft, deren Eigen-
art an denjenigen Zeichen abgelesen werden kann, die Jesus wirkt. In
diesen Zeichen aber erscheint und offenbart sich Gott als Trostender und
Helfender, als sich Erbarmender und Heilender, als Gebender und Ver-
Gebender, der gerade den Menschen Zukunft schenkt, die, von der Welt
her gesehen, keine Zukunft mehr haben, der neue Mdglichkeiten erdffnet,
wo Menschen am Ende aller Moglichkeiten angelangt zu sein scheinen,
der die Stinder annimmt, noch bevor diese umgekehrt sind, und der die
Stinder sogar unabhangig von ihrer Umkehr sucht: «Kehrt um! Denn das
Himmelreich ist nahe» (Mt 4,17b). Gerade der von Jesus zur Geltung
gebrachte Vorrang des soteriologischen Indikativs vor dem ethisch-paréi-
netischen Imperativ, der die Umkehr des Stinders nicht zur Heilsbedin-
gung, sondern zur Heilskonsequenz erklart, bringt zum Ausdruck, dass
der von Jesus verkiindete Gott keineswegs in den menschlichen und allzu
menschlichen Kategorien von Recht und Gerechtigkeit denkt und dass es
ithm nicht um Wiedergutmachung und Strafe geht. Was 1hn leitet und sein
Handeln pragt, ist vielmehr seine bis in die Tiefe seines Herzens reichende
Ergriffenheit und seine alles vergessende und verzeihende Liebe.

Den zweifellos schonsten Ausdruck findet dieser Grundzug des von
Jesus verkindeten Gottes im Gleichnis vom barmherzigen Vater, das
filschlicherweise als Gleichnis vom verlorenen Sohn bekannt ist (Lk 15,
11-32) und deshalb das fatale Missverstindnis heraufbeschwort, als erbar-
me sich Gott zwar durchaus der Gescheiterten und Verlorenen, doch nur
dann, wenn diese zuvor ihre Schuld bekennen und umkehren, als folge
also die Annahme des Siinders durch Gott erst auf dessen Umkehr. Be-
denkt man aber, dass die zentrale Figur in diesem Gleichnis nicht der
verlorene Sohn ist, sondern der Vater, und dass sich dieser Vater, worauf
Joachim Jeremias mit Recht aufmerksam gemacht hat®, fiir orientalische
Begriffe wiirdelos benimmt, wenn er seinen Sohn bereits von weitem
kommen sieht, ihm entgegenlduft und sich dabei beinahe selber vergissst,
dann wird von selber deutlich, dass das Schuldbekenntnis und die Um-
kehr des verlorenen Sohnes keineswegs der Beweggrund und schon gar
nicht die Vorbedingung fir das alle menschliche Erwartung tibersteigende
souverane Verhalten des Vaters sind. Der entscheidende Grund fiir das
Verhalten des Vaters liegt vielmehr in seinem Erbarmen und in seiner
Liebe zum Sohn, die bedingungslos und unableitbar ist.

Wie aber lasst sich diese bedingungslos souveridne Liebenswiirdigkeit
des Vaters, den Jesus mit dem Gott der Viter identifiziert, in Einklang
bringen mit dem unerbittlich fordernden Gott, den Jesus anderseits in
seinen Gerichtsreden in drangender Weise proklamiert? Dass namlich in

98



der Verkiindigung Jesu Gott nicht nur als Gott tUberfliessenden Erbar-
mens, sondern auch als Gott des andringenden Gerichts erscheint, dies
lasst sich iiberdeutlich ablesen im Verhiltnis des historischen Jesus zu
Johannes dem Taufer: in Ankniipfung und Unterscheidung. Es gehort auf
der einen Seite zu den in historischer Sicht abgesichertsten Fakten im
Leben Jesu, dass er sich im Jordan von Johannes hat taufen lassen. Dieses
Faktum kann man addquat nur dahingehend erkliren, dass Jesus von der
eschatologischen Dringlichkeit der Gerichtspredigt des Taufers, der die
«Taufe der Umkehr zur Vergebung der Siinden» (Mk 1,4) verkiindete, tief
beeindruckt und religiés bewegt gewesen sein muss. Anders ldsst sich die
Tatsache, dass Jesus sich von Johannes taufen liess, nicht verstehen. Da
aber die Taufe fiir Johannes das entscheidende Zeichen der Umkehr im
Blick auf das nahe bevorstehende Endgericht war, zumal die Zeit knapp
bemessen und die Axt schon an die Wurzel der Biume gelegt ist (Mt
3,14), ist Jesus in der Predigt des Tdufers auch mit dessen Gottesverkiindi-
gung konfrontiert gewesen, in der das Thema des unmittelbar bevorste-
henden Gerichts im dominierenden Mittelpunkt stand.

Diese Gerichtspredigt des Taufers hat Jesus radikal ernstgenommen
und sie auch fortgesetzt, auch wenn auf der anderen Seite die Ansage des
Gerichts bei Jesus sich von der Gerichtspredigt des Johannes darin unter-
scheidet, dass die Umkehrforderung einen neuen Akzent erhalten hat,
indem sie mit der Freudenbotschaft vom Nahekommen der Gottesherr-
schaft verbunden ist. Dort, wo der Tédufer vom Zorngericht Gottes
spricht, redet Jesus vom Heil und vom Erbarmen Gottes. Diese Akzent-
verschiebung kann aber nicht dariiber hinwegtduschen, dass auch Jesus
vom drohenden Gericht und von der schrecklichen Moglichkeit einer
endglltigen Verwerfung des Menschen durch Gott redet. In allzu vielen
Gleichnissen, prophetischen Drohworten und weisheitlichen Mahnworten
kiindet Jesus vom radikalen Ernst des Gerichts und von der furchtbaren
Moglichkeit, das Reich Gottes und damit das Leben zu verfehlen.

Setzt man sich dieser Spannung im Gottesbild Jesu zwischen dem
Gott des Gerichts und dem Gott des Erbarmens aus, stellt sich die Frage
noch radikaler, wie sich diese beiden Seiten zusammenbringen lassen. Als
vollig verfehlt ist der Versuch und die Versuchung zu betrachten, das
Thema des Gerichts aus der Gottesverkiindigung Jesu zu eliminieren,
indem man dieses Thema Jesus rundweg und in einem dogmatischen Vor-
Urteil abspricht. Damit wird die Spannung ndmlich aufgelost und die
Gottesverkiindigung Jesu um ihren andriangenden Ernst gebracht. Und
indem man in typisch spiessbiirgerlicher Manier Gott die furchtbare Mog-
lichkeit der Verwerfung prinzipiell nicht zutraut, lauert um die Ecke die
Gefahr, den Gott Jesu mit einem gleichsam «pflegeleichten» Gott zu
verwechseln und zu vertauschen.

99



Dem biblischen Befund wird aber auch nicht Rechnung getragen,
wenn das Spannungsfeld zwischen dem Gott des Gerichts und dem Gott
des Erbarmens in einer heilsgeschichtlichen Phasenteilung aufgel6st wird,
indem das dunkle Gesicht Gottes — sein Gericht — im Alten Testament
domestiziert und zugleich behauptet wird, dieses dunkle Gesicht Gottes
sei durch Jesus mit seiner Verklindigung des sich erbarmenden Gottes
iiberwunden worden. Obwohl ein solcher erzgnostischer heilsgeschichtli-
cher Dualismus, der zwischen dem dunklen, wenn nicht sogar bosen Gott
des Alten Testamentes und dem hellen, guten und barmherzigen Gott des
Neuen Testamentes (unter-)scheidet, seit Markion in der christlichen Tra-
dition immer wieder zumindest latent vorhanden war, so ist er doch von
der Kirche mit Recht als Héaresie verurteilt worden, da zur Gotteserfah-
rung Jesu unaufgebbar der richtende und der sich erbarmende Gott ge-
hort.

Es hilft aber auch nicht weiter, die Spannung zwischen dem sich
erbarmenden und dem richtenden Gott innerhalb des Neuen Testamentes
selber in ein gleichsam temporales oder kairologisches Schema aufzulo-
sen. In dieser Richtung hat vor allem Jiirgen Becker das Problem zu 16sen
versucht, dass sich Gott in der Stunde des Auftretens Jesu als Gott der
Liebe und des Erbarmens erweist, dass er aber, wird diese Stunde verfehlt
und ungenutzt gelassen, zum unerbittlichen Richter wird®. An diesen
Losungsvorschlag hat Gerhard Lohfink mit Recht die Frage gerichtet, ob
denn «das, was im Gleichnis vom verlorenen Sohn von Gott aufleuchtet,
je wieder zuriickgenommen werden» konne: «Kann es wieder umschlagen,
ist es nur situativ, ist es nur auf Zeit gesagt?» Und ebenso mit Recht hat
Lohfink betont, man konne eigentlich nur von ferne ahnen, «dass die
unbegreiflichen Gerichte Gottes Gerichte des Erbarmens sind und dass
uns gerade das grenzenlose Erbarmen Gottes zum Gericht wird — zu
einem Gericht freilich, das uns nicht verdammt, sondern aufrichtet und
verwandelt»”.

Eigentiimlich fiir die Gottesverkiindigung Jesu ist dabei, dass Jesus
zwischen dem richtenden und dem sich erbarmenden Gott tiberhaupt
keinen harmonisierenden Ausgleich herstellt oder diese beiden Seiten in
ein geschlossenes System bringt, dass er vielmehr das Spannungsfeld wirk-
lich bestehen lidsst. Diese Beobachtung kann fiir christliche Theologie nur
bedeuten, dass auch sie das Gottesbild Jesu nicht in einer schlechten
Weise systematisieren darf, sondern dass sie auch die dunklen Seiten
Gottes stets mitzuberticksichtigen hat.

100



b) Zartlich naher und furchtbar verborgener Gott

Nimmt man dieses Spannungsfeld zwischen dem sich erbarmenden
und richtenden Gott radikal ernst, beginnt man zu verstehen, warum die
Gottesverkiindigung Jesu und vor allem seine eigene Gotteserfahrung
noch von einer viel elementareren Spannung bewegt ist, nimlich von der
fast zum Zerreissen tberdehnten Spannung zwischen dem intimen, ver-
traulichen und zirtlich nahen Gott auf der einen und dem ganz dunklen,
furchtbar verborgenen und sich entziehenden Gott auf der anderen Seite.

Die Unmittelbarkeit, Zutraulichkeit und Unbefangenheit des Gottes-
verhéltnisses Jesu findet ihren schonsten Ausdruck in seiner Gebetsanrede
Gottes als «Abba». Da sich bis heute in der Gebetsliteratur des antiken
Judentums fiir die aramdische Form «abba» kein einziger Beleg finden
lasst, darf man mit Joachim Jeremias zu Recht schliessen, dass diese
Gebetsanrede Gottes bei Jesus am adiquatesten die Besonderheit und
Einzigartigkeit seines Betens wie seiner Gottesbeziehung iiberhaupt aus-
driickt®. Dabei ist die Beobachtung besonders wichtig, dass die araméi-
sche Form «abba» Kindersprache ist und damit einen ausgesprochen
familidren und intimen Klang aufweist. Aus ihr spricht eine fundamentale
Geborgenheit Jesu bei seinem Gott, den er mit «lieber Vater» anredet,
eine Vertraulichkeit mit und ein Zutrauen zu Gott, das man eigentlich nur
als erotische Zirtlichkeit bezeichnen kann.

Trotz oder gerade wegen dieser intim-zirtlichen Gottesbeziehung
Jesu bleibt aber auch fiir ihn Gott der heilige, ganz andere und verborge-
ne Gott. Dabei ist es freilich gar nicht so wichtig, wie Jesus von dieser
Seite Gottes gesprochen hat. Entscheidend ist vielmehr, wie Jesus diese
radikal dunkle Seite Gottes in seinem Leben selber erfahren hat. Die
abgriindige Verborgenheit und furchtbare Entzogenheit Gottes hat Jesus
insbesondere am Ende seines Lebens am Kreuz in einer unerbittlichen
Tiefe erfahren mussen. Nach dem Evangelisten Markus gerét Jesus in die
radikale Dunkelheit der Gottesferne hinein, in der sich ihm Gott entzicht.

Wiederum stellt sich angesichts dieser aussersten Spannung zwischen
dem zirtlich-nahen und dem furchtbar-verborgenen Gott die Frage, wie
sich diese beiden Seiten Gottes zusammenbringen lassen. Dass man sie
nicht heilsgeschichtlich aufteilen kann in dem Sinne, dass Gott im Alten
Testament (noch) verborgen bleibt, dass er sich aber im Neuen Testament
mit seiner unverborgenen Herrlichkeit offenbart, dies belegt die Gotteser-
fahrung Jesu selber in aller Deutlichkeit. Hier ist Gott offenbar gerade als
der abgriindig Verborgene, und er bleibt auch in seiner endgiiltig-giiltigen
Offenbarung in Jesus Christus verborgen. Die neutestamentliche Bot-
schaft zeigt, dass nicht nur allererst die zéirtliche Intimitidt der Abba-An-

101



rede Jesu vor diesem unauslotbaren Geheimnis der Gottferne und der
erschreckenden Verborgenheit Gottes ihre wahre Tiefe und eigentliche
Leuchtkraft gewinnt, sondern dass der Abgrund der Verborgenheit und
Entzogenheit Gottes auch nur von dem Menschen am radikalsten erfah-
ren werden konnte, der ebenso am radikalsten mit thm verbunden war. In
diesem Sinne konnte eigentlich nur Jesus jene schreckliche Wirklichkeit
erfahren, die die theologische Tradition «Holle» nennt. Denn gerade von
dem Gott verlassen zu sein, mit dem man intim eins ist: dies i1st im
buchstiblichen Sinne die Holle.

Doch genau diese Holle hat Jesus erfahren. Deshalb darf christliche
Theologie nie im Sinne eines soteriologischen Triumphalismus diese Hol-
lenerfahrung aus der Gotteserfahrung Jesu wegsystematisieren und die
abgriindig dunklen Seiten aus dem Gottesbild Jesu eliminieren. Diese
zeigen sich vielmehr im Lichtkegel des Gottesgeheimnisses Jesu erst recht.
Es ist genau das Lichtgeheimnis der intimen Nihe Gottes, das das Nacht-
geheimnis der furchtbaren Verborgenheit Gottes erst recht schmerzlich
erfahren lasst — ein Glaubenszusammenhang, der sich auch in der Lebens-
erfahrung zahlloser christlicher Mystiker wiederfinden lésst.

3. Der bleibend dunkle Schatten im christlichen Gottesbild

In der Geschichte des Christentums ist freilich die Erkenntnis dieses
fundamentalen Spannungsfeldes im Gottesbild Jesu immer wieder in den
Hintergrund getreten und hat jener heilsgeschichtlich-soteriologische
Triumphalismus Oberhand gewonnen, den nicht nur gerade die Juden in
besonderer Weise zu spiiren bekommen haben, sondern der auch inner-
halb der christlichen Kirche heftige Gegenreaktionen ausgelost hat. Zu
denken ist dabei vor allem an die gnostisch-esoterische Tradition, wie sie
bereits im «Corpus Hermeticumy» aus dem dritten Jahrhundert greifbar
ist. Dort gilt als eines der Grundprinzipien, dass es alles Seiende nur in
polarer Spannung gibt: «méannlich-weiblich, positiv-negativ, hell-dunkel,
oben-unten, sichtbar-unsichtbar»®. Es ist prizis diese polar-monistische
Alleinheitsschau, die dazu tendiert, auch und gerade das Bose in Gott
selber hineinzuverlegen — bis dahin, dass die traditionelle Figur des Teu-
fels esoterisch als «dunkle Seite Gottes» umgedeutet wird. Nicht zuletzt
im Kontext der heute weltweit im Aufwind begriffenen «New Age»-Bewe-
gung und der forciert vorangetriebenen Revitalisierung der von der offi-
ziellen Kirche verdriangten esoterischen Traditionen iibt diese polar-moni-
stische Alleinheitsschau heute eine grosse Faszinationskraft auf die Men-
schen aus. Diese Tendenzen sind dabei zu verstehen als Abwehrreaktio-

102



nen gegen die kirchlichen Bestrebungen der Elimination der dunklen
Aspekte im Gottesbild und stellen insofern fiir die christliche Theologie
eine grosse Herausforderung dar.

In der jiingeren Vergangenheit hat in diese Richtung vor allem Car/
Gustav Jung am konsequentesten vorgedacht. In seinen autobiographi-
schen «spiten Gedanken» hat er die christliche Theologie wegen ihrer
Benennung Gottes als des hochsten Guten (= «summum bonumy») ange-
klagt, sie habe Gott um seinen Schatten gebracht: Dieser christliche Gott
«streifte seine dunklen Eigenschaften ab und wurde zum Summum bo-
numy». Nach Jung aber muss der «christliche Mythus» weitergebildet und
korrigiert werden, und zwar in der Richtung der altkirchlichen Gnosis:
«Die einst von den Gnostikern aufgeworfene Frage: “Woher kommt das
Bose?” hat in der christlichen Welt keine Antwort gefunden, und des
Origenes leiser Gedanke von einer moglichen Erlésung des Teufels galt als
Ketzerei.» Eine Antwort auf die Frage nach dem «Warum» und «Woher»
des Negativen und Bdsen ist demgegeniiber fiir Jung nur moglich, wenn
der «christliche Mythus endlich mit dem Monotheismus ernst» macht und
«seinen (offiziell verleugneten) Dualismus» aufgibt, «welcher bis anhin
neben dem allméichtigen Gott einen ewigen dunklen Widersacher bestehen
liess»!'?. In letzter Konsequenz impliziert diese Konversion zum «Mono-
theismus», dass das Bose wieder erfasst werden muss als gerade im Gottli-
chen oder in Gott inhirierend, genauerhin als «Schatten Gottes». Denn
nach Jung hat auch Gott seinen Schatten, und das Negative ist sogar in
erster Linie in ihm enthalten. Obwohl das Bose das Negative, das Schmut-
zige und Unansehnliche ist, so hat es dennoch seinen Ursprung in und bei
Gott.

Der entscheidende Grund fiir diese «Heimholung» des Bosen in Gott
selber hinein liegt bei Jung in seiner konsequent monistisch-polaren Be-
trachtung der Gottheit als iibergreifender Einheit, der gemadss es in Gott
die Komplementaritit nicht nur von Weiblichem und Maénnlichem, von
Anima und Animus, sondern eben auch von Bose und Gut geben muss.
Obwohl es tieferem Zusehen nicht zweifelhaft sein kann, dass dieser moni-
stisch-polare Erklarungsversuch des Bosen in einem unvereinbaren
Widerspruch zum christlichen Gottes- und Schépfungsglauben steht, und
dass insbesondere die mit dieser Sicht notwendigerweise verbundene Da-
monisierung oder gar Diabolisicrung Gottes in eklatanter Weise der bi-
blisch verbiirgten Heiligkeit Gottes widerspricht, tibt diese Schau Gottes
und der Welt heute auf die Menschen eine ungeheure Faszinationskraft
aus. Sie muss deshalb christliche Theologie dazu veranlassen, sich in
unvoreingenommener Weise mit den «dunklen Seiten» Gottes auseinan-
derzusetzen, ohne freilich einer monistischen «Verséhnung» Gottes mit
dem Bdsen zu verfallen, aber auch ohne den Ausweg zu suchen in der

103



umgekehrten — dualistischen — Losung des Problems der Wirklichkeit des
Bosen.

- Diese in der christlichen Tradition immer wieder zumindest latent
vorhandene dualistische Losung versuchte das Bose dadurch zu erklaren,
dass sic neben Gott, den sie von allem Bdsen und Negativen separieren
wollte und deshalb zum Ursprung und Prinzip alles Guten erklarte, noch
ein anderes, von Gott unabhangiges boses Prinzip annahm, das als Ur-
sprung alles Bosen und Negativen in der Welt betrachtet wurde. Nicht
selten wurde dabei im Teufel dieses Gott entgegengesetzte Prinzip des
Bosen gesehen und dieser in gewissen Auspragungen der Volksfrommig-
keit teilweise sogar zum eigenstindigen Konkurrenten Gottes hochge-
spielt. Tieferem Zusehen diirfte aber sofort einleuchten, dass diese duali-
stische Betrachtung keinen gangbaren Weg darstellt, mit den dunklen
Seiten im Gottesbild zu Rande zu kommen. Denn sie i1st mit der christli-
chen Heilsbotschaft schlechterdings unvertriglich, worauf der katholische
Systematiker Walter Kasper mit Recht hinweist: «Das christliche “Gott
alles in allem” lasst in keiner Weise eine von Gott unabhidngige oder ihm
entgegengesetzte Macht zu. Alles, was nicht Gott selbst ist, kann nur
radikal von ihm her und auf ihn hin sein und muss deshalb als Gottes
Schopfung begriffen werden, die von Gott nur gut geschaffen sein
kann.»!!

Von daher wird deutlich, dass der dualistische und der monistische
Bewiltigungsversuch des Problems der «dunklen Aspekte» im Gottesbild
extreme Gegenpositionen darstellen, die sich aber — wie stets — dusserst
nahe kommen. Da beide im christlichen Glaubensverstindnis ausge-
schlossen werden miissen, bleibt nur noch eine dritte, heilsgeschichtliche
Schau, die aber in der Optik christlicher Theologie nur eine trinitdts-theo-
logische sein kann, und zwar elementar deshalb, weil es sich auf der Basis
eines undifferenzierten Monotheismus als unmoglich erweist darzutun,
dass der Versohner und Erloser der Welt kein anderer Gott ist als bereits
der Schopfer der Welt. Dabei ist es fiir eine weiterfithrende Verstindigung
zwischen Juden und Christen unabdingbar zu zeigen, dass die christliche
Trinitatslehre gerade nicht als Ergdnzung zum Gedanken des einen Got-
tes aufgefasst werden darf, dass sie vielmehr selber als konsequente Ge-
stalt des Gedankens der Einheit Gottes gedacht werden muss. Denn die
Einheit Gottes ist so lange noch nicht angemessen erfasst, als der eine
Gott nur als transzendent und damit notwendigerweise im Gegensatz zur
immanenten Welt gedacht wird. Nachdem Gott eine Welt geschaffen hat,
gehort es vielmehr unabdingbar zum Gottsein Gottes selber, dass diese
Welt die Wirklichkeit seines Reiches ist. Die vollendete Gestalt der Ein-
heit Gottes schliesst deshalb seine Gegenwart in der Welt zusammen mit
seiner transzendenten ewigen Gottheit, worauf der evangelische Theologe

104



Wolfhart Pannenberg mit Recht insistiert: «Gott ist nicht mehr nur das
transzendente Korrelat der Welt, sondern auch in der Welt gegenwirtig
und schliesslich auch Einheit dieser seiner Offenbarungsgestalt und seines
jenseitigen Wesens. Insofern diese Motive der Einheit von Transzendenz
und Immanenz Gottes im trinitarischen Gottesgedanken zum Ausdruck
kommen, lasst sich mit guten Griinden behaupten, dass erst ein solches
Gottesverstindnis im vollen Sinne des Wortes monotheistisch ist.»!2

Eine solche trinitarisch gefasste Konzeption der Einheit Gottes ver-
mag auch neues Licht zu werfen auf die Frage nach den dunklen Seiten
im Gottesbild. Withrend nimlich ein undifferenzierter Monotheismus bei
der aporetischen Frage hiingenbleiben muss, wie denn der gute Gott als
Schopfer der Welt die Entstehung der Siinde und damit das Bose zulassen
konnte, und auf diesem Weg sehr schnell in die Gefahr gerit, entweder
das Bose — dualistisch — von Gott tberhaupt zu entfernen oder es —
monistisch — in Gott aufzuheben, kann die Spannung zwischen dem
Schopfer und dem Erloser, die aufgrund der Gegenwart des Bosen in der
Welt die Einheit des Gottesgedankens zu zerreissen droht, nur trinitats-
theologisch zusammengehalten werden. Wenn Gott ndmlich in seinem
trinitarischen Leben gedacht wird und zudem in seiner Verschrinkung
mit der Heilsgeschichte in dem Sinn, dass das Gottsein Gottes hinsichtlich
seines Verhiltnisses zur Welt als Geschichte erst durch die eschatologische
Offenbarung des Geistes mit dem Kommen seines Reiches vollendet sein
wird, dann gibt der trinitarische Gott nicht nur dadurch, dass jede der
trinitarischen Personen sich von dem einen Gott unterscheidet, zugleich
der Existenz einer von Gott unterschiedenen Wirklichkeit Raum, sondern
dann steht in dieser trinitarisch vermittelten Geschichte Gottes mit seiner
Welt das Gottsein Gottes selber genau so lange auf dem Spiel, bis mit der
Vollendung seines Reiches auch sein Gottsein erwiesen sein wird — eine
radikale Konsequenz, die wiederum Wolfhart Pannenberg in aller Deut-
lichkeit zieht: «Das Ineinander von Einheit und Verschiedenheit in den
trinitarischen Beziehungen der gottlichen Personen, wie es in der Ge-
schichte Jesu Christi offenbar ist, umgreift das Ineinander von Abwesen-
heit und Anwesenheit Gottes, Zukunft und Gegenwart seines Reiches in
den Geschopfen. Dadurch ist das Dasein ebenso wie die Geschichte der
Geschopfe als Weg zu ihrer vollen Gemeinschaft mit Gott erst ermoglicht.
Aber im Ineinander von Anwesenheit und Abwesenheit Gottes in der
Welt griindet auch das Leiden seiner Geschopfe auf dem Weg ihrer Ge-
schichte »!?

Dadurch, dass in dieser trinitdtstheologisch gedffneten und offen
gehaltenen Spannung zwischen Ohnmacht und Allmacht des Schopfers
der trinitarische Gott auch das Leiden seiner Schopfung auf sich nimmt,

105



gibt er in sich selber Raum fir die dunklen Seiten des geschopflichen
Lebens, ldsst er sich selber affizieren von den Leiden und Leidenschaften
der Schopfung und offenbart er sein eigenes Leiden und seine eigenen
Leidenschaften, deren elementarste der japanische Theologe Kazoh Kita-
mori den «Schmerz Gottes» genannt hat!4. Es ist genau die christliche
Trinitdtslehre, die denn auch die beste Gegenwehr gegen den heilsge-
schichtlichen Triumphalismus abgibt, der sich in der Geschichte des Chri-
stentums immer wieder gemeldet hat und als dessen Kern Johann Baptist
Metz die «messianische Schwiche» des Christentums treffsicher diagnosti-
ziert hat. Diese besteht darin, «dass sie die in Christus begriindete Versoh-
nung zu sehr in unsere Gegenwart einschliesst» und das messianische
Vertrauen allzu schnell «mit der unter Christen haufig herrschenden Sinn-
euphorie» 1dentifiziert, «die sie so unempfanglich macht gegentiber apo-
kalyptischen Bedrohungen und Gefihrdungen inmitten unserer Geschich-
te und die sie mit der Apathie der Sieger auf fremdes Leid reagieren
lasst.»t®

4. Abwesenheit und Hilflosigkeit Gottes

Damit ist die zweite elementare Herausforderung beim Namen ge-
nannt, vor der christliche Theologie heute steht und die dazu provoziert,
die dunklen Aspekte im christlichen Gottesbild in neuer Weise zu beden-
ken. Diese Herausforderung ist bleibend mit dem Stech-Wort «Ausch-
witz» verbunden. Dieses hat man nur dann erstgenommen, wenn man das
berithmt gewordene Diktum Adornos, dass es nach Auschwitz keine Ge-
dichte mehr gibt, an den christlichen Glauben adressiert und in die Frage
umformuliert, ob es fir Christen nach Auschwitz noch Gebete geben
konne oder ob nicht angesichts der geschichtlichen Erfahrung einer radi-
kalen Abwesenheit und Hilflosigkeit Gottes jede Gebetssprache verstum-
men musse.

Am weitesten vorangetrieben hat diese Frage dabei ein Jude selber,
namlich der amerikanische Theologe Richard L. Rubenstein. Im Gefolge
des von Mordechai Kaplan begriindeten naturalistischen Rekonstruktio-
nismus, dessen Hauptkennzeichen in der Zuriickweisung der Theologie
des Bundes liegt, will Rubenstein «Auschwitz» dadurch entsprechen, dass
er den judischen Erwahlungsglauben mit Vehemenz verabschiedet, und
zwar aus dem vornehmlichen Grund, weil gerade dieses Theologumenon
sich als die eigentliche Quelle fir das Ungliick der Juden in der neueren
Zeit erwiesen habe, insofern gerade der nationalsozialistische Judenhass
letztlich auf der jiidisch-christlichen Erwahlungsrivalitit beruht habe.
Heute musse deshalb das juidische Volk seinen Erwihlungsglauben end-

106



gliltig hinter sich lassen, und es diirfe nichts anderes mehr sein wollen als
ein Volk wie alle anderen Volker auch. Denn nicht eine «besondere Bezie-
hung zu Gott» rechtfertige die jiidische Existenz, sondern allein «Israels
natiirliche historische Existenz als Volk»'¢. Folgerichtig erblickt Ruben-
stein denn auch die historische Ratifikation der definitiven Verabschie-
dung des jiidischen Erwihlungsglaubens in der Griindung des Staates
Israel, insofern damit zum Ausdruck komme, dass einerseits mit dem
zionistischen Programm das jiidische Volk aufgehort habe, ein erwahltes
Volk zu sein, und dass anderseits Gott nicht mehr als der eigentliche
Akteur in der jidischen Geschichte gelten kénne, vielmehr nun auch der
Jude das Bewusstsein erlangt habe, allein Subjekt seiner Geschichte zu
sein.

Gewiss handelt es sich bei dieser Verabschiedung des jlidischen Er-
wihlungsglaubens um ein besonders radikales Unterfangen, das fiir die
judische Identitit wie ein Schock wirken muss. Tiefer gesehen présentiert
sie sich aber als jiidische Variante der sogenannten «Death-of-God-Theo-
logy», jener theologischen Stromung, die den «Tod Gottes» proklamiert,
um der Erfahrung der Abwesenheit Gottes in der modernen Kulturwelt,
die insbesondere von den Dichtern sensibel wahrgenommen wird!”, Aus-
druck zu verschaffen und sie als theologisch giiltig zu legitimieren. In
diesem Sinne haben insbesondere William Hamilton und Thomas Altizer
die waghalsige Forderung erhoben, christliche Theologie miisse die Inkar-
nation selber als Gottes Tod verstehen. Denn das Befreiende dieser Bot-
schaft liege darin, dass der Schopfergott und der Satan identisch seien,
freilich nicht im Sinne der antiken Gnosis, dass dem bdsen Schopfergott
der Erlosergott gegeniibergestellt wird, sondern viel radikaler in dem
Sinne, dass der Gedanke des Todes Gottes es erlaube, am Monotheismus
festzuhalten, da der allmichtige Gott durch die Inkarnation sich selber
vernichtet und gerade dadurch die Befreiung des Menschen bewirkt!®.

Mit dieser Aufhebung der Transzendenz Gottes durch die kenotische
(sich entidussernde) Selbstvernichtung Gottes, bei der die Endgiiltigkeit
des Todes des transzendenten Gottes das den Menschen zu sich selbst
befreiende Ereignis darstellt, ist die abgriindigste Dunkelheit Gottes, die
sich iiberhaupt denken lisst, erreicht; sie wird aber bei den «Gott-ist-tot»-
Theologen zugleich theologisch wegdisputiert, da mit der Selbstvernich-
tung Gottes zugleich auch dessen abgriindige Dunkelheit mit-vernichtet
ist. Tiefer gesehen, erweist sich deshalb diese Deutung der Geschichte Jesu
Christi als Tod Gottes als auf den Kopf gestellter Monophysitismus.
Indem aber die kirchliche Lehre stets daran festgehalten hat, dass in
Christus am Kreuz nicht der géttliche Logos und schon gar nicht der
Vater gestorben ist, sondern der Mensch Jesus — allerdings der mit dem
Logos verbundene, aber eben doch der Mensch —, kann die Inkarnation

107



Gottes weder die Absorption des Menschlichen in das gottliche Licht
hinein bedeuten noch die Selbstvernichtung Gottes im Sinne seines Todes.
Deshalb aber ldsst sich die Erfahrung der Abwesenheit Gottes in der
modernen Kulturwelt gerade nicht verstehen als Verwirklichung einer im
christlichen Glauben selber angelegten Tendenz und schon gar nicht als
Offenbarung der dunklen Seite Gottes. Vielmehr wird man mit Wolfhart
Pannenberg in der Theologie des Todes Gottes eine «exzessive Anpassung
an den Geist des Zeitalters als eine Welt ohne Gott» diagnostizieren
mussen und dafir sensibel werden, dass in der biblischen Botschaft die
Abwesenheit Gottes die Nahe seines Gerichtes ankiindet und dass deshalb
die Abwesenheit Gottes als «Gerichtsfolge der Abwendung der Menschen
von Gott» zu beurteilen ist. Pannenberg hat aber auch darauf hingewie-
sen, dass dort, «wo Menschen die Abwesenheit Gottes als den Grund
ithrer Leiden und zugleich ... als den Ausdruck des gottlichen Gerichts und
also als ihre eigene Schuld zu erfahren beginnen», Gott nicht mehr ganz
abwesend ist: «Da wird seine Nahe wieder spiirbar.»!?

Gottes Nidhe zu erfahren im Modus seiner Abwesenheit als Ausdruck
seines Gerichts — genau dafiir aber steht in der christlichen Theologie das
Kreuz Jesu Christi. Eberhard Jiingel hat mit Recht darauf hingewiesen,
dass die theologische Rede vom Tode Gottes einen elementar «christolo-
gischen Ursprung» hat?°. Es ist deshalb kein Zufall, dass es im Laufe der
Geschichte immer wieder die «theologia crucis» gewesen ist, die die dunk-
len Aspekte im Gottesbild des Christentums am hartndckigsten aufbe-
wahrt hat. Uberall dort hingegen, wo die «theologia crucis» vorschnell
uberfithrt wurde in eine «theologia gloriae», kam sie stets in die Gefahr,
nicht nur die dunklen Aspekte aus dem Gottesbild zu eliminieren und
zugleich die Leidensgeschichten der Menschen glorios zu tiberfliegen, son-
dern auch das Verhaltnis des Christentums zum Judentum in der Gestalt
der heilsgeschichtlichen Substitution zu betrachten und zu praktizieren.
Umgekehrt aber zeigt sich, dass ein gesundes Verhaltnis zwischen Chri-
sten und Juden dann am besten garantiert ist, wenn das Christentum
gleichsam «bei seiner Sache» bleibt. Jedenfalls braucht das Thema der
dunklen Aspekte im Gottesbild fiir die jiidisch-christliche Okumene kein
kontroverses Problem zu sein. Kontrovers mag hochstens der Anspruch
des christlichen Glaubens sein und bleiben, dass mit der endgtiltig-giilti-
gen Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus die dunklen Seiten Gottes
noch radikaler offenbar geworden sind.

108



ANMERKUNGEN

. P. Althaus, Die letzten Dinge, Giitersloh 71957, S. 313.

. K. Holl, Urchristentum und Religionsgeschichte, in: ders., Gesammelte Aufsatze zur
Kirchengeschichte, Bd. II: Der Osten, Tiibingen 1928, S. 1-32.

. R. Bultmann, Urchristentum und Religionsgeschichte, in: Theologische Rundschau 4
(1932), S. 1-21.

. P. Lapide / W. Pannenberg, Judentum und Christentum. Einheit und Unterschied.
Ein Gesprach, Miinchen 1981, S. 19.

5. J. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, Gottingen #1970, S. 130.

10.

1.

12.

13.

14.

13

16.

17

18.

19,

20.

. J. Becker, Johannes der Tdufer und Jesus von Nazareth, Neukirchen 1972, S. 97.

. G. Lohfink, Gott in der Verkiindigung Jesu, in: M. Hengel / R. Reinhardt (Hrsg.),
Heute von Gott reden, Miinchen — Mainz 1977, S. 50-65, zit. S. 54f.

. J. Jeremias, Abba. Studien zur neutestamentlichen Theologie und Zeitgeschichte,
Gottingen 1966.

. Zit. bei J. Sudbrack, Neue Religiositit - Herausforderung fiir die Christen, Mainz
1987, S. 110.

Erinnerungen, Traume, Gedanken von C.G. Jung, aufgezeichnet und herausgege-
ben von Aniela Jaffé, Olten 1971, S. 330-356, zit. S. 331, 335, 340.

W. Kasper, Das theologische Problem des Bésen, in: W. Kasper / K. Lehmann
(Hrsg.), Teufel - Ddmonen - Besessenheit. Zur Wirklichkeit des Bésen, Mainz 1978,
S. 41-69, zit. S. 52.

W. Pannenberg, Das christliche Gottesverstdandnis im Spannungsfeld seiner jiidi.gchen
und griechischen Wurzeln, in: Der christliche Glaube und seine jiidisch-griechische
Herkunft (EKD-Texte 15), Hannover 1986, S. 13-22, zit. S. 21.

W. Pannenberg, Der Gott der Geschichte, in: ders., Grundfragen systematischer
Theologie I, Gottingen 1980, S. 112-128, zit. S. 127.

K. Kitamori, Theologie des Schmerzes Gottes, Gottingen 1972.

J.B. Metz, Christen und Juden nach Auschwitz, in: ders., Jenseits biirgerlicher Reli-
gion. Reden iiber die Zukunft des Christentums, Miinchen - Mainz 1980, S. 29-50,
zit. S. 37f.

R.L. Rubenstein, After Auschwitz. Radical Theology and Contemporary Judaism,
Indianapolis 1966, S. 84. '

Vgl. dazu F.W. Niehl (Hrsg.), Gottes Ohnmacht. Texte aus der deutschsprachigen
Literatur, Mainz 1988.

Th. J.J. Altizer / W. Hamilton, Radical Theology and the Death of God, New York
1966.

W. Pannenberg, Die Erfahrung der Abwesenheit Gottes in der modernen Theologie,
in: ders. (Hrsg.), Die Erfahrung der Abwesenheit Gottes in der modernen Kultur,
Gottingen 1984, S. 9-24, zit. S. 23f.

E. Jingel, Vom Tod des lebendigen Gottes. Ein Plakat, in: ders., Unterwegs zur
Sache. Theologische Bemerkungen, Miinchen 1972, S. 105-125, zit. S. 111.

109



	Dunkle Facetten im Gottesbild des Christentums

