
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 45 (1989)

Artikel: Das dunkle Antlitz Gottes im Judentum

Autor: Hurwitz, Siegmund

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961548

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961548
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das dunkle Antlitz Gottes im Judentum

von Siegmund Hurwitz

Auch wenn wir nicht wollen:
Gott reift.
R.M. Rilke (Stundenbuch).

Wie gut haben es doch die Anhänger einer dualistisch orientierten
Weltschau: Im Manichäismus steht dem Lichtreich ein ebenso dunkles
Reich der Finsternis gegenüber, dem «Vater des Lichts» der «Fürst der
Finsternis». Und bei Zarathustra Finden wir eine klare Scheidung
zwischen der Flerrschaft des Lichtfürsten Ahura Mazda und derjenigen des

teuflischen Angra Mainyu. Es wird dem Menschen genau gesagt, was gut
und was böse ist und wie er sich zu verhalten habe. Aber im Grunde
genommen ist er doch der Spielball der kosmischen Gewalten.

Demgegenüber haben sich die drei im Vorderen Orient entstandenen
monotheistischen Religionen mit diesem Problem von Anfang an schwer

getan. Sie haben die Auseinandersetzung zwischen Gut und Böse immer
als ein Geschehen betrachtet, in welches der Mensch mitten hineingestellt
ist. Dadurch dass dem Menschen eine gewisse Willensfreiheit zugestanden

- oder vielleicht sollte man besser sagen: aufgebürdet - wird, wird er
selbst zum Träger dieses Konfliktes. Dabei ist er weniger das Opfer von
Kräften, auf die er wenig oder gar keinen Einfluss besitzt, sondern er
greift gestaltend und urteilend in diesen Kampf ein.

1. Gott und das Böse in der hebräischen Bibel

Interessanterweise wird zunächst weder im Judentum noch im
Christentum oder im Islam ausdrücklich gesagt, was denn nun eigentlich das
Böse sei. Es wird vielmehr vorausgesetzt, dass der Mensch darüber
Bescheid wisse. Daher liegt es an ihm selber zu entscheiden, welchen Weg er
gehen will.

Aber diese Weltsicht vermochte das Judentum irgendwie nicht restlos
zu befriedigen. Bereits im Paradiesmythos - welchen manche Autoren
dem sogenannten Jahwisten zuschreiben - erfolgt ein erster Einbruch des

Bösen in die bisher heile und harmonische Welt.

Beim göttlichen Verbot, die Frucht vom Baume der Erkenntnis zu
essen, liegt eine ähnliche Situation vor wie bei zahlreichen Mythen und

Dr. Siegmund Hurwitz ist Schüler von C.G. Jung. Er ist auf dem Gebiet der
Religionspsychologie wissenschaftlich und praktisch tätig. Adresse: Forchstrasse 3S9, 8008
Zürich.

83



Märchen: Der Zutritt zu einer verbotenen Kammer oder das Pflücken
einer verbotenen Frucht wird umgangen und der Held begeht zunächst
anscheinend eine Untat. Aber offenbar ist sie, wie Adams Sünde, eine

notwendige Voraussetzung für eine neue Erkenntnis. Die katholische Kirche

hat daher nicht umsonst in ihrer Osternachtliturgie die Sünde des

Urelternpaares als eine felix culpa bezeichnet, da sie die Voraussetzung
für die Verwirklichung des ganzen Erlösungsgeschehens ist.

Aber welche Stellung nimmt Gott in diesem Paradiesmythos ein1?

Zunächst ist er es ja, welcher die verführende Schlange geschaffen hat.
Auch hat er den ersten Menschen eine gewisse Neigung zur Verführbar-
keit eingepflanzt. Jedenfalls ist das Verbot, die Frucht der Erkenntnis zu
essen, vom pädagogischen Standpunkt aus eher bedenklich. Denn
bekanntlich möchte ein Kind immer gerade das tun, was ihm ausdrücklich
verboten wird.

Obwohl offenbar eine gewisse Erkenntnis notwendig ist, bleibt sie

doch fast immer den Göttern oder der Gottheit vorbehalten. Ihre
Aneignung durch den Menschen wird daher dementsprechend bestraft. Wie
Prometheus an den Felsen des Kaukasus gefesselt wird, als Strafe dafür,
dass er das göttliche Feuer raubte und den Menschen brachte, so muss
das Urelternpaar als Strafe den Paradiesgarten verlassen.

Indessen bleibt die Frage offen, für wen denn nun eigentlich der
Baum der Erkenntnis geschaffen wurde, wenn nicht für den Menschen. Ist
es am Ende die Gottheit selber, welche einer gewissen Erkenntnis oder
Bewusstheit bedarf? Erst in den späteren Teilen der Tora (der 5 Bücher
Moses) wird die Auffassung vertreten, das Gute sei identisch mit einem
Leben in Übereinstimmung mit den göttlichen Satzungen und das Böse
bestehe in der Nichtbeachtung oder Übertretung dieser Weisungen. Dies
kommt am deutlichsten im 5. Buch Moses (Deuteronomium) zum
Ausdruck. Der unbekannte Verfasser dieses Quellenwerkes, das um 600
v.Chr. anlässlich der Kultreform des Königs Joschija aufgefunden wurde,
führt aus (Dtn 30,15-18a):

«Siehe, ich habe dir heute vorgelegt das Leben und das Gute2, den Tod
und das Böse. Wenn du auf das Gesetz, die Satzungen und Rechtsprechungen

des Herrn, deines Gottes, hörst und in seinen Wegen wandelst, dann
wirst du leben, dich mehren und JH WH dein Gott wird dich segnen... Wenn
du aber dein Herz abwendest und nicht hörst, wenn du dich niederwirfst vor
fremden Göttern und ihnen dienst, dann verkündige ich euch, dass ihr
zugrunde gehen werdet.»

Hier wird zum ersten Mal klar formuliert, dass die Entscheidung für
das Gute als ein Leben in Übereinstimmung mit dem göttlichen Gesetz
verstanden wird. Dabei ist es dem Menschen anheimgestellt, ob er diesen

Weg wählen will oder nicht.

84



Aber was ist das für ein Gesetz, welches das Deuteronomium meint?
Darüber sagt sein Verfasser weiter (Dtn 30,11-14):

«Das Gebot, das ich dir heute gebiete, es ist dir nicht entrückt und es ist
dir nicht fern. Es ist nicht im Himmel, so dass du sagen könntest: Wer wird

für uns in den Himmel steigen, um es für uns zu holen und zu verkünden, so

dass wir es erfüllen? Und es ist auch nicht jenseits des Meeres, so dass du

sagen könntest: Wer wird uns über das Meer hinführen, um es für uns zu
holen und zu verkünden, so dass wir es erfüllen? Das Wort ist dir sehr nah,

es ist in deinem Mund und in deinem Herzen, so dass du es erfüllen kannst.»
Das Wissen um Gut und Böse bedingt somit eine Entscheidung des

Herzens, d.h. des Gefühls, einer inneren Instanz, die man hier wohl am
ehesten mit dem kollektiven Gewissen gleichsetzen darf.

Im späteren biblischen Schrifttum wird die Auffassung, nach welcher
der Mensch um den Weg des Guten und des Bösen wisse, weiter vertieft.
Allmählich entwickelt sich die Lehre, dass das Böse seinen Platz innerhalb
der Schöpfung habe. Ja gelegentlich wird sogar das Böse dem Schöpfer
selbst angelastet. So sagt der anonyme Verfasser des Prophetenbuches,
den man als Deuterojesaja zu bezeichnen pflegt (Jes 45,6f.):

«Ich bin der Ewige und keiner sonst, ich bin es, der das Licht schafft
und auch die Finsternis, der das Heil schafft und auch das Böse, ich bin der

Ewige, der dies alles tut.»
Ähnlich heisst es im Buch der Sprüche (Mischle, 16,4): «Alles schuf

der Ewige um seinetwillen, sogar den Bösen für den Tag des Gerichtes.»
Und der Verfasser der Klagelieder (Echa, 3,38) stellt sich selbst die
rhetorische Frage: «Kommt denn aus dem Munde des Höchsten nicht ebenso
das Böse wie das Gute?» Diese Frage bestätigt die Annahme des Autors,
dass sein Gottesbild eine durchaus dunkle und abgründige Seite hat.

In dem sowohl für Juden wie für Christen wohl aufwühlendsten
Buch, dem Buch Hiob, stellt sich die Frage nach dem Bösen in aller
Schärfe. Wie Rivkah Kluger3 überzeugend nachgewiesen hat, stellt hier
der Satan - die Personifikation des Bösen - einen direkten Aspekt
JHWHs dar.

2. Gottes «Rechte» und Gottes «Linke» in der rabbinischen Literatur

In den späteren Schriften der rabbinischen Literatur werden diese

Anschauungen weitergeführt. Im Talmud und in der erzählenden Literatur

des Midrasch entwickelte sich so die Lehre von den sog. middot (sing,
midda), d.h. den Eigenschaften oder Verhaltensweisen Gottes. Unter
ihnen nehmen zwei middot eine besondere Stellung ein: Auf der einen Seite

ist es die göttliche Liebe, Gnade und Barmherzigkeit, die midda chesed,

85



auf der anderen Seite steht das strenge Gericht, das göttliche Zornfeuer,
die abgründig-dämonische Seite JHWHs, die midda din. Diesen beiden
Wesensseiten JHWHs begegnet der Mensch mit zwei Verhaltensweisen,
indem er einerseits Liebe zu Gott, anderseits Furcht vor Gott empfindet.

Im Talmud (Babylonischer Talmud, Berakot 7a) heisst es:

«Rabbi Ismael ben Elisa erzählte: Einst trat ich ins Allerheiligste, um
ein Weihrauchopfer darzubringen. Da sah ich Gott auf seinem hocherhabenen

Throne sitzen. Ich sagte: Möge es doch dein Wille sein, da.ss deine

Barmherzigkeit alle übrigen Eigenschaften zudecke, und mögest du deinen
Kindern Barmherzigkeit und nicht Gerechtigkeit widerfahren lassen.»

Die hier erwähnte Gerechtigkeit ist als Gegensatz zum liebenden
Erbarmen Gottes eher negativ zu bewerten, als ein gestrenges oder hartes
Richten.

Die beiden middot chesed und din werden oft auch symbolisch als

Gottes Rechte und Linke dargestellt. Solange die Strenge durch die Liebe
gemildert wird, sind beide im Gleichgewicht und in harmonischer
Ausgewogenheit.

Ein alter Midrasch (Bereschit rabba 12,2) sagt:
«So sprach der Heilige, gelobt sei er: Wenn ich die Welt mit Liebe und

Barmherzigkeit erschaffe, dann werden die Sünden (der Menschen)
überhandnehmen. Wenn ich sie aber mit strengem Recht erschaffe, wie kann die
Welt Bestand haben? Deswegen werde ich die Welt sowohl mit strengem
Recht wie mit Liebe und Barmherzigkeit erschaffen. Möge sie auf diese
Weise Bestand haben.»

Die beiden Eigenschaften Gottes, die Liebe und das strenge Gericht,
werden in der Folge beinahe zu Hypostasen Gottes und gelegentlich sogar
personifiziert. Damit gerät dieser Midrasch bereits in die Nähe gnosti-
scher Spekulationen, welche den Abgrund zwischen Gott und Mensch
überbrücken. Diese Tendenzen haben in der Folge innerhalb der kabbalistischen

Literatur eine weitere Entwicklung und Vertiefung erfahren.

3. Das Böse als «privatio boni» bei den jüdischen Aristotelikern

Wenn wir in Kürze das Problem des Bösen in der jüdischen
Religionsphilosophie anvisieren, dann ist es erstaunlich, wie wenige Autoren sich
mit diesem Problem auseinandergesetzt haben. Es waren vor allem zwei
jüdische Philosophen, die sich ernsthaft mit der Frage nach dem Bösen
beschäftigten, nämlich Abraham ibn Daud und Mose ben Maimon (Mai-
monides) um die Mitte des 12. Jahrhunderts.4 Indessen weisen beide
Autoren in bezug auf das Problem des Bösen erstaunlich wenig originelle
Gedankengänge auf. Beide orientierten sich zur Hauptsache an den philo-

86



sophischen Ideen von Plato und Aristoteles mit ihrem Dualismus von
Form und Materie, Gut und Böse. Damit lösten sie innerhalb der
jüdischen Philosophie die bisherige, mehr neuplatonischen Spekulationen
zuneigende Denkweise ab. In bezug auf das Böse nehmen beide Autoren -
ähnlich wie vor ihnen die arabischen Aristoteliker ihn Sina (Avicenna)
und ihn Ruschd (Averroes) - die Haltung ein, nach welcher das Böse im
Grunde genommen nur eine scheinbare Existenz habe. Denn nach ihnen
ist das Böse nicht eigentlich real, es ist lediglich ein Nichtvorhandenes,
insofern es die Abwesenheit des Guten bedeutet. Diese Lehre von der sog.

privatio boni deckte sich weitgehend mit den Auffassungen der gleichzeitig
blühenden Hochscholastik, welche Gott als das summum bonum bezeichnete.

Im Christentum hatte diese Lehre aber bereits ihre Vorläufer bei den
Kirchenvätern. Schon Origenes bezeichnet das Böse als einen «akzidentellen

Mangel an Vollkommenheit». Ähnliche Formulierungen lassen sich
unschwer bei Dionysius Areopagita und Augustinus nachweisen.

Wenn aber Gott höchste Vollkommenheit eigen ist, woher kommt
dann das Böse? Offenbar muss es im Menschen liegen. So konnte es zu
dem bekannten Ausspruch kommen: omne bonum a deo, omne malum ab

homine. Damit wurde in der christlichen Scholastik einerseits die Gestalt
Christi überhöht, anderseits der Mensch völlig entwertet.

Innerhalb der jüdischen Philosophie vermochte sich aber die Lehre
von der privatio boni nicht durchzusetzen. Es waren vor allem jene vom
islamisch-jüdischen Kalâm her beeinflussten Philosophen, welche diese
Lehre bekämpften5. So ist die Lehre des Maimonides von der Unwirklich-
keit des Bösen, ähnlich wie sein Versuch, der christlichen eine jüdische
Dogmatik gegenüberzustellen, gescheitert.

4. Das Böse in der Kabbala

Gleichzeitig mit der mittelalterlichen Philosophie der jüdischen
Aristoteliker entwickelte sich in der Provence und in Katalonien die jüdische
Mystik, die Kabbala. Aber weit davon entfernt, das Böse für nicht existent
zu halten, haben die Kabbaiisten dieses Problem als eine Frage von
brennender Aktualität gesehen.

Beinahe allen Kabbaiisten gemeinsam ist die Auffassung, dass das
Böse eine doppelte Wurzel habe. Auf der einen Seite liegt sie im
Menschen, auf der anderen Seite aber gibt es einen Ort des Bösen, der losgelöst

vom Menschen innerhalb des göttlichen Bereiches zu finden ist. Die
Kabbaiisten unterscheiden sich dabei vor allem dadurch, dass sie die
Akzente mehr auf die eine oder die andere Seite verlegen.

87



Einerseits ist es der erste Mensch, Adam, welcher in Verbindung mit
Eva und der Schlange das Böse in die Schöpfung hineingetragen hatte.
Vor dem Sündenfall war Adam ein rein spirituelles Wesen. Alle seine

Handlungen erfolgten in einem pneumatischen Bereich, in welchem sich
der ferne, unbekannte Gott - den die Kabbalisten als das en Sof bezeichnen

- in seinen zehn Aspekten entfaltet hatte. Denn inzwischen hatte sich
die Lehre von den rniddot zur Lehre der zehn Emanationen, Ausstrahlungen,

Urzahlen oder Sefirot weiter entwickelt.
Die Gesamtheit dieser Sefirot ist die Erscheinungswelt des sich

offenbarenden Gottes. Sie wird von den Kabbalisten als der «Ort der Pflanzungen»

bezeichnet. Die Pflege dieser Pflanzungen bedeutet, die Sefirot in
ihrem Gesamtzusammenhang zu belassen, so dass innerhalb der göttlichen

Welt ein harmonisches Gleichgewicht herrscht. Auf der anderen
Seite bedeutet das «Zerstören der Pflanzungen» so viel wie ein Herauslösen

einzelner Sefirot aus ihrem Verbände. Wird aber eine Sefira herausgenommen,

dann besteht die Gefahr ihrer Verselbständigung oder ihres
Überhandnehmens, was nach der Meinung vieler Kabbalisten die eigentliche

Ursache für das Aufkommen des Bösen ist.

a) Das Buch Bahir
Am deutlichsten stellt sich die Frage nach dem Bösen im ersten

grösseren kabbalistischen Werk, dem Buch Bahir, welches um die Mitte
des 12. Jahrhunderts in der Provence entstanden ist. In bezug auf das
Böse nimmt der Bahir die alte rabbinische Tradition von den beiden
rniddot auf, wobei aber dem Verfasser oder den Verfassern auch die Lehre
von den zehn Sefirot durchaus bekannt ist. Über das Böse äussert sich der
Bahir an einer Stelle sehr eindeutig:6

«Und was ist diese midda?1 Sie ist der Satan. Dies bedeutet, dass es bei
Gott eine midda gibt, die "das Böse" heisst. Sie liegt im Norden Gottes,
denn es heisst (Jer 1,14): "Von Norden her öffnet sich das Böse." Das
heisst: Alles Böse, welches über die Bewohner der Erde kommt, kommt von
Norden. Und welche (Gestalt) hat diese midda? Sie hat die Form einer
Hand und sie hat viele Boten und alle heissen "böse" Jedoch gibt es grössere
und kleinere unter ihnen. Sie sind es, welche die Welt in Schuld stürzen,
denn das Tohu kommt vom Norden her und Tohu bedeutet eben das Böse,
das die Menschen verwirrt, bis sie sündigen, und der ganze böse Trieb des

Menschen stammt von dort her.»
Was will der Verfasser mit dieser Textstelle sagen? Zunächst wird

klar ausgesprochen, dass das Böse als ein im Menschen eingeborener
böser Trieb wirksam sei. Darüber hinaus aber gibt es eine vom Verhalten
des Menschen völlig unabhängige, in Gott selbst wurzelnde Macht. Damit
wird die biblisch-talmudische Lehre von den rniddot weiter differenziert.

88



Das Gottesbild der Kabbalisten zeigt eindeutig eine dunkle, böse Seite,
eine Vorstellung, welche dem Christentum durchaus fremd ist, das ja bis
heute immer noch an der Lehre vom summum bonum festhält.

Das Böse wird im Norden lokalisiert in Anlehnung an den Vers des

Propheten Jeremia, demzufolge alles Böse stets von Norden her komme.
Dementsprechend wird im Bahir der Norden stets mit der midda din
gleichgesetzt, während der Süden der midda chesed entspricht. Das Böse

aus dem Norden wird hier als Satan bezeichnet und damit personifiziert.
Dass der Satan hier direkt als eine midda oder Eigenschaft Gottes
bezeichnet wird, gehört zu den völlig neuen und überaus kühnen Formulierungen

dieses Werkes. An einer Stelle wird der Satan sogar als El acher,
d.h. der andere Gott, bezeichnet8. Eine Beeinflussung von Seiten radikaler
Katharer, welche ähnliche Auffassungen vertraten, ist nicht mit Sicherheit
auszuschliessen.

Sodann stellt der Autor des Bahir die Frage nach der Gestalt des

Bösen, um sie gleich selbst zu beantworten. Das Böse besitzt die Form
einer Hand. G. Scholem9 weist nach, dass im biblischen Schrifttum mit
dem Wort «Hand» stets die Rechte gemeint ist. Demgegenüber vertritt
der Midrasch - auf den sich hier der Bahir stützt - die Auffassung, dass
die «Hand» die Linke bedeutet. Wie das lateinische Wort für links -
sinister - so bedeutet auch die linke Hand Gottes seine dunkle, nefaste
Seite.

Schliesslich gibt der Bahir eine Wortexegese des Wortes Tohu-va-
bohu, das er spekulativ zerlegt und das Tohu mit dem Norden, dem
Bösen, identifiziert, während das Bohu dem Süden und der Liebe und
Gnade Gottes entspricht.

b) Das Buch Sohar

Im Sohar, dem klassischen Werk der Kabbala, haben sich nebeneinander

verschiedene Meinungen über das Böse erhalten. Nach einer
Auffassung ging die Sünde vom ersten Menschen Adam aus. Sie bestand
darin, dass er den ursprünglich einheitlichen Paradiesesbaum in den
Baum des Lebens und den Baum der Erkenntnis spaltete. Auf diese Weise
entstand aber ein Riss in der bisherigen Einheit der Sefirot-Welt. Eine
andere Anschauung besagt, dass es neben den zehn hellen und reinen
Sefirot ein ebenso dunkles Reich von unreinen Sefirot gebe. Daneben
wird aber auch die Lehre vertreten, dass das Böse aus einem Überhandnehmen

oder einer Verselbständigung der Sefira din, also des göttlichen
Zornfeuers, entstanden sei. Und schliesslich gibt es eine Theorie, nach
welcher das Böse eine Art Abfall- oder Ausscheidungsprodukt sei, das aus
dem lebendigen Organismus der Gottheit abgesondert werde, ähnlich wie
die Hefe beim Wein oder die Schlacke beim Gold. All diese dunklen,

89



dämonischen Seiten bilden in ihrer Gesamtheit das «Reich der Schalen»,
eine Vorstellung, welche in der Folge in der lurjanischen Kabbala eine
zentrale Rolle spielt. Es wurde festgestellt, dass in der provençalisch-kataloni-
schen Kabbala das Böse, das vom Menschen ausgeht, zwar keineswegs
übersehen wird. Nach ihr sind die Sünden des individuellen Menschen nichts
anderes als eine Wiederholung der Ursünde Adams. Aber mehr und mehr
wird der Akzent auf die Auffassung verlegt, dass das Böse seine eigentliche
Wurzel in der Gottheit selbst habe. Dabei wird jeweils eine einzelne Sefira für
den Ausgangspunkt des Bösen gehalten. Nach dem Kabbalisten Isaak Ha-
kohen ist es die Sefira bina, nach dem Sohar dagegen ist die Sefira din
Ausgangspunkt des Bösen, ja es gibt vereinzelte Kabbalisten, welche den
Sitz des Bösen in die letzte Sefira verlegen wollen.

c) Isaak Lurja
Im gnostisch-kosmogonischen Mythos des Isaak Lurja wird das

Problem des Bösen noch wesentlich komplizierter. Während bisher alle
Kabbalisten die Entfaltung des unbekannten Gottes - des en Sof - als eine

geradlinige Entwicklung im Sinne der neuplatonischen Emanationslehre
verstanden hatten, ändert sich dies bei Lurja. Zwar lehnt er die
Emanationslehre nicht völlig ab, aber er modifiziert sie derart, dass sie völlig
neue Perspektiven eröffnet10. Der Ausgangspunkt des lurjanischen
Mythos ist der Beginn des Schöpfungsprozesses, der sich von aussen gesehen
als eine Kosmogonie, von innen gesehen als eine Art Theogonie erweist.
Dabei geht Lurja von einer ebenso einfachen wie originellen Fragestellung
aus11: Wenn Gott - wie die Tradition lehrt - allgegenwärtig ist und alles
mit seinem Sein erfüllt, wo kann dann eine Schöpfung überhaupt stattfinden?

Eine ähnliche Frage wird bereits von dem unbekannten Autor eines
der gnostisch-koptischen Codices von Nag Hammadi aufgeworfen. Sie

hat in der Folge auch einige christliche Theologen, wie Johannes Scotus
Eriugena und Meister Eckhart, beunruhigt, ohne dass sie darauf eine
Antwort finden konnten.

Lurjas Antwort auf die von ihm selbst gestellte Frage lautet: Eine
Schöpfung konnte überhaupt erst stattfinden, nachdem sich zunächst der
ferne Gott - das en Sof - in die Tiefe seiner eigenen Wesenheit zurückzog.
So ist der erste Akt des Schöpfungsdramas keine Emanation, sondern
gerade umgekehrt eine Art Retraktion. Durch diesen Rückzug in die
eigene Tiefe - den Lurja als Zimzum, d.h. Selbstbeschränkung, bezeichnet

- entsteht im en Sof ein leerer Raum. In diesen Urraum ergiessen sich nun
die göttlichen Emanationen und bilden dort ihre verschiedenen Gestaltungen.

In immer erneuten Schüben erfolgen nun Retraktionen und Emanationen,

so dass innerhalb des göttlichen Organismus das Leben pulsiert
wie bei Ebbe und Flut oder bei Systole und Diastole.

90



Nun stellt aber der Akt des Zimzum nach Lurja eine Form der

Einschränkung oder Abgrenzung dar. Mit dem Einsetzen des Rückzuges
und der darauf folgenden Schöpfung wird ein Moment der Störung
hineingebracht, insofern die Sefira oder midda din - welche der Einschränkung

entspricht - ein Übergewicht erhält. Damit aber wird die Harmonie
und Ausgewogenheit gestört. Dies bedeutet nichts anderes als dass der

Ursprung des Bösen in die Schöpfung hineinverlegt wird. Ja, das Böse ist

gewissermassen sogar eine notwendige Voraussetzung der Schöpfung.
Mit dieser Auffassung ist Lurja weit über die Lehre der älteren Kab-

balisten hinausgegangen. Nunmehr ist es nicht mehr ein einzelner Aspekt
der Gottheit, in welcher das Böse seinen Ursprung hat. Der Urgrund des

Bösen liegt nach ihm in der Schöpfung selbst, und indem sich die Gottheit
in der Schöpfung verwirklichen will, wird sie selbst indirekt zur Urheberin

des Bösen.

Andere Kabbalisten wie Israel Sarug und Sabbatai Hurwitz haben
Lurjas Lehre vom Zimzum bekämpft oder versucht, sie umzuinterpretieren.

Aber die nachfolgenden Kabbalisten haben durchweg an der
ursprünglichen lurjanischen Konzeption festgehalten.

d) Der Sabbatianismus

Am deutlichsten kristallisiert sich das Problem des Bösen im
Sabbatianismus heraus, d.h. in jener häretisch-mystischen Bewegung, welche an
den Namen von Sabbatai Zwi anknüpft, der um die Mitte des 17.

Jahrhunderts lebte. Wie Lurja, so hat auch Sabbatai Zwi keinerlei schriftliche
Aufzeichnungen hinterlassen, in denen sich seine Ideen niedergeschlagen
hätten.

Die Grundlagen der sabbatianischen Theologie stammen von einem
Schüler Sabbatai Zwis, Nathan von Gaza. Spätere Theologen haben seine
Lehre weiter ausgebaut und vervollständigt12. Nathan von Gaza basiert
zunächst völlig auf der lurjanischen Kabbala, welche er aber durch eigene
tiefsinnige Ideen bereicherte. Es war insbesondere die Lehre vom Zimzum
als Ausgangspunkt des Bösen, welche Nathan aufgriff und auf seine eigene

Weise umgestaltete. Nach Nathan existierten vor dem Zimzum, d.h.

vor Beginn der Schöpfung, innerhalb des en Sof zwei einander entgegengesetzte

Lichter, die er als das «gedankenvolle» und das «gedankenlose»
Licht bezeichnet. Das gedankenvolle Licht ist völlig auf Schöpfung,
Entfaltung und Gestaltung hin ausgerichtet und ist so eine aktive, tätige
Kraft. Aber daneben gibt es im en Sof auch eine Kraft oder ein Licht, das
die Schöpfung ablehnt. Durch sein passives Beharrungsvermögen setzt
das gedankenlose Licht der Schöpfung einen Widerstand entgegen. Der
Vorgang des Zimzum fand nach Nathan ausschliesslich im Bereich des

gedankenvollen Lichtes statt. Dieses hatte sich in den oberen Teil des

91



Urraumes ergossen und dort seine verschiedenen Gestaltungen hervorgebracht.

Beim nachfolgenden Zimzum blieb aber im unteren Teil des

Urraumes das gedankenlose Licht zurück, das an der Schöpfung nicht
teilgenommen hatte. So findet der Schöpfungsprozess nur in der oberen Hälfte
des Urraumes statt13. Der untere Teil mit dem gedankenlosen Licht wird
infolge seines Widerstandes zum Ort des Bösen, Abgründigen und
Dämonischen. In Anlehnung an die Terminologie Lurjas wird er als die «Welt
der Schalen» bezeichnet oder als die «Tiefe des grossen Abgrundes», in
welchem der Drache oder die unreinen Schlangen hausen.

Als sich nach dem Zimzum das göttliche Licht in die obere Hälfte des

Urraumes ergoss, fielen einige seiner Funken in die untere Hälfte hinab.
Mit ihnen fiel auch die Seele des Messias in die Tiefe. Hier kämpft sie mit
den Mächten der Finsternis und des Bösen. Denn sie versucht, auch den
unteren Teil mit dem gedankenvollen Licht zu erfüllen. Anklänge an
uralte gnostische Mythen vom Absturz des Urmenschen in die Tiefe der
Physis sowie an den Mythos von der heiligen Schlange der Ophiten sind
nicht zu übersehen. Doch dürfte eine direkte Beeinflussung ausgeschlossen

sein. Es handelt sich eher um eine echte Neuschöpfung oder - psychologisch

gesprochen - um ein spontanes Auftauchen archetypischer Motive.

Der Kampf der Seele des Messias mit den Dämonen des Bösen findet
nun aber nicht ausschliesslich innerhalb des göttlichen Bereiches statt.
Nach der Lehre der Alchemisten und Kabbalisten entspricht ja jedem
Oben ein Unten und umgekehrt. Daher kommt es, dass auch in jedem
individuellen Menschen diese Auseinandersetzung zwischen aktiven und
passiven Kräften, zwischen Gestaltung und Widerstand und zwischen
Veränderung und Beharrung stattfindet.

Wenig originelle Ideen zum Problem des Bösen hat der Chassidismus
beigetragen. Auch er basiert auf der lurjanischen Kabbala, die er aber
nicht weiter entwickelte. In seiner lebensbejahenden, allem Asketischen
abgeneigten, optimistischen Weltsicht betont er vor allem, dass auch in
den Schalen ein göttlicher Funke enthalten sei. Aufgabe des chassidischen
Heiligen, des Zaddik, ist es, diese Funken aus den Schalen herauszulösen
und zu befreien.

5. Der Umgang mit dem individuellen und dem kollektiven Bösen

Wie verhält sich der in der jüdischen Tradition verwurzelte Mensch
gegenüber dem Bösen? Die kollektive jüdische - und auch christliche -
Moral gebietet ihm, das Gute zu tun und das Böse zu lassen. Die Schwierigkeit

besteht allerdings darin, jeweils genau zu wissen, was im einzelnen

92



Falle gut und was böse ist. Denn bekanntlich enthält das Böse fast immer
auch einen Keim des Guten und umgekehrt.

Der bewusste, reife Mensch hat durch eine lebenslange Erfahrung
gelernt, dass er das Böse nicht einfach ungehemmt leben darf, denn dies

bedeutet eine Entwertung des Kulturmenschen. Aber er ist sich auch

bewusst, dass er das individuelle Böse - den persönlichen Schatten - nicht
einfach verdrängen darf, da er ihn sonst von hinten her anfällt. So bleibt
ihm eigentlich nichts anderes übrig, als von Fall zu Fall zu entscheiden,
wie er mit dem Bösen umgehen will und es in seine Gesamtpersönlichkeit
einbauen kann.

Aber wie verhält es sich mit dem überpersönlichen, kollektiven
Bösen, mit der abgründig-dämonischen Seite des Gottesbildes? In der Genesis

reut es Gott, die Menschen erschaffen zu haben, und er ertränkt sie

zum grössten Teil in der grossen Flut. Aus Sodom und Gomorra werden
ebenfalls nur wenige Menschen gerettet. Wo war Gottes Allwissenheit, die
ihm doch eigentlich hätte sagen müssen, dass die Menschen dazu neigen,
Böses zu tun?

Später ist es Abraham, der ohne Bedenken bereit ist, das von ihm
verlangte grauenvolle Opfer des eigenen Sohnes zu vollziehen. Wusste
Gott nicht im voraus, wie Abraham sich verhalten würde? Wozu diente
überhaupt diese furchtbare Prüfung? Offenbar bestanden bei Gott gewisse
Zweifel an seiner Allwissenheit oder - psychologisch gesprochen - er
verhielt sich genau so wie ein unbewusster Mensch, der von seinen inneren

Zweifeln bedrängt in Konflikte gestürzt wird.
Bei Abraham kommt es noch nicht zu einem direkten Zusammen-

stoss zwischen menschlichem und göttlichem Willen, zwischen Ich und
Selbst14. Dies ändert sich völlig mit dem Erscheinen des Buches Hiob.
Hier stellt sich der fromme Dulder Hiob, der sich keiner Schuld gegenüber

Gott oder den Menschen bewusst ist, zunächst gegen JHWH und
dessen zerstörerische Seite. Aber gerade weil er diese dunkle Seite der

Gottpersönlichkeit erkennt und bewusst akzeptiert, wird ihm eine
Gotteserfahrung zuteil, bei welcher sein bisheriges Gottesbild grundlegend
verändert wird. Auf der anderen Seite aber möchte auch Gott, der sich
beinahe leidenschaftlich um den Menschen bemüht, dass er in seiner

Doppelnatur erkannt und vom Menschen bewusst akzeptiert wird.
Schöpfungsmythen stellen eine Spiegelung jenes Prozesses dar, bei

welchem sich das Bewusstsein aus den Tiefen des Unbewussten entwik-
kelt15. Im kosmogonischen Mythos des Nathan von Gaza stellt sich dieser

Bewusstwerdungsprozess als ein innergöttlicher Konflikt dar: Ein Teil
will Schöpfung, Erhellung, Bewusstsein. Ein anderer Teil hingegen stellt
sich dieser Erhellung - psychologisch gesprochen: Bewusstwerdung -
entgegen und wird damit zur eigentlichen Quelle des Bösen. Während im

93



Paradiesmythos die Bewusstwerdung als das Böse dargestellt wird, verhält
es sich hier gerade umgekehrt, indem die Unbewusstheit als das eigentlich
Böse erscheint.

Nach jüdischer Tradition braucht der Mensch die Hilfe Gottes beim
Erlösungswerk. Aber andererseits bedarf auch Gott der Mithilfe des
Menschen bei diesem Heilsgeschehen, das sich in der Sicht der häretischen
Kabbala als eine Art Bewusstwerdungsprozess darstellt. Und insofern
jeder individuelle Mensch an diesem Vorgang teilhat, ist auch jeder
Einzelne dazu aufgerufen, an dieser Entwicklung aktiv mitzuwirken und
damit sowohl seinen persönlichen Schatten als auch die dunkle Seite der
Gottpersönlichkeit zu erkennen, zu akzeptieren und sich bewusst mit
ihnen auseinanderzusetzen.

ANMERKUNGEN

1. Wenn hier von Gott gesprochen wird, so bedeutet dies keine metaphysische Aussage.
Es ist damit das in der Psyche des Menschen empirisch nachweisbare Gottesbild
gemeint.

2. Die Zürcher Bibel übersetzt das hebräische Wort tôb (gut) mit «Glück» und das
Wort rac (böse) fälschlicherweise mit «Unglück».

3. R. Schärf(-Kluger), Die Gestalt des Satans im Alten Testament, Zürich 1948.
4. Julius Guttmann, Die Philosophie des Judentums, München 1933, S. 163ff. und

174ff.
5. Als Kalâm bezeichnet man eine sowohl im Islam wie im Judentum auftretende

religionsphilosophische Richtung, welche sich aus den Auseinandersetzungen über
das Problem des Anthropomorphismus sowie über die islamische Prädestinationslehre

herauskristallisiert hatte.
6. Sefer Bahir, ed. Wilna 1863, S. 30. Vgl. dazu auch G. Scholem, Das Buch Bahir,

Leipzig 1923, S. 116.
7. G. Scholem übersetzt midda mit «Prinzip». Ich lasse es hier und im folgenden

unübersetzt.
8. Diese Stelle stützt die bereits von R. Kluger (s.o. Anm. 3) aufgestellte These,

wonach der Satan ein Aspekt JHWHs sei, war ihr aber damals noch nicht bekannt.
9. Scholem, Das Buch Bahir (s.o. Anm. 6), S. 117 Anm. 3.

10. G. Scholem, The Doctrine of Creation in Lurjanic Kabbalah, in: ders.. Kabbalah,
Jerusalem 1974, S. 128ff.

11. G. Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Zürich 1957, S. 285ff.
12. S. Hurwitz, Sabbatai Zwi. Zur Geschichte und Psychologie eines Erlösers und seiner

Bewegung, in: ders., Psyche und Erlösung, Zürich 1983, S. 87-116.
13. G. Scholem, Shabbetai Zevi and the Shabbatean Movement, in: ders., Kabbalah,

Jerusalem 1974, S. 270ff.
14. Nach C.G. Jung, auf dessen Psychologie die vorliegende Arbeit basiert, ist das Ich

das Zentrum und das Feld des Bewusstseins; das Selbst ist das Zentrum und das
Feld, das sowohl das Bewusstsein als auch das Unbewusste enthält.

15. M.-L. von Franz, Creation Myths, Zürich 1978.

94


	Das dunkle Antlitz Gottes im Judentum

