Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 45 (1989)

Artikel: Das dunkle Antlitz Gottes im Judentum
Autor: Hurwitz, Siegmund

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961548

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961548
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das dunkle Antlitz Gottes im Judentum

von Siegmund Hurwitz

Auch wenn wir nicht wollen:
Gott reift.
R.M. Rilke (Stundenbuch).

Wie gut haben es doch die Anhidnger einer dualistisch orientierten
Weltschau: Im Manichdismus steht dem Lichtreich ein ebenso dunkles
Reich der Finsternis gegentiber, dem «Vater des Lichts» der «Fiirst der
Finsternis». Und bei Zarathustra finden wir eine klare Scheidung zwi-
schen der Herrschaft des Lichtfiirsten Ahura Mazda und derjenigen des
teuflischen Angra Mainyu. Es wird dem Menschen genau gesagt, was gut
und was bodse ist und wie er sich zu verhalten habe. Aber im Grunde
genommen ist er doch der Spielball der kosmischen Gewalten.

Demgegentiber haben sich die drei im Vorderen Orient entstandenen
monotheistischen Religionen mit diesem Problem von Anfang an schwer
getan. Sie haben die Auseinandersetzung zwischen Gut und Bdse immer
als ein Geschehen betrachtet, in welches der Mensch mitten hineingestellt
ist. Dadurch dass dem Menschen eine gewisse Willensfreiheit zugestanden
— oder vielleicht sollte man besser sagen: aufgebiirdet — wird, wird er
selbst zum Tréger dieses Konfliktes. Dabei ist er weniger das Opfer von
Kriften, auf die er wenig oder gar keinen Einfluss besitzt, sondern er
greift gestaltend und urteilend in diesen Kampf ein.

1. Gott und das Bose in der hebriischen Bibel

Interessanterweise wird zunichst weder im Judentum noch im Chri-
stentum oder im Islam ausdriicklich gesagt, was denn nun eigentlich das
Bose sei. Es wird vielmehr vorausgesetzt, dass der Mensch daruber Be-
scheid wisse. Daher liegt es an ithm selber zu entscheiden, welchen Weg er
gehen will.

Aber diese Weltsicht vermochte das Judentum irgendwie nicht restlos
zu befriedigen. Bereits im Paradiesmythos — welchen manche Autoren
dem sogenannten Jahwisten zuschreiben — erfolgt ein erster Einbruch des
Bosen in die bisher heile und harmonische Welt.

Beim gottlichen Verbot, die Frucht vom Baume der Erkenntnis zu
essen, liegt eine ahnliche Situation vor wie bei zahlreichen Mythen und

Dr. Siegmund Hurwitz ist Schiiler von C.G. Jung. Er ist auf dem Gebiet der Religions-
psychologie wissenschaftlich und praktisch titig. Adresse: Forchstrasse 389, 8008 Zu-
rich.

83



Mirchen: Der Zutritt zu einer verbotenen Kammer oder das Pfliicken
einer verbotenen Frucht wird umgangen und der Held begeht zunichst
anscheinend eine Untat. Aber offenbar ist sie, wie Adams Sunde, eine
notwendige Voraussetzung fiir eine neue Erkenntnis. Die katholische Kir-
che hat daher nicht umsonst in ihrer Osternachtliturgie die Siinde des
Urelternpaares als eine felix culpa bezeichnet, da sie die Voraussetzung
fiir die Verwirklichung des ganzen Erlosungsgeschehens ist.

Aber welche Stellung nimmt Gott in diesem Paradiesmythos ein!?
Zunichst ist er es ja, welcher die verfiihrende Schlange geschaffen hat.
Auch hat er den ersten Menschen eine gewisse Neigung zur Verfiihrbar-
keit eingepflanzt. Jedenfalls ist das Verbot, die Frucht der Erkenntnis zu
essen, vom padagogischen Standpunkt aus eher bedenklich. Denn be-
kanntlich mochte ein Kind immer gerade das tun, was ihm ausdricklich
verboten wird.

Obwohl offenbar eine gewisse Erkenntnis notwendig ist, bleibt sie
doch fast immer den Gottern oder der Gottheit vorbehalten. Thre An-
eignung durch den Menschen wird daher dementsprechend bestraft. Wie
Prometheus an den Felsen des Kaukasus gefesselt wird, als Strafe dafir,
dass er das gottliche Feuer raubte und den Menschen brachte, so muss
das Urelternpaar als Strafe den Paradiesgarten verlassen.

Indessen bleibt die Frage offen, fiir wen denn nun eigentlich der
Baum der Erkenntnis geschaffen wurde, wenn nicht fir den Menschen. Ist
es am Ende die Gottheit selber, welche einer gewissen Erkenntnis oder
Bewusstheit bedarf? Erst in den spateren Teilen der Tora (der 5 Biicher
Moses) wird die Auffassung vertreten, das Gute sei identisch mit einem
Leben in Ubereinstimmung mit den gottlichen Satzungen und das Bose
bestehe in der Nichtbeachtung oder Ubertretung dieser Weisungen. Dies
kommt am deutlichsten im 5. Buch Moses (Deuteronomium) zum Aus-
druck. Der unbekannte Verfasser dieses Quellenwerkes, das um 600
v.Chr. anlidsslich der Kultreform des Konigs Joschija aufgefunden wurde,
fihrt aus (Dtn 30,15-18a):

«Siehe, ich habe dir heute vorgelegt das Leben und das Gute?, den Tod
und das Bise. Wenn du auf das Gesetz, die Satzungen und Rechtsprechun-
gen des Herrn, deines Gottes, horst und in seinen Wegen wandelst, dann
wirst du leben, dich mehren und JHWH dein Gott wird dich segnen... Wenn
du aber dein Herz abwendest und nicht horst, wenn du dich niederwirfst vor
fremden Géttern und ihnen dienst, dann verkiindige ich euch, dass ihr zu-
grunde gehen werdet.»

Hier wird zum ersten Mal klar formuliert, dass die Entscheidung fiir
das Gute als ein Leben in Ubereinstimmung mit dem gottlichen Gesetz
verstanden wird. Dabei ist es dem Menschen anheimgestellt, ob er diesen
Weg wahlen will oder nicht.

84



Aber was ist das fiir ein Gesetz, welches das Deuteronomium meint?
Daruber sagt sein Verfasser weiter (Dtn 30,11-14):

«Das Gebot, das ich dir heute gebiete, es ist dir nicht entriickt und es ist
dir nicht fern. Es ist nicht im Himmel, so dass du sagen konntest: Wer wird
fiir uns in den Himmel steigen, um es fiir uns zu holen und zu verkiinden, so
dass wir es erfiillen? Und es ist auch nicht jenseits des Meeres, so dass du
sagen konntest: Wer wird uns iiber das Meer hinfiihren, um es fur uns zu
holen und zu verkiinden, so dass wir es erfiillen? Das Wort ist dir sehr nah,
es ist in deinem Mund und in deinem Herzen, so dass du es erfiillen kannst.»

Das Wissen um Gut und Bose bedingt somit eine Entscheidung des
Herzens, d.h. des Geflihls, einer inneren Instanz, die man hier wohl am
ehesten mit dem kollektiven Gewissen gleichsetzen darf.

Im spiteren biblischen Schrifttum wird die Auffassung, nach welcher
der Mensch um den Weg des Guten und des Bbsen wisse, weiter vertieft.
Allmahlich entwickelt sich die Lehre, dass das Bose seinen Platz innerhalb
der Schopfung habe. Ja gelegentlich wird sogar das Bose dem Schopfer
selbst angelastet. So sagt der anonyme Verfasser des Prophetenbuches,
den man als Deuterojesaja zu bezeichnen pflegt (Jes 45,6f.):

«Ich bin der Ewige und keiner sonst, ich bin es, der das Licht schafft
und auch die Finsternis, der das Heil schafft und auch das Bose, ich bin der
Ewige, der dies alles tut.»

Ahnlich heisst es im Buch der Spriiche (Mischle, 16.,4): «Alles schul
der Ewige um seinetwillen, sogar den Bdsen fur den Tag des Gerichtes.»
Und der Verfasser der Klagelieder (Echa, 3,38) stellt sich selbst die rhe-
torische Frage: «Kommt denn aus dem Munde des Hochsten nicht ebenso
das Bdse wie das Gute?» Diese Frage bestiitigt die Annahme des Autors,
dass sein Gottesbild eine durchaus dunkle und abgriindige Seite hat.

In dem sowohl fiir Juden wie fiir Christen wohl aufwiihlendsten
Buch, dem Buch Hiob, stellt sich die Frage nach dem Bdsen in aller
Scharfe. Wie Rivkah Kluger® iberzeugend nachgewiesen hat, stellt hier
der Satan — die Personifikation des Bdsen — einen direkten Aspekt
JHWHs dar.

2. Gottes «Rechte» und Gottes «Linke» in der rabbinischen Literatur

In den spiteren Schriften der rabbinischen Literatur werden diese
Anschauungen weitergefithrt. Im Talmud und in der erzahlenden Litera-
tur des Midrasch entwickelte sich so die Lehre von den sog. middot (sing.
midda), d.h. den Eigenschaften oder Verhaltensweisen Gottes. Unter ih-
nen nehmen zwei middot eine besondere Stellung ein: Auf der einen Seite
ist es die gottliche Liebe, Gnade und Barmherzigkeit, dic midda chesed,

85



auf der anderen Seite steht das strenge Gericht, das gottliche Zornfeuer,
die abgriindig-dimonische Seite JHWHs, die midda din. Diesen beiden
Wesensseiten JHWHs begegnet der Mensch mit zwer Verhaltensweisen,
indem er einerseits Liebe zu Gott, anderseits Furcht vor Gott empfindet.

Im Talmud (Babylonischer Talmud, Berakot 7*) heisst es:

«Rabbi Ismael ben Elisa erzihite: Einst trat ich ins Allerheiligste, um
ein Weihrauchopfer darzubringen. Da sah ich Gott auf seinem hocherhabe-
nen Throne sitzen. Ich sagte: Mdge es doch dein Wille sein, dass deine
Barmherzigkeit alle iibrigen Eigenschaften zudecke, und mégest du deinen
Kindern Barmherzigkeit und nicht Gerechtigkeit widerfahren lassen.»

Die hier erwihnte Gerechtigkeit ist als Gegensatz zum liebenden
Erbarmen Gottes eher negativ zu bewerten, als ein gestrenges oder hartes
Richten.

Die beiden middot chesed und din werden oft auch symbolisch als
Gottes Rechte und Linke dargestellt. Solange die Strenge durch die Liebe
gemildert wird, sind beide im Gleichgewicht und in harmonischer Ausge-
wogenheit.

Ein alter Midrasch (Bereschit rabba 12,2) sagt:

«So sprach der Heilige, gelobt sei er: Wenn ich die Welt mit Liebe und
Barmherzigkeit erschaffe, dann werden die Siinden (der Menschen) iiber-
handnehmen. Wenn ich sie aber mit strengem Recht erschaffe, wie kann die
Welt Bestand haben? Deswegen werde ich die Welt sowohl mit strengem
Recht wie mit Liebe und Barmherzigkeit erschaffen. Mdge sie auf diese
Weise Bestand haben.»

Die beiden Eigenschaften Gottes, die Liebe und das strenge Gericht,
werden in der Folge beinahe zu Hypostasen Gottes und gelegentlich sogar
personifiziert. Damit gerdt dieser Midrasch bereits in die Ndhe gnosti-
scher Spekulationen, welche den Abgrund zwischen Gott und Mensch
liberbriicken. Diese Tendenzen haben in der Folge innerhalb der kabbali-
stischen Literatur eine weitere Entwicklung und Vertiefung erfahren.

3. Das Bise als «privatio boni» bei den jiidischen Aristotelikern

Wenn wir in Kiirze das Problem des Bosen in der judischen Religi-
onsphilosophie anvisieren, dann ist es erstaunlich, wie wenige Autoren sich
mit diesem Problem auseinandergesetzt haben. Es waren vor allem zwel
jidische Philosophen, die sich ernsthaft mit der Frage nach dem Bosen
beschiftigten, nidmlich Abraham ibn Daud und Mose ben Maimon (Mai-
monides) um die Mitte des 12. Jahrhunderts.* Indessen weisen beide
Autoren in bezug auf das Problem des Bosen erstaunlich wenig originelle
Gedankenginge auf. Beide orientierten sich zur Hauptsache an den philo-

86



sophischen Ideen von Plato und Aristoteles mit ihrem Dualismus von
Form und Materie, Gut und Bdse. Damit l3sten sie innerhalb der judi-
schen Philosophie die bisherige, mehr neuplatonischen Spekulationen zu-
neigende Denkweise ab. In bezug auf das Bose nehmen beide Autoren —
ahnlich wie vor ihnen die arabischen Aristoteliker ibn Sina (Avicenna)
und ibn Ruschd (Averroes) — die Haltung ein, nach welcher das Bose im
Grunde genommen nur eine scheinbare Existenz habe. Denn nach ithnen
ist das Bose nicht eigentlich real, es ist lediglich ein Nichtvorhandenes,
insofern es die Abwesenheit des Guten bedeutet. Diese Lehre von der sog.
privatio boni deckte sich weitgehend mit den Auffassungen der gleichzeitig
bliihenden Hochscholastik, welche Gott als das summum bonum bezeich-
nete.

Im Christentum hatte diese Lehre aber bereits ihre Vorldufer bei den
Kirchenvitern. Schon Origenes bezeichnet das Bose als einen «akzidentel-
len Mangel an Vollkommenheit». Ahnliche Formulierungen lassen sich
unschwer be1 Dionysius Areopagita und Augustinus nachweisen.

Wenn aber Gott hochste Vollkommenbheit eigen ist, woher kommt
dann das Bose? Offenbar muss es im Menschen liegen. So konnte es zu
dem bekannten Ausspruch kommen: omne bonum a deo, omne malum ab
homine. Damit wurde in der christlichen Scholastik einerseits die Gestalt
Christi tiberhoht, anderseits der Mensch vollig entwertet.

Innerhalb der judischen Philosophie vermochte sich aber die Lehre
von der privatio boni nicht durchzusetzen. Es waren vor allem jene vom
islamisch-jiidischen Kalam her beeinflussten Philosophen, welche diese
Lehre bekampften®. So ist die Lehre des Maimonides von der Unwirklich-
keit des Bosen, dhnlich wie sein Versuch, der christlichen eine jiidische
Dogmatik gegeniiberzustellen, gescheitert.

4. Das Bose in der Kabbala

Gleichzeitig mit der mittelalterlichen Philosophie der jiidischen Ari-
stoteliker entwickelte sich in der Provence und in Katalonien die judische
Mystik, die Kabbala. Aber weit davon entfernt, das Bose fiir nicht existent
zu halten, haben die Kabbaiisten dieses Problem als eine Frage von bren-
nender Aktualitit gesehen.

Beinahe allen Kabbalisten gemeinsam ist die Auffassung, dass das
Bose eine doppelte Wurzel habe. Auf der einen Seite liegt sie im Men-
schen, auf der anderen Seite aber gibt e¢s cinen Ort des Bosen, der losge-
16st vom Menschen innerhalb des gottlichen Bereiches zu finden ist. Die
Kabbalisten unterscheiden sich dabei vor allem dadurch, dass sie die
Akzente mehr auf die eine oder die andere Seite verlegen.

87



Einerseits ist es der erste Mensch, Adam, welcher in Verbindung mit
Eva und der Schlange das Bose in die Schopfung hineingetragen hatte.
Vor dem Siindenfall war Adam ein rein spirituelles Wesen. Alle seine
Handlungen erfolgten in einem pneumatischen Bereich, in welchem sich
der ferne, unbekannte Gott — den die Kabbalisten als das en Sof bezeich-
nen — in seinen zehn Aspekten entfaltet hatte. Denn inzwischen hatte sich
die Lehre von den middot zur Lehre der zehn Emanationen, Ausstrahlun-
gen, Urzahlen oder Sefirot weiter entwickelt.

Die Gesamtheit dieser Sefirot ist die Erscheinungswelt des sich offen-
barenden Gottes. Sie wird von den Kabbalisten als der «Ort der Pflanzun-
gen» bezeichnet. Die Pflege dieser Pflanzungen bedeutet, die Sefirot in
ithrem Gesamtzusammenhang zu belassen, so dass innerhalb der gottli-
chen Welt ein harmonisches Gleichgewicht herrscht. Auf der anderen
Seite bedeutet das «Zerstoren der Pflanzungen» so viel wie ein Herauslo-
sen einzelner Sefirot aus ihrem Verbande. Wird aber eine Sefira herausge-
nommen, dann besteht die Gefahr ihrer Verselbstindigung oder ihres
Uberhandnehmens, was nach der Meinung vieler Kabbalisten die eigentli-
che Ursache flr das Aufkommen des Bosen ist.

a) Das Buch Bahir

Am deutlichsten stellt sich die Frage nach dem Bosen im ersten
grosseren kabbalistischen Werk, dem Buch Bahir, welches um die Mitte
des 12. Jahrhunderts in der Provence entstanden ist. In bezug auf das
Bose nimmt der Bahir die alte rabbinische Tradition von den beiden
middot auf, wobei aber dem Verfasser oder den Verfassern auch die Lehre
von den zehn Sefirot durchaus bekannt ist. Uber das Bdse dussert sich der
Bahir an einer Stelle sehr eindeutig:®

«Und was ist diese midda?” Sie ist der Satan. Dies bedeutet, dass es bei
Gott eine midda gibt, die "das Bdse” heisst. Sie liegt im Norden Gottes,
denn es heisst (Jer 1,14): "Von Norden her offnet sich das Bose.” Das
heisst: Alles Bose, welches iiber die Bewohner der Erde kommt, kommt von
Norden. Und welche (Gestalt) hat diese midda? Sie hat die Form einer
Hand und sie hat viele Boten und alle heissen "bése”, jedoch gibt es grissere
und kleinere unter ihnen. Sie sind es, welche die Welt in Schuld stiirzen,
denn das Tohu kommt vom Norden her und Tohu bedeutet eben das Bise,
das die Menschen verwirrt, bis sie siindigen, und der ganze bose Trieb des
Menschen stammt von dort her.»

Was will der Verfasser mit dieser Textstelle sagen? Zunichst wird
klar ausgesprochen, dass das Bose als ein im Menschen eingeborener
boser Trieb wirksam sei. Dartiber hinaus aber gibt es eine vom Verhalten
des Menschen vollig unabhédngige, in Gott selbst wurzelnde Macht. Damit
wird die biblisch-talmudische Lehre von den middot weiter differenziert.

88



Das Gottesbild der Kabbalisten zeigt eindeutig eine dunkle, bose Seite,
eine Vorstellung, welche dem Christentum durchaus fremd ist, das ja bis
heute immer noch an der Lehre vom summum bonum festhalt.

Das Bdse wird im Norden lokalisiert in Anlehnung an den Vers des
Propheten Jeremia, demzufolge alles Bose stets von Norden her komme.
Dementsprechend wird im Bahir der Norden stets mit der midda din
gleichgesetzt, wihrend der Stiden der midda chesed entspricht. Das Bose
aus dem Norden wird hier als Satan bezeichnet und damit personifiziert.
Dass der Satan hier direkt als eine midda oder Eigenschaft Gottes be-
zeichnet wird, gehort zu den voéllig neuen und iiberaus kithnen Formulie-
rungen dieses Werkes. An einer Stelle wird der Satan sogar als El acher,
d.h. der andere Gott, bezeichnet®. Eine Beeinflussung von Seiten radikaler
Katharer, welche dhnliche Auffassungen vertraten, ist nicht mit Sicherheit
auszuschliessen.

Sodann stellt der Autor des Bahir die Frage nach der Gestalt des
Bosen, um sie gleich selbst zu beantworten. Das Bose besitzt die Form
einer Hand. G. Scholem® weist nach, dass im biblischen Schrifttum mit
dem Wort «Hand» stets die Rechte gemeint ist. Demgegeniiber vertritt
der Midrasch — auf den sich hier der Bahir stiitzt — die Auffassung, dass
die «Hand» die Linke bedeutet. Wie das lateinische Wort fiir links —
sinister — so bedeutet auch die linke Hand Gottes seine dunkle, nefaste
Seite.

Schliesslich gibt der Bahir eine Wortexegese des Wortes Tohu-va-
bohu, das er spekulativ zerlegt und das Tohu mit dem Norden, dem
Bosen, identifiziert, wihrend das Bohu dem Siiden und der Liebe und
Gnade Gottes entspricht.

b) Das Buch Sohar

Im Sohar, dem klassischen Werk der Kabbala, haben sich nebenein-
ander verschiedene Meinungen tber das Bose erhalten. Nach einer Auf-
fassung ging die Siinde vom ersten Menschen Adam aus. Sie bestand
darin, dass er den urspriinglich einheitlichen Paradiesesbaum in den
Baum des Lebens und den Baum der Erkenntnis spaltete. Auf diese Weise
entstand aber ein Riss in der bisherigen Einheit der Sefirot-Welt. Eine
andere Anschauung besagt, dass es neben den zehn hellen und reinen
Sefirot ein ebenso dunkles Reich von unreinen Sefirot gebe. Daneben
wird aber auch die Lehre vertreten, dass das Bose aus einem Uberhand-
nehmen oder einer Verselbstindigung der Sefira din, also des gottlichen
Zornfeuers, entstanden sei. Und schliesslich gibt es eine Theorie, nach
welcher das Bose eine Art Abfall- oder Ausscheidungsprodukt sei, das aus
dem lebendigen Organismus der Gottheit abgesondert werde, dhnlich wie
die Hefe beim Wein oder die Schlacke beim Gold. All diese dunklen,

89



damonischen Seiten bilden in ithrer Gesamtheit das « Reich der Schalen»,
eine Vorstellung, welche in der Folge in der lurjanischen Kabbala eine zen-
trale Rolle spielt. Es wurde festgestellt, dass in der provengalisch-kataloni-
schen Kabbala das Bose, das vom Menschen ausgeht, zwar keineswegs iiber-
sehen wird. Nach ihr sind die Stinden des individuellen Menschen nichts
anderes als eine Wiederholung der Ursiinde Adams. Aber mehr und mehr
wird der Akzent auf die Auffassung verlegt, dass das Bose seine eigentliche
Wurzel in der Gottheit selbst habe. Dabei wird jeweils eine einzelne Sefira fiir
den Ausgangspunkt des Bosen gehalten. Nach dem Kabbalisten Isaak Ha-
kohen ist es die Sefira bina, nach dem Sohar dagegen ist die Sefira din
Ausgangspunkt des Bdsen, ja es gibt vereinzelte Kabbalisten, welche den
Sitz des Bdsen in die letzte Sefira verlegen wollen.

c¢) Isaak Lurja

Im gnostisch-kosmogonischen Mythos des Isaak Lurja wird das Pro-
blem des Bosen noch wesentlich komplizierter. Wahrend bisher alle Kab-
balisten die Entfaltung des unbekannten Gottes — des en Sof — als eine
geradlinige Entwicklung im Sinne der neuplatonischen Emanationslehre
verstanden hatten, dndert sich dies bei Lurja. Zwar lehnt er die Emana-
tionslehre nicht vollig ab, aber er modifiziert sie derart, dass sie vollig
neue Perspektiven eroffnet!®. Der Ausgangspunkt des lurjanischen My-
thos ist der Beginn des Schopfungsprozesses, der sich von aussen gesehen
als eine Kosmogonie, von innen gesehen als eine Art Theogonie erweist.
Dabei geht Lurja von einer ebenso einfachen wie originellen Fragestellung
aus'!: Wenn Gott — wie die Tradition lehrt — allgegenwirtig ist und alles
mit seinem Sein erfillt, wo kann dann eine Schopfung tiberhaupt stattfin-
den? Eine dhnliche Frage wird bereits von dem unbekannten Autor eines
der gnostisch-koptischen Codices von Nag Hammadi aufgeworfen. Sie
hat in der Folge auch einige christliche Theologen, wie Johannes Scotus
Eriugena und Meister FEckhart, beunruhigt, ohne dass sie darauf eine
Antwort finden konnten.

Lurjas Antwort auf die von thm selbst gestellte Frage lautet: Eine
Schopfung konnte tiberhaupt erst stattfinden, nachdem sich zunachst der
ferne Gott — das en Sof — in die Tiefe seiner eigenen Wesenheit zuriickzog.
So ist der erste Akt des Schoptungsdramas keine Emanation, sondern
gerade umgekehrt eine Art Retraktion. Durch diesen Rickzug in die
eigene Tiefe — den Lurja als Zimzum, d.h. Selbstbeschrankung, bezeichnet
— entsteht im en Sof ein leerer Raum. In diesen Urraum ergiessen sich nun
die gottlichen Emanationen und bilden dort ihre verschiedenen Gestaltun-
gen. In immer erneuten Schiiben erfolgen nun Retraktionen und Emana-
tionen, so dass innerhalb des gottlichen Organismus das Leben pulsiert
wie bet Ebbe und Flut oder bei Systole und Diastole.

90



Nun stellt aber der Akt des Zimzum nach Lurja eine Form der
Einschrinkung oder Abgrenzung dar. Mit dem Einsetzen des Riickzuges
und der darauf folgenden Schépfung wird ein Moment der Storung hin-
eingebracht, insofern die Sefira oder midda din — welche der Einschran-
kung entspricht — ein Ubergewicht erhiilt. Damit aber wird die Harmonie
und Ausgewogenheit gestért. Dies bedeutet nichts anderes als dass der
Ursprung des Bosen in die Schopfung hineinverlegt wird. Ja, das Bose ist
gewissermassen sogar eine notwendige Voraussetzung der Schopfung.

Mit dieser Auffassung ist Lurja weit tiber die Lehre der dlteren Kab-
balisten hinausgegangen. Nunmehr ist es nicht mehr ein einzelner Aspekt
der Gottheit, in welcher das Bose seinen Ursprung hat. Der Urgrund des
Bosen liegt nach ithm in der Schépfung selbst, und indem sich die Gottheit
in der Schopfung verwirklichen will, wird sie selbst indirekt zur Urhebe-
rin des Bosen.

Andere Kabbalisten wie Israel Sarug und Sabbatai Hurwitz haben
Lurjas Lehre vom Zimzum bekdmpft oder versucht, sie umzuinterpretie-
ren. Aber die nachfolgenden Kabbalisten haben durchweg an der ur-
sprunglichen lurjanischen Konzeption festgehalten.

d) Der Sabbatianismus

Am deutlichsten kristallisiert sich das Problem des Bosen im Sabba-
tianismus heraus, d.h. in jener hiretisch-mystischen Bewegung, welche an
den Namen von Sabbatai Zwi anknlipft, der um die Mitte des 17. Jahr-
hunderts lebte. Wie Lurja, so hat auch Sabbatai Zwi keinerlei schriftliche
Aufzeichnungen hinterlassen, in denen sich seine Ideen niedergeschlagen
hatten.

Die Grundlagen der sabbatianischen Theologie stammen von einem
Schiiler Sabbatai Zwis, Nathan von Gaza. Spiatere Theologen haben seine
Lehre weiter ausgebaut und vervollstindigt'?. Nathan von Gaza basiert
zunichst vollig auf der lurjanischen Kabbala, welche er aber durch eigene
tiefsinnige Ideen bereicherte. Es war insbesondere die Lehre vom Zimzum
als Ausgangspunkt des Bosen, welche Nathan aufgriff und auf seine eige-
ne Weise umgestaltete. Nach Nathan existierten vor dem Zimzum, d.h.
vor Beginn der Schopfung, innerhalb des en Sof zwei einander entgegen-
gesetzte Lichter, die er als das «gedankenvolle» und das «gedankenlose»
Licht bezeichnet. Das gedankenvolle Licht ist vollig auf Schopfung, Ent-
faltung und Gestaltung hin ausgerichtet und ist so cine aktive, tatige
Kraft. Aber daneben gibt es im en Sof auch eine Kraft oder ein Licht, das
die Schopfung ablehnt. Durch sein passives Beharrungsvermogen setzt
das gedankeniose Licht der Schopfung einen Widerstand entgegen. Der
Vorgang des Zimzum fand nach Nathan ausschliesslich im Bereich des
gedankenvollen Lichtes statt. Dieses hatte sich in den oberen Teil des

Bl



Urraumes ergossen und dort seine verschiedenen Gestaltungen hervorge-
bracht. Beim nachfolgenden Zimzum blieb aber im unteren Teil des Ur-
raumes das gedankenlose Licht zuriick, das an der Schépfung nicht teilge-
nommen hatte. So findet der Schopfungsprozess nur in der oberen Hilfte
des Urraumes statt'®. Der untere Teil mit dem gedankenlosen Licht wird
infolge seines Widerstandes zum Ort des Bosen, Abgriindigen und Damo-
nischen. In Anlehnung an die Terminologie Lurjas wird er als die «Welt
der Schalen» bezeichnet oder als die «Tiefe des grossen Abgrundes», in
welchem der Drache oder die unreinen Schlangen hausen.

Als sich nach dem Zimzum das gottliche Licht in die obere Halfte des
Urraumes ergoss, fielen einige seiner Funken in die untere Hélfte hinab.
Mit 1thnen fiel auch die Seele des Messias in die Tiefe. Hier kampft sie mit
den Machten der Finsternis und des Bosen. Denn sie versucht, auch den
unteren Teil mit dem gedankenvollen Licht zu erfiillen. Anklinge an
uralte gnostische Mythen vom Absturz des Urmenschen in die Tiefe der
Physis sowie an den Mythos von der heiligen Schlange der Ophiten sind
nicht zu lbersehen. Doch diirfte eine direkte Beeinflussung ausgeschlos-
sen sein. Es handelt sich eher um eine echte Neuschopfung oder — psycho-
logisch gesprochen — um ein spontanes Auftauchen archetypischer Moti-
ve.

Der Kampf der Seele des Messias mit den Ddmonen des Bosen findet
nun aber nicht ausschliesslich innerhalb des gottlichen Bereiches statt.
Nach der Lehre der Alchemisten und Kabbalisten entspricht ja jedem
Oben ein Unten und umgekehrt. Daher kommt es, dass auch in jedem
individuellen Menschen diese Auseinandersetzung zwischen aktiven und
passiven Kriften, zwischen Gestaltung und Widerstand und zwischen
Veranderung und Beharrung stattfindet.

Wenig originelle Ideen zum Problem des Bosen hat der Chassidismus
beigetragen. Auch er basiert auf der lurjanischen Kabbala, die er aber
nicht weiter entwickelte. In seiner lebensbejahenden, allem Asketischen
abgeneigten, optimistischen Weltsicht betont er vor allem, dass auch in
den Schalen ein gottlicher Funke enthalten sei. Aufgabe des chassidischen
Heiligen, des Zaddik, ist es, diese Funken aus den Schalen herauszulosen
und zu befreien.

5. Der Umgang mit dem individuellen und dem kollektiven Bosen

Wie verhilt sich der in der jiidischen Tradition verwurzelte Mensch
gegentliber dem Bosen? Die kollektive jlidische — und auch christliche —
Moral gebietet ihm, das Gute zu tun und das Bose zu lassen. Die Schwie-
rigkeit besteht allerdings darin, jeweils genau zu wissen, was im einzelnen

92



Falle gut und was bdse ist. Denn bekanntlich enthilt das Bose fast immer
auch einen Keim des Guten und umgekehrt.

Der bewusste, reife Mensch hat durch eine lebenslange Erfahrung
gelernt, dass er das Bose nicht einfach ungehemmt leben darf, denn dies
bedeutet ecine Entwertung des Kulturmenschen. Aber er ist sich auch
bewusst, dass er das individuelle Bose — den personlichen Schatten — nicht
einfach verdriangen darf, da er ihn sonst von hinten her anfillt. So bleibt
ihm eigentlich nichts anderes {ibrig, als von Fall zu Fall zu entscheiden,
wie er mit dem Bosen umgehen will und es in seine Gesamtpersonlichkeit
einbauen kann.

Aber wie verhilt es sich mit dem Uberpersonlichen, kollektiven Bo-
sen, mit der abgriindig-dimonischen Seite des Gottesbildes? In der Gene-
sis reut es Gott, die Menschen erschaffen zu haben, und er ertrankt sie
zum grossten Teil in der grossen Flut. Aus Sodom und Gomorra werden
ebenfalls nur wenige Menschen gerettet. Wo war Gottes Allwissenheit, die
ihm doch eigentlich hitte sagen miissen, dass die Menschen dazu neigen,
Boses zu tun?

Spiiter ist es Abraham, der ohne Bedenken bereit ist, das von ihm
verlangte grauenvolle Opfer des eigenen Sohnes zu vollziehen. Wusste
Gott nicht im voraus, wie Abraham sich verhalten wiirde? Wozu diente
tiberhaupt diese furchtbare Priifung? Offenbar bestanden bei Gott gewisse
Zweifel an seiner Allwissenheit oder — psychologisch gesprochen — er
verhielt sich genau so wie ein unbewusster Mensch, der von seinen inne-
ren Zweifeln bedriangt in Konflikte gestiirzt wird.

Ber Abraham kommt es noch nicht zu einem direkten Zusammen-
stoss zwischen menschlichem und gottlichem Willen, zwischen Ich und
Selbst!*. Dies dndert sich vollig mit dem Erscheinen des Buches Hiob.
Hier stellt sich der fromme Dulder Hiob, der sich keiner Schuld gegen-
liber Gott oder den Menschen bewusst ist, zunichst gegen JHWH und
dessen zerstorerische Seite. Aber gerade weil er diese dunkle Seite der
Gottpersonlichkeit erkennt und bewusst akzeptiert, wird ihm eine Gottes-
erfahrung zuteil, bei welcher sein bisheriges Gottesbild grundlegend ver-
andert wird. Auf der anderen Seite aber mochte auch Gott, der sich
beinahe leidenschaftlich um den Menschen bemiiht, dass er in seiner
Doppelnatur erkannt und vom Menschen bewusst akzeptiert wird.

Schopfungsmythen stellen eine Spiegelung jenes Prozesses dar, bei
welchem sich das Bewusstsein aus den Tiefen des Unbewussten entwik-
kelt!s. Im kosmogonischen Mythos des Nathan von Gaza stellt sich die-
ser Bewusstwerdungsprozess als ein innergottlicher Konflikt dar: Ein Teil
will Schopfung, Erhellung, Bewusstsein. Ein anderer Teil hingegen stellt
sich dieser Erhellung — psychologisch gesprochen: Bewusstwerdung — ent-
gegen und wird damit zur eigentlichen Quelle des Bosen. Wihrend im

93



Paradiesmythos die Bewusstwerdung als das Bose dargestellt wird, verhilt
es sich hier gerade umgekehrt, indem die Unbewusstheit als das eigentlich
Bose erscheint.

Nach judischer Tradition braucht der Mensch die Hilfe Gottes beim
Erlosungswerk. Aber andererseits bedarf auch Gott der Mithilfe des Men-
schen bei diesem Heilsgeschehen, das sich in der Sicht der hiretischen
Kabbala als eine Art Bewusstwerdungsprozess darstellt. Und insofern
jeder individuelle Mensch an diesem Vorgang teilhat, ist auch jeder Ein-
zelne dazu aufgerufen, an dieser Entwicklung aktiv mitzuwirken und
damit sowohl seinen personlichen Schatten als auch die dunkle Seite der
Gottpersonlichkeit zu erkennen, zu akzeptieren und sich bewusst mit
thnen auseinanderzusetzen.

ANMERKUNGEN

1. Wenn hier von Gott gesprochen wird, so bedeutet dies keine metaphysische Aussage.
Es ist damit das in der Psyche des Menschen empirisch nachweisbare Gotteshild
gemeint.

2. Die Ziircher Bibel libersetzt das hebridische Wort féb (gut) mit «Gliick» und das
Wort ra® (bose) falschlicherweise mit «Ungliick».

3. R. Scharf(-Kluger), Die Gestalt des Satans im Alten Testament, Ziirich 1948.

4. Julius Guttmann, Die Philosophie des Judentums, Miinchen 1933, S. 163ff. und
174ft.

5. Als Kalam bezeichnet man eine sowohl im Islam wie im Judentum auftretende
religionsphilosophische Richtung, welche sich aus den Auseinandersetzungen uber
das Problem des Anthropomorphismus sowie iber die islamische Pridestinations-
lehre herauskristallisiert hatte.

6. Sefer Bahir, ed. Wilna 1863, S. 30. Vgl. dazu auch G. Scholem, Das Buch Bahir,
Leipzig 1923, S. 116.

7. G. Scholem iibersetzt midda mit «Prinzip». Ich lasse es hier und im folgenden
untiibersetzt.

8. Diese Stelle stiitzt die bereits von R. Kluger (s.o. Anm. 3) aufgestelite These, wo-
nach der Satan ein Aspekt JHWHs sei, war ithr aber damals noch nicht bekannt.

9. Scholem, Das Buch Bahir (s.0. Anm. 6), S. 117 Anm. 3.

10. G. Scholem, The Doctrine of Creation in Lurjanic Kabbalah, in: ders., Kabbalah,
Jerusalem 1974, S. 128ff.

11. G. Scholem, Die jiidische Mystik in ihren Hauptstromungen, Ziirich 1957, S. 285(T.

12. S. Hurwitz, Sabbatai Zwi. Zur Geschichte und Psychologie eines Erlosers und seiner
Bewegung, in: ders., Psyche und Erlosung, Ziirich 1983, S. 87-116.

13. G. Scholem, Shabbetai Zevi and the Shabbatean Movement, in: ders., Kabbalah,
Jerusalem 1974, S. 270ff.

14. Nach C.G. Jung, auf dessen Psychologie die vorliegende Arbeit basiert, ist das Ich
das Zentrum und das Feld des Bewusstseins; das Selbst ist das Zentrum und das
Feld, das sowohl das Bewusstsein als auch das Unbewusste enthélt.

15. M.-L. von Franz, Creation Myths, Ziirich 1978.

94



	Das dunkle Antlitz Gottes im Judentum

