
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 44 (1988)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Hermann Michael Niemann, DIE DANITEN. STUDIEN ZUR GESCHICHTE EINES
ALTISRAELITISCHEN STAMMES (FRLANT 135), Göttingen: Vandenhoeck und
Ruprecht 1985, 348 Seiten, DM 84,-.

Die Frühgeschichte Israels wird oft unter dem Einfluss pauschaler Hypothesen wie
der von der friedlichen Landnahme oder der gewaltsamen Eroberung oder gar der
Sozialrevolution, von der Amphiktyonie usw. dargestellt. Es ist verdienstvoll, dass

Niemann gründlich und umsichtig, auch unter Beachtung archäologischer Ergebnisse
auf dem Tel Dan (S. 259ff.) und mit begründeter Ablehnung einer Gleichsetzung der
biblischen Daniten mit den Danuna, den Danunim und den Danaioi (S. 273ff.), der
Geschichte eines (kleinen) israelitischen Stammes in folgenden Kapiteln nachgegangen
ist: 1. Die Danitennotiz in Ri 1; 2. Der Danspruch im Deboralied (Ri 5,17aß); 3. Das

Heiligtum Michas und die Daniten (Ri 17-18); 4. Der Erzählkranz über Simson (Ri 13-

16); 5. Die Stammessprüche über Dan in Gen 49 und Dtn 33. Im Schlusskapitel (S. 293

ff.) bietet er «Grundlinien danitischer Geschichte»: Die Daniten haben sich wahrscheinlich

in der 2. Hälfte des 13. Jh. aus dem Ostjordanland kommend südwestlich von
Jerusalem in Manocho niedergelassen. Ein Vordringen in amoritisches Wirtschaftsgebiet

(Ajalon, Schaalbim) gelang nicht; ermutigt durch ein levitisches Orakel (Moseenkel
Jonatan ben Gerschom), eroberte ein Teil der Daniten Lajisch Dan (nach 1300). Die
levitisch-mosaische Priesterschaft fungierte am Reichstempel Jerobeams I. bis 733.

Zurückgebliebene Daniten gründeten ein «Lager Dans» zwischen Zora und Eschtaol; aus
ihnen ging Simson hervor.

Die anregenden Ergebnisse, die z.T. freilich auf Kombinationen beruhen, veranlassen

den Rezensenten zu folgenden Erwägungen: Wenn der Rahel-Bilha-Stamm Dan
(Stammvater war m.E. Jakob) das Gebiet der Leastämme (Stammvater war m.E. Israel)
Ruben und Gad (Stammutter Silpa) im südlichen Ostjordanland verliess, sich im
Einflussbereich des Leastammes Juda nicht halten konnte und sich im Nordosten des

Rahel-Bilha-Stammes Naftali niederliess, so spricht dies für eine jeweilige Verbundenheit

von Rahel-Bilha- und Lea-Silpa-Stämmen. Zum Zusammenhalt der rivalisierenden
Lea- und Rahelstämme trugen Angehörige des zerstreut lebenden Leastammes Levi
durch die Verbreitung des (mosaischen) Jahwekultes bei. In diesem Zusammenhang ist
Niemanns Exkurs über «Michas Levit und der Dan-Priester Jonatan, der Sohn des

Gerschom, des Sohnes Moses/Manasses» (S. 1 lOff.) besonders zu beachten.
H. Schmid

Simon Wiesenthal, JEDER TAG EIN GEDENKTAG. CHRONIK JÜDISCHEN
LEIDENS, Gerlingen: Bleicher 1988, 328 Seiten, DM 78,-.

Historische Jubiläen und Gedenktage haben schon seit geraumer Zeit Konjunktur.
Mag auch mancher (berechtigte) Kritik an dieser punktuellen bzw. verengten Form der
Auseinandersetzung mit der Geschichte üben, so bieten Gedenktage doch immer wieder
auch die Chance zur historischen Erinnerung an Vergessenes und Verdrängtes.

239



Dies gilt namentlich für die Geschichte der Juden und ihrer Verfolgung. Mit seiner
«Chronik jüdischen Leidens» legt S. Wiesenlhal hierzu ein beeindruckendes Nachschlagewerk

vor, in dem in Form eines Gedenkkalendcrs für jeden Tag des Jahres Ereignisse
aus der Leidensgeschichte der Juden durch die Jahrhunderte zusammengestellt sind.
Von den insgesamt fast 1800 darin enthaltenen Stichdaten - unter denen oft jeweils
mehrere historische Ereignisse genannt sind - beziehen sich ca. 1250 auf die nationalsozialistische

Judenverfolgung bzw. auf den Zeitraum 1933-1945, etwa 320 auf die übrigen
Phasen der neuzeitlichen Geschichte und ca. 200 Daten auf das Mittelalter (rückgehend
bis ins 11. Jahrhundert). Aus der antiken Geschichte sind lediglich 2 Daten aufgeführt.

Diese Schwerpunktsetzungen erklären sich nicht nur aus der Notwendigkeit, aus
der Fülle der Daten bzw. Ereignisse eine Auswahl zu treffen, sondern auch aus der
Tatsache, dass nicht wenige Ereignisse aus der Geschichte der Judenverfolgung gerade
aus dem Bereich der älteren Geschichte nicht immer zuverlässig auf den Tag genau
datierbar sind.

Ausführliche Begriffserläuterungen, 81 informative Abbildungen und ein Orlsregi-
ster ergänzen den Band. Dass Chroniken dieser Art immer auch ihre problematische
Seite haben - sie beschreiben nur die historischen Ereignisse bzw. Wirkungen, kaum
aber deren Ursachen und suggerieren zu sehr eine Einheitlichkeit und Kontinuität der
jeweiligen historischen Phänomene wie im vorliegenden Fall der Judenverfolgungen -
mindert nicht den hohen Informationswert des vorliegenden Nachschlagewerks.

T. Ruhe

Nachum T. Giclai, DIE JUDEN IN DEUTSCHLAND VON DER RÖMERZEIT BIS
ZUR WEIMARER REPUBLIK. Gütersloh: Bertelsmann Lexikon Verlag 1988, 440 S„
DM 68,-.

Das in den vergangenen Jahren gestiegene Interesse an der deutsch-jüdischen
Geschichte zumal des 19. und 20. Jahrhunderts hat zu einer Vielzahl von sich auch an
einen breiteren Leserkreis wendenden Publikationen geführt. Zu ihnen zählt auch der
von G. vorgelegte Band, der primär keine handbuchartige Gesamtdarstellung bieten
will, sondern mit dem erstmals eine umfassende Bilddokumentation der deutsch-jüdischen

Geschichte von ihren Anfängen bis 1933 verfügbar ist.
G„ 1909 in München geboren, zu den Pionieren des modernen Fotojournalismus

zählend und heute in Jerusalem lebend, hat in mehr als 30 Jahren systematisch Bildmaterial

zur deutsch-jüdischen Geschichte gesammelt, aus dem er fast 1.000 Aufnahmen
für den vorliegenden Band ausgewählt und in klarer Gliederung und ansprechender
Form präsentiert hat. Die chronologische und thematische Breite des von G. dargebotenen

Bildmaterials ist alles andere als selbstverständlich, ist doch die Qucllengrundlagc
für die visuelle Dokumentation jüdischer Geschichte zumal der älteren Epochen recht
schmal, aus vielfältigen Gründen: «eine theologisch enge Auslegung des Zweiten Gebots
verbunden mit der Abwehr einer dem Judentum nicht gemässen Verehrung von Bildern
und Statuen in den umgebenden Kulturen eine geist- und wortbezogene Wiedergabe

geschichtlicher und zeitgenössischer Ereignisse. In Deutschland war es zur Zeit
der Emanzipation und Assimilation vor allem das Bestreben, sich als deutsche Bürger
dargestellt zu sehen, was die Juden daran hinderte, jüdisches Leben visuell zu dokumentieren»

(S.9).
Aufgeteilt in 143 thematische Kapitel, die primär der Gliederung des Bildmaterials

dienen, zeigt G. die äusseren Entwicklungsbedingungen jüdischen Lebens in Deutschland

ebenso auf wie seine sozialen und religiös-kulturellen Ausdrucksformen. Der

240



Schwerpunkt liegt dabei auf der Zeit von etwa 1800 bis 1933. Dass in den durch einen
historischen Gesamtüberblick am Beginn des Bandes ergänzten erläuternden Texten zu
den einzelnen Kapiteln einige Themen, z.B. die Religionsrcform im 19. Jahrhundert,
doch etwas zu knapp abgehandelt werden oder die Geschichte der Ostjuden in Deutschland

im Bildteil (gerade im Vergleich zu den sehr ausführlich dargestellten Personen der
deutsch-jüdischen Kultur- und Wissenschaftsgeschichte) etwas vernachlässigt wird,
schmälert die grossartige Leistung G.s nicht. Gerade für die Vermittlung deutsch-jüdischer
Geschichte im schulischen wie im ausserschulischen Bereich kommt dem Band grosse
Bedeutung zu.

T. Rahe

Abraham Barkai, JÜDISCHE MINDERHEIT UND INDUSTRIALISIERUNG.
Demographie, Beruf und Einkommen der Juden in Westdeutschland 1850-1914 (Schriftenreihe

...Leo Baeck Institut, Nr. 46), Tübingen: Mohr 1988, 177 Seiten, DM 98,-.
Barkais Buch stellt einen wichtigen Beitrag zur Diskussion über Sombarts Thesen

dar. Dieser deutsch-nationale Professor behauptete vor dem Ersten Weltkrieg, die
Juden hätten den kapitalistischen Wirtschaftsgeist erzeugt. Barkai lehnt diese Thesen als

irrig ab und bezeichnet das wichtigste Buch Sombarts zu diesem Thema als «Machwerk».

Neben den Juden Nordwestdeutschlands zieht Barkai auch diejenigen Hessens als

Vergleichsgruppe bei. Er analysiert die Bevölkerungsentwicklung, die Wanderungen
und Veränderungen der Berufsstruktur der jüdischen Gemeinschaft dieser Gebiete
(Rheinland, Westfalen, Hessen). Barkai vergleicht die Einkommensentwicklung der
Juden mit der ihnen jeweils entsprechenden schichtspezifischen nichljüdischen Schicht.
Es ergibt sich ein sehr differenziertes Bild: In den «freien Berufen» verdienten die Juden
Düsseldorfs 1902 beispielsweise weniger als ihre nichtjüdischen Fachkollegen. Umgekehrt

war das Verhältnis bei den selbständigen Kaufleuten und bei Bankiers, wo jeweils
alte Familien-Berufstraditionen bestanden.

Nach Barkai wurden die Juden zwischen 1820 und 1860 zu einer immer homogeneren

Gruppe und befanden sich im Vorteil bezüglich ihrer Berufe. Sämtliche sogenannten
«Produktivisierungsversuche», d.h. die künstlich erzwungene Umschichtung hin zu
bäuerlichen oder handwerklichen Berufen, scheiterten völlig.

Die vergleichende, im selben schichtspezifischen Rahmen bleibende Betrachtungsweise

macht dieses Buch zu einem singulären Werk in der modernen Historiographie
der deutschen Juden.

U.R. Kaufmann

Yehuda Eloni, ZIONISMUS IN DEUTSCHLAND. VON DEN ANFÄNGEN BIS
1914 (Schriftenreihe des Instituts für Deutsche Geschichte Tel Aviv, Bd. 10), Gerlingen:
Bleicher 1987, 572 Seiten, DM 85,-.

Obwohl der deutsche Zionismus innerhalb der zionistischen Weltorganisation in
numerischer Hinsicht eher unbedeutend war, war er in ihr neben dem russischen Zionismus

der einflussreichste Faktor. Mit David Wolffsohn amtierte von 1905 bis 1911 einer
der Mitbegründer der Zionistischen Vereinigung für Deutschland (ZVfD) als Präsident

241



der Zionistischen Weltorganisation (ZWO), und auch darüber hinaus waren die Führung

der ZVfD und der ZWO personell zu einem beträchtlichen Teil identisch.
Eine Geschichte des deutschen Zionismus bis 1914 darf daher sowohl im Blick auf

die Geschichte des deutschen Judentums wie auch hinsichtlich der Geschichte des
Zionismus besondere Aufmerksamkeit beanspruchen. Auf beeindruckend breiter Quellen-
grundlage - E. hat neben dem umfangreichen archivalischen Material deutscher und
israelischer Archive und den publizistischen Quellen auch Privatnachlässe und Ton-
bandinterviews ausgewertet - bietet die vorliegende Studie eine minutiöse Darstellung
der organisatorischen und politisch-programmatischen Entwicklung des deutschen
Zionismus bis 1914. Der Schwerpunkt liegt dabei auf der Organisationsgeschichte der
ZVfD, während das Verhältnis der ZVfD zu den nichtzionistischen jüdischen Institutionen

und den jüdischen Gemeinden in Deutschland etwas knapper behandelt wird.
E. gelingt es, anhand einer Vielzahl von Einzelbeispielen das Wechselverhältnis

organisatorischer und politisch-inhaltlicher Konzeptionen sowie deren soziologische
Hintergründe innerhalb des deutschen Zionismus zu verdeutlichen. Ebenso eindrücklich
schildert er die von Beginn an bestehende starke Tendenz innerhalb des deutschen
Zionismus zu internen Konflikten bzw. formellen und informellen Fraktionsbildungen,
die nicht selten auch mit persönlichen Rivalitäten verbunden waren. Positiv hervorzuheben

ist auch, dass E. den Blick nicht nur auf die obere Organisationsebene der ZVfD
richtet, sondern immer wieder auch am Beispiel einzelner zionistischer Ortsgruppen die
Entwicklungsbedingungen und Aktivitäten an der zionistischen Basis in das Gesamtbild
einbezieht.

Die Schwächen des Bandes sind vor allem in den beiden einleitenden Kapiteln
festzustellen. Weder die Relation des politischen Zionismus zur religiös bestimmten
Zionstradition und der durch sie motivierten traditionellen Palästinakolonisation noch
die Ursachen und Entstehungsbedingungen des deutschen Zionismus werden näher
thematisiert, so dass das spezifisch Neue, das den Zionismus konstituierte und ihn von
den konkurrierenden politischen Strömungen innerhalb des deutschen Judentums
unterschied, kaum deutlich wird. Die mangelnde Resonanz der von E. beschriebenen
organisatorischen und programmatischen Anfänge des deutschen Zionismus vor 1897

wird von ihm nur konstatiert, aber nicht erklärt; die Darstellung bleibt recht unkritisch
und rein deskriptiv. Zu kurz kommt insgesamt auch die explizite Auseinandersetzung
mit den Thesen bzw. Ergebnissen der bisherigen Forschungsliteratur zur Geschichte des

deutschen Zionismus in dem von E. behandelten Zeitraum.
Trotz der genannten Einschränkungen liegt mit dieser Studie ein Werk vor, das

einen wichtigen Abschnitt der deutsch-jüdischen und zionistischen Geschichte grundlegend

aufarbeitet, wesentliche neue Erkenntnisse vermittelt und damit auch eine wichtige
Ergänzung zu den Studien David Vitais über die Frühgeschichte des Zionismus bietet.

T. Rahe

Erhard R. Wiehn, NOVEMBERPOGROM 1938, Konstanz: Hartung-Gorre Verlag
1988, 316 Seiten, DM 29,80.

Mit dem Untertitel «Die "Reichskristallnacht" in den Erinnerungen jüdischer
Zeitzeugen der Kehilla Kedoscha Konstanz 50 Jahre danach als Dokumentation des
Gedenkens» präsentiert der Konstanzer Soziologieprofessor E.R. Wiehn eine Materialiensammlung.

Beweggrund war die «verzweifelte Floffnung» (Zitat), dass man in Deutsch-

242



land aus der Geschichte lernen möge. Das Buch besteht vor allem aus Gesprächsprotokollen

mit ehemaligen Konstanzer Juden über das Aufkommen des Antisemitismus, die

Behandlung der Juden unter nationalsozialistischer Herrschaft und die abwehrende
Haltung schweizerischer Behörden ihnen gegenüber. Kernpunkte sind das Rcichspo-
grom («Kristallnacht») und die Deportation badischer und pfälzischer Juden in das

Konzentrationslager Gurs in Südfrankreich (Oktober 1938).
Aber auch die Zeit nach der Katastrophe wird beschrieben: die aus Konzentrationslagern

Befreiten, die Einweihung eines Betsaals, Momente der Solidarität mit Israel
(1967) und die Einladung ehemaliger jüdischer Konstanzer (1986). Neben Interviews
sind Photokopien aus historischen Standardwerken und aus der Lokalpresse beigefügt.
Nach der Abbildung des Kooperationsvertrags der Universität Konstanz mit der
Universität Tel Aviv findet sich auch eine Kontroverse um die Aufführung des Bühnenstückes

«Weiningers Nacht» vom Haifaer Autor Jehoschua Sobol (Ende 1987).
U.R. Kaufmann

Primo Levi, I SOMMERSI E I SALVATI, Turin: Giulio Einaudi editore 1986, 81987
Gli struzzi 305), 167 Seiten.
Auch in seinem letzten Buch, das in Primo Levis Todesjahr 1987 schon die achte

Auflage erreichte, widmet sich der italienische Schriftsteller dem Schicksal der
Untergegangenen und der Geretteten, deren Weg er als jüdischer Häftling des Vernichtungslagers

Auschwitz selbst mitgegangen war. Schon kurz nach Ende des Zweiten Weltkrieges
hatte Levi, der sich zu den Geretteten zählen konnte, begonnen, die Erlebnisse der
Deportation, der Inhaftierung und der Befreiung zu reflektieren und niederzuschreiben.
Sein erstes Buch «Sc queslo è un uomo» erschien erstmals 1947, später in mehreren
Auflagen ab 1958 (deutsch: «Ist das ein Mensch? Erinnerungen an Auschwitz», Frankfurt

a.M. 1961); der zweite Bericht «La Tregua» handelte von der Rettung und der
Heimkehr über die Sowjetunion und den Balkan und wurde 1963 veröffentlicht
(deutsch: «Atempause. Eine Nachkriegsodysscc», Hamburg 1964).

Hatte Levi diese beiden Bücher mit dem Ziel abgelassl, Zeugnis von den Leiden der
Verfolgten abzulegen und auf die grundsätzliche Wiederholbarkeit eines solchen Genozids

in einer technisierten Welt hinzuweisen, so ist sein neues Buch von anderen Absichten

und Erfahrungen bestimmt. Zum einen liegen zahlreiche weitere Dokumente über
die nationalsozialistische Judenvernichtung vor, zum anderen lässt sich wenigstens
annähernd absehen, in welchen Ländern der Well bis heute derartige Praktiken
nachgeahmt wurden. Diese Daten liefern Levi das Koordinatensystem, in das er die eigenen
Erfahrungen einordnen kann; umgekehrt kann er aber auch von seiner Warle aus die
Behauptungen und Theorien über die Ermordung der jüdischen Bevölkerung korrigieren

und kritisieren, die sich in den Jahren nach 1945 herausgebildet haben. Am
deutlichsten zeigt sich dies im 7. und 8. Kapitel seines Buches («Stereotipi» und «Lottere di
tedeschi»). Der oft wiederholten Frage, warum so wenige vor und nach der Deportation
zum Mittel des Widerstandes gegriffen haben, begegnet Levi mit dem Hinweis auf die
Arglosigkeit und Ahnungslosigkeil grosser Teile der jüdischen Einwohnerschaft im
Einflussbercich des Nationalsozialismus. Deshalb habe ihre Mehrheit auch nach
Inkrafttreten der Rassengesetze in Deutschland und Italien von einer (damals übrigens
hindernisreichen!) Emigration abgesehen. Im Konzentrationslager selbst schliesslich
seien die Möglichkeiten des Widerstands äusserst begrenzt gewesen, und zwar bedingt

243



durch die Entbehrungen, die physische Ausbeutung und die mangelnde Hilfe von aussen

(124ff.), oder, wie Levi an anderer Stelle sagt, durch das Schweigen, die Unbekümmertheit

oder sogar durch das willentliche Einverständnis vieler, die gegen die Judenvernichtung

wenig einzuwenden hatten (I44f., 167). Levi weiss sehr wohl die Beispiele
freiwilliger Mittäterschaft, für die er keine mildernden Umstände kennt (18, 42), zu
unterscheiden von den Fällen, in denen Menschen aus purem Überlebenstrieb
Ungerechtigkeiten begingen, z.B. die Kollaborateure im Lager. Sie können, wie er betont, zu
ihrer Verteidigung das Argument des Bcfehlsnotstandes mit weitaus grösserem Recht in
Anspruch nehmen als diejenigen, die das System der Vernichtung organisiert und an
ihrer Durchführung Anteil gehabt haben - und meist freiwillig dazu gekommen sind
(vgl. das 1. Kapitel «La memoria dell'offesa»). Darum sind die Schikanen, die von den
Angehörigen der «zona grigia» (so der Name des 2. Kapitels), d.h. der Grauzone
zwischen Bewachern und Bewachten, verübt wurden, auch eher zu verzeihen; ja sie sind
aus der Situation der Erniedrigung zu verstehen, in der sich alle Inhaftierten befanden:
Hunger, Durst, Kälte und Auszehrung rauben dem Einzelnen beinahe jedes Gespür für
ein mitmenschliches Verhalten und zerstören so letztlich seine Menschenwürde. Daraus
entsteht aber die Scham, mit der Levi sich im 3. Kapitel seines Buches («La vergogna»)
beschäftigt. Sie haben viele Überlebende über Jahre und Jahrzehnte empfunden. Die
Tatsache, nur durch mannigfache Rücksichtslosigkeiten oder aber durch eine Kette von
glücklichen Umständen dem Tod entronnen zu sein im Gegensatz zu der Masse der
Inhaftierten, hat darüber hinaus manchen in die Depression geführt, so auch Levi. Auf
ihnen lastet, wie er schreibt, nach wie vor die kaum zu beantwortende Frage, warum sie
die Ausnahme, die anderen aber die Regel sind (64). Diese Problematik klingt auch im
4. Kapitel («Comunicazione») an. Nur die Italiener, die über wenigstens rudimentäre
Deutschkenntnisse verfügten, überstanden die ersten Wochen ihres Lageraufenthalts.
Die anderen dagegen wurden Opfer von Missverständnissen (72) und der unnötigen
Gewalt, von der das 5. Kapitel («Violenza inutile») handelt, und waren bald nicht mehr
am Leben.

Von dokumentarischem Wert ist schliesslich das 6. Kapitel («L'intellettuale ad
Auschwitz»), in dem Levi insbesondere auf seine Bekanntschaft mit dem Schriftsteller
Jean Améry eingeht. Améry, ebenfalls Überlebender des Konzentrationslagers Auschwitz,

kannte Levi aus dieser Zeit und hatte später mit ihm brieflichen Kontakt. Wie
Levi festhält, hatte ein Intellektueller - und als solcher verstand Améry sich - im
Konzentrationslager mit ungleich mehr Schwierigkeiten zu kämpfen als andere Inhaftierte.

Der Kampf aller gegen alle in der Baracke, die ungewohnte Arbeil und der
Lagerjargon bedeuteten für ihn meist unbekannte Erfahrungen und liessen nicht nur ein
Gefühl der Unterlcgenheit aufkommen. Vielmehr mussten die hohen moralischen und
politischen Ansprüche und Erwartungen Amérys sich als so unversöhnlich mit der
Realität erweisen, dass Abwehr und Widerstand als die einzigen Mittel erschienen, den
idealen Zuständen wenigstens stellenweise zum Durchbruch zu verhelfen. Levi erkennt
in dieser bewussten, aber unnützen Gegenwehr Amérys ein Beispiel für die Härte und
Intransigenz, die sein Leben weiterhin kennzeichnete, und damit den Schlüssel für das
Verständnis seines Schicksals. «Wer die ganze Welt mit Fäusten bekämpft, findet zwar
seine Würde, bezahlt aber einen sehr hohen Preis dafür, denn er ist sicher, in der
Niederlage zu enden» (110). Trotz aller Unterschiede zeigt sich hier aber die Gemeinsamkeit

zwischen beiden Autoren: Endete in Levis Augen das Leben Amérys im Protest,

so ist Levis Tod im Frühjahr 1987 die Folge einer anderen Form der Nichtbewälti-
gung, nämlich der Depression. Sein letztes Buch gewährt einen Einblick in die Gedanken,

die Levi vierzig Jahre nach Auschwitz in Anspruch nahmen und die für sich

sprechen. Dass sie es wert sind, ins Deutsche übersetzt zu werden, muss man nicht
eigens betonen.

E. Bons

244



Hein: Kremers, in Zusammenarbeit mit Leonore Siegele-Wenschkewitz und Bertold
Klappert (Hg.). DIE JUDEN UND MARTIN LUTHER - MARTIN LUTHER UND
DIE JUDEN. Geschichte - Wirkungsgeschichte - Herausforderung, XX, 440 S., Ncu-
kirchen-Vluyn: Ncukirchcncr Verlag 1985. DM 38.-.

Der umfangreiche Aufsatzband, der 19 Beiträge enthält, will weder eine «Anklageschrift»

noch eine «Verteidigungsschrift» des Reformators sein, sondern «eine
Festschrift zum 500. Geburtstag Marlin Luthers», wie die Herausgeber in ihrem Vorwort
erklären, «Als Geburtstagsgeschenk ist sie Zeichen der Verehrung und Dankbarkeil der
christlichen Mitarbeiter und Zeichen einer - wenn auch kritischen - Achtung und
Würdigung der jüdischen Mitarbeiter gegenüber dem grossen Reformator und theologischen

Lehrer» (S. XI). Die Bedeutung des Bandes, der im wesentlichen Referate eines
im Februar 1983 in Mühlheim/Ruhr veranstalteten Symposions allgemein zugänglich
macht, dürfte in dem entschlossenen Versuch zu erkennen sein, Juden und Christen im
Gespräch über den Reformator zusammenzubringen. Das Unterfangen jedoch, die
Haltung Luthers gegenüber den Juden zum Gegenstand einer «Festschrift» zu machen,
ist nicht überzeugend gelungen. Wie sollte es auch?

In einem ersten Hauptteil «Geschichte» befassen sich Ben-Zion Dcgani mit der
«Formulierung und Propagierung des jüdischen Stereotyps in der Zeit vor der
Reformation und sein Einfluss auf den jungen Luther». Johannes P. Boendermaker mit dem
Problem «Martin Luther - ein "semi-judaeus"? Der Einfluss des Alten Testaments und
des jüdischen Glaubens auf Luther und seine Theologie» und Stefan Schreiner mit der
Frage «Was Luther vom Judentum wissen konnte». Damit werden wichtige Grundlagen
zur Auseinandersetzung mit Luthers Haltung gegenüber den Juden geliefert. An dieser
Stelle wäre aber auch noch viel intensiver danach zu fragen, wie der Reformator das
Judentum seiner Zeit erlebte. Was wusste er z.B. von den Hetzpredigten des Johannes
Capistrano in Erfurt und der dadurch bewirkten Austreibung der Erfurter Juden 1457,
die den Grundstein zur Zerrüttung der städtischen Finanzen Erfurts im 15. und 16. Jh.

legte? Im Mittelpunkt des ersten Hauptteils «Geschichte» stehen allerdings die Studien,
die sich direkt mit Luthers Verhältnis zu den Juden befassen. Die Beiträge von Martin
Stöhr und Heiko A. Oberman wurden schon andernorts abgedruckt, sind hier aber
unverzichtbar, weil insbesondere auf Obermans Position auch in den anderen Beiträgen
immer wieder zurückgegriffen wird (vgl. dazu auch meinen Beitrag in Judaica 39. 1983,
S. 166-178). Das gilt auch für Johannes Brosseders Aufsatz, der in der erstaunlichen
Aussage mündet: «Judenhass ist Luther fremd», (S. 133). Wenn es nicht Juden/tass war,
der den späten Luther umlrieb, so war es doch Judcnungjv. Angst und Mass aber sind
Geschwister! Das Illustrationsmaterial zu dieser These liefern, wenn auch keineswegs
vollständig, die Studien von Adam Weyer über die Juden in Luthers Predigt und von
Pinchas E. Lapide über die jüdischen Reaktionen auf Martin Luther.

In einem zweiten Haupltcil «Wirkungsgeschichte» wird die widcrspüchliche Rezeption

von Luthers Judenschriften in dreifacher Weise entfaltet. Günther B. Ginzel behandelt

den Reformator als «Kronzeugen des Antisemitismus» und bietet eine erschütternde

Anthologie von Texten, in denen in einer «Kombination aus deutschnationalen,
deutsch-völkischen und christlich-heilsgeschichtlichen Elementen» (S. 191) einen Luther
konstruiert wurde, der nun wirklich in den Dienst des rassistischen Antisemitismus
genommen wurde. Ein ausserordentlich differenziertes Bild von Bonhoeffers Verhältnis
zu den Juden liefert Eberhard Bethge. Ähnliches leistet Jürgen Seim im Bezug auf Hans
Joachim Iwand. In beiden Arbeiten wird unübersehbar deutlich, welche gänzlich neuen
Grundlagen das christliche Nachdenken über Israel nach dem Holocaust gewinnen
muss und wie gross die zeitgeschichtlichen Befangenheiten auch bei solchen waren, die
sich ihre menschliche und theologische Sensibilität zu bewahren wussten.

245



Der dritte Hauptteil «Herausforderung» sammelt Beiträge mit recht unterschiedlicher

Fragestellung. Besondere Aufmerksamkeit wird das Votum des Londoner Rabbiners

Albert H. Fricdlander beanspruchen dürfen, der das direkte Gespräch mit dem
Reformator und «Bruder Martin» in einer Weise wagt, dass hier jeder Satz wichtig
wird! Sehr kritisch setzt sich Günther van Norden mit der «Schuld oder Mitschuld von
Christen» an der Judenverfolgung der Nazis im Zusammenhang der Bonner Thesen
zum Rheinischen Synodalbcschluss von 1980 auseinander. Einen der wichtigsten Beiträge

des Bandes hat Leonorc Siegele-Wenschkewitz unter dem Titel «Wurzeln des
Antisemitismus in Luthers theologischem Antijudaismus» geliefert, in dem sie sich kritisch
und produktiv mit Heiko A. Obermans Thesen befasst. Unter den Stichworten von
«Erwählung und Rechtfertigung» führt Bertold Klappert die Diskussion auf das
systematische Feld: «Rechtfcrtigungstheologic ist angewandte Erwählungslhcologie», (S.
409). Als «Problem in Predigt und Unterrieht» wird das Verhältnis Luthers zu den
Juden schliesslich von Heinz Kremers erörtert.

Selbstverständlich ist es schwierig, zu einem solch vielstimmigen Aufsalzband ein
zusammenfassendes Urteil zu formulieren. Zu begrüssen ist, durch ihn einmal mehr auf
die Wichtigkeit des Themas aufmerksam gemacht worden ist. Ebenso ist dem Versuch
zuzustimmen, auch jüdische Stimmen in dieses Gespräch einzubeziehen. Eine gewisse
thematische Engführung hat der Band allerdings durch die Fixierung auf die Thesen
Obermans in fast allen Beiträgen erhalten, die sich direkt mit Luther beschäftigen. In
Zukunft werden sich wohl drei Interpretationstypen gegenüberstehen und die Luther-
Forschung prägen. Da ist zunächst die zuletzt von Oberman vertretene Auffassung,
dass Luthers theologische Grundauffassungen sich niemals gewandelt hätten, nur die
Taktik sei eine andere geworden. Abgesehen von allen anderen Argumenten sei hier nur
L. Siegele-Wenschkevitz' Beobachtung notiert, dass nun gerade die jüdischen Forscher
stets die These von der Wandlung vertreten haben (vgl. S. 361 f.). Diese nimmt Luther
beim Wort, sowohl theologisch als auch praktisch (vgl. hierzu auch meinen Beitrag in
Judaica 29, 1973, S. 71-84, 151-167), und konkretisiert den Umschlag von EndzeitJ;o//:
nung in Endzeitangst beim alten Luther. Die Herausgeber des hier besprochenen Bandes

fügen dem nun eine dritte These hinzu, die den Reformator von Anfang an als Antiju-
daisten betrachtet, was angesichts der biographischen und textlichen Fakten nur Sinn
macht, wenn mit den Begriffen «Antijudaismus» und «Antisemitismus» cinigermasscn
kühn jongliert wird. Die eigentlich bedrückendste Frage in diesem Zusammenhang,
nähmlich die nach der Verfügbarkeit theologischer Argumente in aktuellen und konkreten

Auseinandersetzungen, wird nicht gestellt. Es geht um Luthers Umgang mit der
Schrift, um seine bestürzende Sclbstgewissheit im Umgang mit dem Bibelwort, die
nichts mehr davon zu wissen scheint, dass auch der im Glauben gerechtfertigte und
durch den Geist erleuchtete Ausleger ständig der Busse und Vergebung bedarf.

Die Herausgeber dieses Bandes wollten keine «Anklageschrift» und auch keine
«Verteidigungsschrift» liefern. Aber musste es dann gleich eine «Festschrift» (S. XI)
sein? Zwischen Anklage und Verteidigung bleibt ja auch noch Platz für Klage und
Trauer über das, was Luthers rclbrmatorischc Botschaft entstellte, und das, was die, die
ihm nachfolgten, daraus machten! In anderem Zusammenhang haben die Herausgeber
diese «Trauerarbeit» nach dem Holocaust zu Recht eingefordert (vgl. S. XIVf.).

P. Maser

246



Elisabeth Revel-Neher, LE SIGNE DE LA RENCONTRE. L'Arche d'Alliance dans

l'art juif et chrétien du second au dixième siècles, Paris 1984 (Hrsg.: «Association des

amis des études archéologiques du monde byzantino-slave et du christianisme oriental»).

Dieses Buch geht auf eine im März 1981 an der Hebräischen Universität von
Jerusalem verteidigte Doktordissertation zurück. Zusätzlich enthält das Werk eine
Untersuchung über den Beitrag der orientalischen Kunst und die von der lateinischen
Theologie gegebene Interpretation.

Die Grundlage aller Darstellungen ist selbstverständlich der biblische Text, doch
treten diese erst nach dem Verschwinden der Bundeslade als solcher auf. Die Verfasserin

stellt in den jüdischen Darstellungen drei hauptsächliche symbolische Elemente l'est:

das Gewicht der Vergangenheit, die Spannung im Blick auf die messianische Hoffnung
und der stete Kampf in der Gegenwart. Diese drei Elemente sind die symbolischen
«Konstanten», die dem Ladeverständnis zugrundeliegen.

Der erste Teil der Arbeit ist der «Quelle und der Inspiration - Textgrundlagen»
gewidmet. Die Vf. greift auf die biblischen Textgegebenheiten über die Herstellung der
Lade zurück, auf ihren Inhalt und ihre Wanderungen bis zu ihrer Installation im
Allerheiligsten durch Salomo. Sic geht dann auf die Frage des Verschwindens der Lade
ein, auf ihre hypothetischen Verstecke (gemäss den jüdischen Texten) und ihre Rückkehr

gemäss den Angaben des Jeremia. Ein zweiter Abschnitt bringt die christlichen
Texte seit dem NT und gruppiert die Bedeutung und die Symbole der Lade bei den

griechischen und lateinischen Kirchenvätern, wobei man eine Schwankung zwischen
christologischer sowie marianischer Symbolik in der griechischen und christologischer
sowie ekklesialer Bedeutung in der lateinischen Patristik feststellen kann.

Bevor wir zur Analyse der von E.R.-N. angeführten Dokumente übergehen, sei auf
die ausgezeichnete ikonographischc Dokumentation hingewiesen, welche die Vf. am
Ende des Bandes zusammengestellt hat und die 30 ganzseitige Illustrationen und eine
Reihe von Tabellen umfasst.

Der zweite Teil der Arbeit trägt den Titel: «Die Bilder in ihrer Konfrontation mit
den Texten» und beginnt mit einer Analyse der jüdischen Darstellungen. Den
Ausgangspunkt dafür bilden die unter Bar-Kochba geprägten Münzen: Die Bundeslade im
Tempel ist dabei ein grundlegendes Element mit sowohl nationaler wie religiöser Bedeutung.

Man findet die drei in der Einleitung erwähnten symbolischen Elemente auf der
Tetradrachme Bar-Kochbas (als Gegenstück zu der von den Römern geprägten Judaea
Capta-Münze) und später auf der szenischen Ausschmückung des Toraschreins der
Synagoge von Dura-Europos, wo dann auch noch andere Symbole hinzutreten, wie die
Menora (siebenarmiger Leuchter), der Eulas (Palmzweig) und die Akeda (Opferung
Isaaks). Die Vf. beschreibt und analysiert ebenfalls die Darstellungen aus dem Gräber-
bcrcich (Ossuarien, Sarkophage, Wandgemälde in jüdischen Katakomben) und solche,
die auf mehr sekundären Gegenständen zu finden sind, wie Pokale, Lampen, Schüsseln,
Flaschen und Kalksteinplalten, auf denen diese Symbole eingraviert sind. Schliesslich

interpretiert sie auch noch die Synagogenausschmückungen, Reliefs und Mosaiken.
E.R.-N. schlicsst dieses beschreibende und wohl überdachte Inventar mit dem Verzeichnis

der ersten Anfänge mittelalterlicher jüdischer Miniaturen, die in ihren Grundcle-
menten erst ab dem 10. Jahrhundert greifbar sind. (Es besteht eine Liickc zwischen dem
7. und dem 10. Jahrhundert in der Reihe der jüdischen Ladedarstellungen).

Nach der Analyse der rein jüdischen symbolischen Gestaltungen geht die Vf. zu
den «jüdischen und christlichen Literaturdarstellungen» über - d.h. solche, die einen
Text illustrieren - und stellt fest, dass die ersteren wahrscheinlich «das Modell und das

Mittel» für die letzteren gewesen sind. Auch dafür werden Beispiele angeführt.

247



Schliesslich folgt als letztes Kapitel des zweiten Teiles die Untersuchung «der
christlichen symbolischen Interpretationen». Die Christianisierung des Lademotivs
geschieht meist durch Hinzufügung eines weiteren Elements: Kreuz, Altar, ein Text, eine
Szene. Die Ladedarstellung kann im Christentum sowohl zu einem polemischen Zweck
als auch zur Illustration einer rein christlichen Symbolik herangezogen werden, wie z.B.
in der Handschrift der Christlichen Topographie des Cosmas Indicopleustcs oder bei der
Ausschmückung der Kirche von Gcrminy-des-Près.

In einem kurzen letzten Kapitel zieht E.R.-N. die Schlussfolgerungen aus der
gesamten von ihr zusammengetragenen Dokumentation. Sie beschreibt die sechs
formellen Typen - drei in der jüdischen und drei in der christlichen Kunst - der Ladcdar-
stellungen und ruft den Ursprung dieser Typen und ihre Bedeutung in Erinnerung. Die
Vf. schliesst mit folgenden Ausführungen:

« Was die jüdische Ikonographie anbelangt, so wird ihre Symbolik getragen von der
Hoffnung auf eine spirituelle Wiederherstellung des jüdischen Volkes und seine nationale
Wiederauferstehung. Es sind das drei wesentliche Elemente der Gleichung Gott - Mensch

- Land Israel. Sie ist in der Vergangenheit verwurzelt, besitzt anschauliehen Wert für die

Gegenwart und ist auf die messianische Zukunft hin ausgerichtet, vro diese Hoffnung
Gestalt annehmen soll. In der christlichen Ikonographie ist diese Symbolik die Stütze einer
Exegese, in deren Mittelpunkt die Menschwerdung, der Messianismus der Wiederkunft
und die Erfüllung stehen. Jede Tradition erblickt so in der Bundeslade ein Symbol, das sie
in eine anders orientierte ikonographische Sprache übersetzt» (S. 218).

Diese ausgezeichnete, klare, gut dokumentierte und mit vielen Zitaten und Illustrationen

versehene Arbeit enthält im Anhang drei sehr nützliche Elemente: ein Glossar
für den des Hebräischen unkundigen Leser, eine solide Bibliographie und eine Liste der
haupt psächlichen im Text zitierten Stellen in der Ursprache, Hebräisch oder
Griechisch.

M. Petit

Christa Mulack, DIE WEIBLICHKEIT GOTTES. Matriarchale Voraussetzungen des

Gottesbildes, Stuttgart: Kreuz Verlag 1983.
Wissenschaftliche Forschung bürdet dem Autor eine ganz besondere Verantwortung

auf. Sie verlangt, dass das Quellenmaterial jeweils im Urtext gelesen wird. Was für
die reine Wissenschaft eine selbstverständliche Forderung ist, gilt - mit gewissen
Einschränkungen - auch für die sog. interdisziplinäre Forschung. Doch lässt sich dabei
nicht immer vermeiden, dass gelegentlich auch Sekundärliteratur herangezogen werden
muss. Aber auch in diesem Falle wird dem Forscher eine gewisse Sorgfaltspflicht aufgeladen,

indem nur wissenschaftliches Material verwendet wird, das einer strengen
wissenschaftlichen Kritik standhalten kann. Dazu kommt ein zweites Moment. Obwohl sich
bekanntlich eine absolut objektive Einstellung kaum verwirklichen lässt, so muss doch
gefordert werden, dass der Forscher nicht von voreingenommenen Einstellungen dem
Material gegenüber ausgeht.

In ihrem vorliegenden Buch geht Christa Mulack von ganz bestimmten Voraussetzungen

aus, die sie aufgrund eines ausgedehnten religionshislorischcn und psychologischen

Materials zu untermauern versucht. Sie vertritt den Standpunkt der feministischen
Theologie. Dies macht sie einerseits hellhörig für gewisse aktuelle Probleme der
modernen Theologie, verstellt ihr aber gleichzeitig eine objektive wissenschaftliche Sicht.

248



Der an der judaistischen Forschung interessierte Leser wird sich insbesondere den

Kapiteln zuwenden, die sich mit der Kabbala und ihrer Symbolik beschäftigen. Und da

muss sogleich festgestellt werden: Die direkten Quellenkenntnisse gehen der Autorin
weitgehend ab. Ihre Kenntnisse des Hebräischen und vor allem des Aramäischen sind
gleich Null. Sie ist infolgedessen ausschliesslich auf Sekundärliteratur angewiesen.
Wenn diese als einigermassen zuverlässig angesehen werden kann, lässt sich gegen ihre
Verwendung nichts einwenden.

So zitiert die Autorin wiederholt C. Schalem, dessen Autorität auf dem Gebiet der
Kabbala-Forschung unumstritten ist. Daneben aber stützt sie sich auch auf einige
andere Autoren, deren fachliche Kompetenz äusserst fragwürdig ist. Es ist eine bekannte

Talsache, dass sich auf keinem anderen Gebiete so viele Ignoranten und Scharlatane
betätigt haben, wie in der Kabbala. So zitiert die Autorin einen gewissen Marquis de

Saint d'Alveydra, dessen «Ergebnisse» seiner Phantasie entsprungen sind. Ferner beruft
sie sich auf F. Weinreb sowie wiederholt auf E. MMler. Letzterer konnte zwar die
Urtexte lesen, doch hat ihm seine einseitige anthroposophische Sicht das Weltbild der
Kabbala weitgehend verfälscht.

Der Ausgangspunkt der Autorin lautet kurz zusammengefasst: Nicht nur das Alte
Testament, sondern vor allem die Kabbala sind zwar nicht «im Matriarchat entstanden
(aber) doch weitgehend zum Geistesgut jener Epoche» zuzurechnen. Die konsequente
Schlussfolgerung aus dieser Hypothese lautet daher: Das «kabbalistische Gotleskonzept
(entspricht) nicht mehr der ursprünglichen Form (da es) dem patriarchalen Denken
angepasst wurde».

Es ist hier nicht der Ort, die kontroverse Frage des Matriarchates, welches die
Autorin als feststehende Tatsache betrachtet, zu diskutieren. Bekanntlich ist das
Problem, ob überhaupt je ein soziologisch nachweisbares Matriarchat existierte, seit den

Forschungen von J.J. Bachofen von den verschiedenen Ethnologenschulen ganz
verschieden beantwortet und bis heute nicht endgültig entschieden worden. Was man mit
einiger Sicherheit sagen kann, ist, dass der patriarchalen Bewusstseinsstufe eine mehr
matriarchale vorausging, wie E. Neumann anhand eines ausgedehnten Materials
nachgewiesen hat.

Ohne Zweifel ist das Gottesbild des Alten Testaments - wie dasjenige der anderen
monotheistischen Religionen - patriarchaler Art. Wie aber verhält es sich mit dem
Gottesbild in der jüdischen Mystik? Die Autorin stellt die kühne Behauptung auf, die
kabbalistischen Werke, insbesondere die beiden Hauptwerke «Bahir» und «Sohar»,
seien nichts anderes als eine spätere patriarchale Überarbeitung einer ursprünglich in
die matriarchale Geisteswelt reichenden Urkonzeption. Die Beweise für diese Hypothese

sind indessen sehr fragwürdig. Man könnte daher über solche Behauptungen einfach
hinweggehen. Hat doch G. Scholem vor beinahe einem halben Jahrhundert die Frage
der Autorschaft des Sohar aufgrund sorgfältiger text- und stilkritischer Analysen
endgültig geklärt: Der Sohar wurde 1280 abgefasst, der Bahir entstand ungefähr 100 Jahre
früher. Die moderne kritische Kabbalaforschung hat denn auch Scholems Schlussfolgerungen

einmütig akzeptiert. Dies hindert indessen die Autorin nicht daran, das Alter
dieser Werke, wenn nicht der Zeit, so doch dem Geiste nach, in einer matriarchalen
Urzeit anzusetzen.

Wer auch nur einigermassen imstande ist, unvoreingenommen die Urtexte zu lesen,
der muss zu völlig anderen Schlussfolgerungen kommen. Für eine spätere patriarchale
Überarbeitung einer ursprünglichen, mehr matriarchal gefärbten Urfassung ist auch
nicht der Schatten eines Beweises zu erbringen. Ganz im Gegenteil. Verfolgt man die

Entwicklung der Schechina-Mystik von ihren - vorkabbalistischen - Anfängen bis ins
chassidische Schrifttum hinein, so kommt man unweigerlich zum Schluss, dass innerhalb

der Kabbala sich schon früh eine dem patriarchalen Denken des talmudisch-rab-

249



binischen Schrifttums völlig entgegengesetzte Konzeption des Gottesbildcs duehgesetzt
hat. In einer grossartigen unverstellten Fülle mythischer Bilder leuchtet hier erstmals
eine weibliche Seite des Gottesbildcs auf.

In diesem «Aufstand der Bilder» - um einen Ausspruch von G. Scholem zu zitieren

- schillert der ganze Reichtum und die Vielfälligkeit dieses neuen Gottesbildes, bar jeder
patriarchalen Überarbeitung. Man könnte sagen, dass zwischen der zeitgenössischen
Alchemic und der Kabbala eine gewisse Parallelität besteht: In der Alchcmie wird die
Auffassung des offiziellen Christentums durch Einbeziehung der Materie kompensiert.
In der Kabbala dagegen wird das traditionell patriarchale Gottesbild durch Einbeziehung

des Weiblichen ergänzt.
In einem Kapitel versucht die Autorin, in einer Studie des Rezensenten aus dem

Jahre 1952 (die seither in einer Neufassung ediert wurde) gewisse Mängel der Interpretation

einiger schwieriger chassidischer Texte aus dem Umkreis des Maggid von Mcs-
ritsch aufzudecken. Da die Kritik weitgehend auf den vorgefassten Meinungen der
Verfasserin basiert, lohnt es sich nicht, darauf einzugehen.

Trotz mancher interessanter Ansatzpunkte kommt man bei der Lektüre des Buches
nicht um den Eindruck herum, die Autorin habe das aus den Texten herausgelesen, was
sie zuvor in sie hincinprojizierte. Ob für die Kabbala-Forschung dabei viel
herauskommt, darf mit Recht bezweifelt werden.

S. Hurwitz

Martin Samuel Cohen. THE SCHIcUR QOMAFI: Texts and Recensions. Tübingen:
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1985 Texte und Studien zum antiken Judentum 9).
X.240 S. 8° Ln. DM 88.-.

Im Nachgang und in Ergänzung zu seiner Monographie «The Shicur Qomah:
Liturgy and Theurgy in Pre-Kabbalistic Jewish Mysticism» (Washington. D.C. 1983)
und durch sie als Kenner der Materie ausgewiesen, hat sich Vf. mit seinem neuen Buch
nun der mühevollen Aufgabe unterzogen, eine textkritische Edition des unter dem
Namen Shicur Qomah bekannten «mystic literary corpus» vorzulegen, also jener Texte,
die neben der Merkavah-Literatur zu den ältesten Zeugen der vorkabbalistischcn
jüdischen Mystik zählen. Diese Texte, als deren Urtext Vf. das aus dem 10. 11 Jhd. stammende

Manuskript 10675 (Gaster ms 187) der British Library erkannt hat, sind in fünf
grösseren und einer Reihe kleinerer Rezensionen überliefert, die Vf. sämtlich in seine
Edition aufgenommen hat. Zu den grösseren Rezensionen gehören: der Sepher ha-Shi-
cur (S. 27-37), die Siddur-Rabbah-Rezension (S. 38-53), die Merkavah-Rabhah-Kc7.cn-
sion (S. 54-76), die Sepher-Razi'ei-Rezension (S. 77-124) und der Sepher ha-Qomah (S.
125-182). 24 weitere, kleinere Rezensionen sind in den Appendices (S. 183-232) untergebracht.

Von jeder Rezension hat Vf. für seine Edition eine Handschrift als Basistext
ausgewählt - die Begründung einer jeden Wahl ist in der Introduction (dort bes. S. 6-25)
nachzulesen -, mit dem dann die jeweils anderen Handschriften derselben Rezension
kollationiert werden. Dabei sind die variac leetiones im ersten Apparat abgedruckt, im
zweiten hingegen die Parallelstellen in den anderen Rezensionen sowie sonstige Belege
verzeichnet. Die ausgewählten Basistexte hat Vf. zudem mit je einer englischen Übersetzung

versehen, die variac leetiones aber nicht. Gleichwohl ist Vf.s Edition in jeder Weise

mustergültig zu nennen und liefert für alle weitere Forschung an den Schicur-Qomah-
Texten eine ebenso willkommene wie solide Grundlage.

S. Schreiner

250


	Rezensionen

