Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 44 (1988)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Hermann Michael Niemann, DIE DANITEN. STUDIEN ZUR GESCHICHTE EINES
ALTISRAELITISCHEN STAMMES (FRLANT 135), Gottingen: Vandenhoeck und
Ruprecht 1985, 348 Seiten, DM 84,—.

Die Friihgeschichte Israels wird oft unter dem Einfluss pauschaler Hypothesen wie
der von der friedlichen Landnahme oder der gewaltsamen Eroberung oder gar der
Sozialrevolution, von der Amphiktyonie usw. dargestellt. Es ist verdienstvoll, dass
Niemann griindlich und umsichtig, auch unter Beachtung archidologischer Ergebnisse
auf dem Tel Dan (S. 259ff.) und mit begriindeter Ablehnung einer Gleichsetzung der
biblischen Daniten mit den Danuna, den Danunim und den Danaioi (S. 273ff.), der
Geschichte eines (kleinen) israelitischen Stammes in folgenden Kapiteln nachgegangen
ist: 1. Die Danitennotiz in Ri 1; 2. Der Danspruch im Deboralied (Ri 5,17aB); 3. Das
Heiligtum Michas und die Daniten (Ri 17-18); 4. Der Erzdhlkranz tiber Simson (Ri 13-
16); 5. Die Stammesspriiche iiber. Dan in Gen 49 und Dtn 33. Im Schlusskapitel (S. 293
ff.) bietet er «Grundlinien danitischer Geschichte»: Die Daniten haben sich wahrschein-
lich in der 2. Hilfte des 13. Jh. aus dem Ostjordanland kommend siidwestlich von
Jerusalem in Manocho niedergelassen. Ein Vordringen in amoritisches Wirtschaftsge-
biet (Ajalon, Schaalbim) gelang nicht; ermutigt durch ein levitisches Orakel (Moseenkel
Jonatan ben Gerschom), eroberte ein Teil der Daniten Lajisch=Dan (nach 1300). Die
levitisch-mosaische Priesterschaft fungierte am Reichstempel Jerobeams 1. bis 733. Zu-
riickgebliebene Daniten griindeten ein «Lager Dans» zwischen Zora und Eschtaol; aus
ihnen ging Simson hervor.

Die anregenden Ergebnisse, die z.T. freilich auf Kombinationen beruhen, veranlas-
sen den Rezensenten zu folgenden Erwigungen: Wenn der Rahel-Bilha-Stamm Dan
(Stammvater war m.E. Jakob) das Gebiet der Leastimme (Stammvater war m.E. Israel)
Ruben und Gad (Stammutter Silpa) im siidlichen Ostjordanland verliess, sich im Ein-
flussbereich des Leastammes Juda nicht halten konnte und sich im Nordosten des
Rahel-Bilha-Stammes Naftali niederliess, so spricht dies fiir eine jeweilige Verbunden-
heit von Rahel-Bilha- und Lea-Silpa-Stimmen. Zum Zusammenhalt der rivalisierenden
Lea- und Rahelstimme trugen Angehorige des zerstreut lebenden Leastammes Levi
durch die Verbreitung des (mosaischen) Jahwekultes bei. In diesem Zusammenhang ist
Niemanns Exkurs tiber «Michas Levit und der Dan-Priester Jonatan, der Sohn des
Gerschom, des Sohnes Moses/Manasses» (S. 110ff.) besonders zu beachten.

H. Schmid

Simon Wiesenthal, JEDER TAG EIN GEDENKTAG. CHRONIK JUDISCHEN LEI-
DENS, Gerlingen: Bleicher 1988, 328 Seiten, DM 78,-.

Historische Jubiliden und Gedenktage haben schon seit geraumer Zeit Konjunktur.
Mag auch mancher (berechtigte) Kritik an dieser punktuellen bzw. verengten Form der
Auseinandersetzung mit der Geschichte tiben, so bieten Gedenktage doch immer wieder
auch die Chance zur historischen Erinnerung an Vergessenes und Verdringtes.

239



Dies gilt namentlich fiir die Geschichte der Juden und ihrer Verfolgung. Mit seiner
«Chronik jiidischen Leidens» legt S. Wiesenthal hierzu ein beeindruckendes Nachschla-
gewerk vor, in dem in Form eines Gedenkkalenders fiir jeden Tag des Jahres Ereignisse
aus der Leidensgeschichte der Juden durch die Jahrhunderte zusammengestellt sind.
Von den insgesamt fast 1800 darin enthaltenen Stichdaten — unter denen oft jeweils
mehrere historische Ereignisse genannt sind — beziechen sich ca. 1250 auf die nationalso-
zialistische Judenverfolgung bzw. auf den Zeitraum 1933-1945, etwa 320 auf die {ibrigen
Phasen der neuzeitlichen Geschichte und ca. 200 Daten auf das Mittelalter (riickgehend
bis ins 1 1. Jahrhundert). Aus der antiken Geschichte sind lediglich 2 Daten aufgefiihrt.

Diese Schwerpunktsetzungen erklaren sich nicht nur aus der Notwendigkeit, aus
der Fille der Daten bzw. Ereignisse eine Auswahl zu treffen, sondern auch aus der
Tatsache, dass nicht wenige Ereignisse aus der Geschichte der Judenverfolgung gerade
aus dem Bereich der idlteren Geschichte nicht immer zuverlissig auf den Tag genau
datierbar sind.

Ausfiihrliche Begriffserlauterungen, 81 informative Abbildungen und ein Ortsregi-
ster ergdnzen den Band. Dass Chroniken dieser Art immer auch ihre problematische
Seite haben — sie beschreiben nur die historischen Ereignisse bzw. Wirkungen, kaum
aber deren Ursachen und suggerieren zu sehr eine Einheitlichkeit und Kontinuitit der
jeweiligen historischen Phinomene wie im vorliegenden Fall der Judenverfolgungen —
mindert nicht den hohen Informationswert des vorliegenden Nachschlagewerks.

T. Rahe

Nachum T. Gidal, DIE JUDEN IN DEUTSCHLAND VON DER ROMERZEIT BIS
ZUR WEIMARER REPUBLIK. Giitersloh: Bertelsmann Lexikon Verlag 1988, 440 S.,
DM 68,-.

Das in den vergangenen Jahren gestiegene Interesse an der deutsch-jiidischen Ge-
schichte zumal des 19. und 20. Jahrhunderts hat zu einer Vielzahl von sich auch an
einen breiteren Leserkreis wendenden Publikationen gefithrt. Zu ihnen zdhlt auch der
von G. vorgelegte Band, der primir keine handbuchartige Gesamtdarstellung bieten
will, sondern mit dem erstmals eine umfassende Bilddokumentation der deutsch-jidi-
schen Geschichte von ihren Anfingen bis 1933 verfiigbar ist.

G., 1909 in Miinchen geboren, zu den Pionieren des modernen Fotojournalismus
zdhlend und heute in Jerusalem lebend, hat in mehr als 30 Jahren systematisch Bildma-
terial zur deutsch-jiidischen Geschichte gesammelt, aus dem er fast 1.000 Aufnahmen
fiir den vorliegenden Band ausgewihlt und in klarer Gliederung und ansprechender
Form prasentiert hat. Die chronologische und thematische Breite des von G. dargebote-
nen Bildmaterials ist alles andere als selbstverstindlich, ist doch die Quellengrundlage
fiir die visuelle Dokumentation jlidischer Geschichte zumal der dlteren Epochen recht
schmal, aus vielfaltigen Griinden: «eine theologisch enge Auslegung des Zweiten Gebots
verbunden mit der Abwehr einer dem Judentum nicht gemissen Verechrung von Bildern
und Statuen in den umgebenden Kulturen (...), eine geist- und wortbezogene Wiederga-
be geschichtlicher und zeitgendssischer Ereignisse. (...) In Deutschland war es zur Zeit
der Emanzipation und Assimilation vor allem das Bestreben, sich als deutsche Biirger
dargestellt zu sehen, was die Juden daran hinderte, jiidisches Leben visuell zu dokumen-
tieren» (S.9).

Aufgeteilt in 143 thematische Kapitel, die primir der Gliederung des Bildmaterials
dienen, zeigt G. die dusseren Entwicklungsbedingungen jiidischen Lebens in Deutsch-
land ebenso auf wie seine sozialen und religids-kulturellen Ausdrucksformen. Der

240



Schwerpunkt liegt dabei auf der Zeit von etwa 1800 bis 1933. Dass in den durch einen
historischen Gesamtiiberblick am Beginn des Bandes erginzten erliuternden Texten zu
den einzelnen Kapiteln ecinige Themen, z.B. die Religionsreform im 19. Jahrhundert,
doch etwas zu knapp abgehandelt werden oder die Geschichte der Ostjuden in Deutsch-
land im Bildteil (gerade im Vergleich zu den sehr ausfiihrlich dargestellten Personen der
deutsch-jiidischen Kultur- und Wissenschaftsgeschichte) etwas vernachlissigt wird, sch-
milert die grossartige Leistung G.s nicht. Gerade fiir die Vermittlung deutsch-jiidischer
Geschichte im schulischen wie im ausserschulischen Bereich kommt dem Band grosse

Bedeutung zu.
T. Rahe

Abraham Barkai, JUDISCHE MINDERHEIT UND INDUSTRIALISIERUNG. De-
mographie, Beruf und Einkommen der Juden in Westdeutschland 1850-1914 (Schriften-
reihe ... Leo Baeck Institut, Nr. 46), Tiibingen: Mohr 1988, 177 Seiten, DM 98, -.

Barkais Buch stellt einen wichtigen Beitrag zur Diskussion iiber Sombarts Thesen
dar. Dieser deutsch-nationale Professor behauptete vor dem Ersten Weltkrieg, die Ju-
den hitten den kapitalistischen Wirtschaftsgeist erzeugt. Barkai lehnt diese Thesen als
irrig ab und bezeichnet das wichtigste Buch Sombarts zu diesem Thema als «Mach-
werk».

Neben den Juden Nordwestdeutschlands zieht Barkai auch diejenigen Hessens als
Vergleichsgruppe bei. Er analysiert die Bevolkerungsentwicklung, die Wanderungen
und Verinderungen der Berufsstruktur der jiidischen Gemeinschaft dieser Gebiete
(Rheinland, Westfalen, Hessen). Barkai vergleicht die Einkommensentwicklung der
Juden mit der ihnen jeweils entsprechenden schichtspezifischen nichtjiidischen Schicht.
Es ergibt sich ein sehr differenziertes Bild: In den «freien Berufen» verdienten die Juden
Diisseldorfs 1902 beispielsweise weniger als ihre nichtjidischen Fachkollegen. Umge-
kehrt war das Verhiltnis bei den selbstindigen Kaufleuten und bei Bankiers, wo jeweils
alte Familien-Berufstraditionen bestanden. .

Nach Barkai wurden die Juden zwischen 1820 und 1860 zu einer immer homogene-
ren Gruppe und befanden sich im Vorteil beziiglich ihrer Berufe. Simtliche sogenannten
«Produktivisierungsversuche», d.h. die kiinstlich erzwungene Umschichtung hin zu
bauerlichen oder handwerklichen Berufen, scheiterten vollig.

Die vergleichende, im selben schichtspezifischen Rahmen bleibende Betrachtungs-
weise macht dieses Buch zu einem singuldren Werk in der modernen Historiographie
der deutschen Juden.

U.R. Kaufmann

Yehuda Eloni, ZIONISMUS IN DEUTSCHLAND. VON DEN ANFANGEN BIS
1914 (Schriftenreihe des Instituts fiir Deutsche Geschichte Tel Aviv, Bd. 10), Gerlingen:
Bleicher 1987, 572 Seiten, DM 85.-.

Obwohl der deutsche Zionismus innerhalb der zionistischen Weltorganisation in
numerischer Hinsicht eher unbedeutend war, war er in ihr neben dem russischen Zionis-
mus der einflussreichste Faktor. Mit David Wolffsohn amtierte von 1905 bis 1911 einer
der Mitbegriinder der Zionistischen Vereinigung fiir Deutschland (ZVfD) als Prisident

241



der Zionistischen Weltorganisation (ZWQO), und auch dariiber hinaus waren die Fiih-
rung der ZVID und der ZWO personell zu einem betrichtlichen Teil identisch.

Eine Geschichte des deutschen Zionismus bis 1914 darf daher sowohl im Blick auf
die Geschichte des deutschen Judentums wie auch hinsichtlich der Geschichte des Zio-
nismus besondere Aufmerksamkeit beanspruchen. Auf beeindruckend breiter Quellen-
grundlage — E. hat neben dem umflangreichen archivalischen Material deutscher und
israclischer Archive und den publizistischen Quellen auch Privatnachliasse und Ton-
bandinterviews ausgewertet — bictet die vorliegende Studic eine minutidse Darstellung
der organisatorischen und politisch-programmatischen Entwicklung des deutschen Zio-
nismus bis 1914. Der Schwerpunkt liegt dabei auf der Organisationsgeschichte der
ZVfD, wihrend das Verhiltnis der ZVfD zu den nichtzionistischen jlidischen Institutio-
nen und den jiidischen Gemeinden in Deutschland etwas knapper behandelt wird.

E. gelingt es, anhand einer Vielzahl von Einzelbeispiclen das Wechselverhiltnis
organisatorischer und politisch-inhaltlicher Konzeptionen sowic deren soziologische
Hintergriinde innerhalb des deutschen Zionismus zu verdeutlichen. Ebenso eindriicklich
schildert er die von Beginn an bestchende starke Tendenz inncrhalb des deutschen
Zionismus zu internen Konflikten bzw. formellen und informellen Fraktionsbildungen,
die nicht selten auch mit personlichen Rivalitidten verbunden waren. Positiv hervorzuhe-
ben ist auch, dass E. den Blick nicht nur auf die obere Organisationsebene der ZVID
richtet, sondern immer wieder auch am Beispiel cinzelner zionistischer Ortsgruppen dic
Entwicklungsbedingungen und Aktivititen an der zionistischen Basis in das Gesamtbild
einbezicht.

Die Schwiichen des Bandes sind vor allem in den beiden einleitenden Kapiteln
festzustellen. Weder die Relation des politischen Zionismus zur religids bestimmten
Zionstradition und der durch sie motivierten traditionellen Palédstinakolonisation noch
die Ursachen und Entstchungsbedingungen des deutschen Zionismus werden niher
thematisiert, so dass das spezifisch Neue, das den Zionismus konstituierte und ihn von
den konkurrierenden politischen Stromungen innerhalb des deutschen Judentums un-
terschied, kaum deutlich wird. Die mangelnde Resonanz der von E. beschriebenen
organisatorischen und programmatischen Anfinge des deutschen Zionismus vor 1897
wird von ihm nur konstatiert, aber nicht erklidrt; die Darstellung bleibt recht unkritisch
und rein deskriptiv. Zu kurz kommt insgesamt auch die explizite Auseinandersetzung
mit den Thesen bzw. Ergebnissen der bisherigen Forschungsliteratur zur Geschichte des
deutschen Zionismus in dem von E. behandelten Zeitraum.

Trotz der genannten Einschrinkungen liegt mit dieser Studie cin Werk vor, das
einen wichtigen Abschnitt der deutsch-jiidischen und zionistischen Geschichte grundle-
gend aufarbeitet, wesentliche neue Erkenntnisse vermittelt und damit auch eine wichtige
Erginzung zu den Studien David Vitals iiber die Friihgeschichte des Zionismus bictet.

T. Rahe

Erhard R. Wiehn, NOVEMBERPOGROM 1938, Konstanz: Hartung-Gorre Verlag
1988, 316 Seiten, DM 29,80. :

Mit dem Untertitel «Die "Reichskristallnacht’™ in den Erinnerungen jiidischer Zeit-
zeugen der Kehilla Kedoscha Konstanz 50 Jahre danach als Dokumentation des Ge-
denkens» prisentiert der Konstanzer Soziologieprofessor E.R. Wichn eine Materialien-
sammlung. Beweggrund war die «verzweifelte Hoffnung» (Zitat), dass man in Deutsch-

242



land aus der Geschichte lernen moge. Das Buch bestcht vor allem aus Gespriichsproto-
kollen mit ehemaligen Konstanzer Juden iiber das Aufkommen des Antisemitismus, die
Behandlung der Juden unter nationalsozialistischer Herrschaft und die abwehrende
Haltung schweizerischer Behorden ihnen gegeniiber. Kernpunkte sind das Reichspo-
grom («Kristallnacht») und die Deportation badischer und pfilzischer Juden in das
Konzentrationslager Gurs in Stidfrankreich (Oktober 1938).

Aber auch die Zeit nach der Katastrophe wird beschricben: die aus Konzentra-
tionslagern Befreiten, die Einweihung eines Betsaals, Momente der Solidaritit mit Israel
(1967) und die Einladung chemaliger jlidischer Konstanzer (1986). Neben Interviews
sind Photokopien aus historischen Standardwerken und aus der Lokalpresse beigefiigt.
Nach der Abbildung des Kooperationsvertrags der Universitit Konstanz mit der Uni-
versitdt Tel Aviv findet sich auch eine Kontroverse um die Auffithrung des Biithnen-
stiickes «Weiningers Nacht» vom Haifaer Autor Jehoschua Sobol (Ende 1987).

U.R. Kaufmann

Primo Levi, | SOMMERSI E I SALVATI, Turin: Giulio Einaudi editore 1986, #1987
(= GIi struzzi 305), 167 Seiten.

Auch in seinem letzten Buch, das in Primo Levis Todesjahr 1987 schon die achte
Auflage erreichte, widmet sich der italienische Schriftsteller dem Schicksal der Unterge-
gangenen und der Geretteten, deren Weg er als jlidischer Hiftling des Vernichtungsla-
gers Auschwitz selbst mitgegangen war. Schon kurz nach Ende des Zweiten Weltkrieges
hatte Levi, der sich zu den Geretteten zihlen konnte, begonnen, die Erlebnisse der
Deportation, der Inhaftierung und der Befreiung zu reflektieren und niederzuschreiben.
Sein erstes Buch «Se questo ¢ un uomo» erschien erstmals 1947, spiter in mehreren
Auflagen ab 1958 (deutsch: «Ist das ein Mensch? Erinnerungen an Auschwitz», Frank-
furt a.M. 1961); der zweite Bericht «La Tregua» handelte von der Rettung und der
Heimkehr iiber die Sowjetunion und den Balkan und wurde 1963 veroffentlicht
(deutsch: «Atempause. Eine Nachkriegsodyssee», Hamburg 1964).

Hatte Levi diese beiden Biicher mit dem Ziel abgefasst, Zeugnis von den Leiden der
Verfolgten abzulegen und auf die grundsitzliche Wiederholbarkeit eines solchen Geno-
zids in einer technisierten Welt hinzuweisen, so ist sein neues Buch von anderen Absich-
ten und Erfahrungen bestimmt. Zum einen licgen zahlreiche weitere Dokumente tiber
die nationalsozialistische Judenvernichtung vor, zum anderen ldsst sich wenigstens an-
nidhernd absehen, in welchen Lindern der Welt bis heute derartige Praktiken nach-
geahmt wurden. Diese Daten liefern Levi das Koordinatensystem, in das er die eigenen
Erfahrungen einordnen kann; umgekehrt kann er aber auch von seiner Warte aus die
Behauptungen und Theorien iiber die Ermordung der jiidischen Bevélkerung korrigie-
ren und kritisieren, die sich in den Jahren nach 1945 herausgebildet haben. Am deut-
lichsten zeigt sich dies im 7. und 8. Kapitel seines Buches («Stereotipi» und «Lettere di
tedeschi»). Der oft wiederholten Frage, warum so wenige vor und nach der Deportation
zum Mittel des Widerstandes gegriffen haben, begegnet Levi mit dem Hinweis auf die
Arglosigkeit und Ahnungslosigkeit grosser Teile der jiidischen Einwohnerschaft im
Einflussbereich des Nationalsozialismus, Deshalb habe ihre Mehrheit auch nach In-
krafttreten der Rassengesetze in Deutschland und Italien von einer (damals iibrigens
hindernisreichen!) Emigration abgesehen. Im Konzentrationslager selbst schliesslich
seien die Moglichkeiten des Widerstands dusserst begrenzt gewesen, und zwar bedingt

243



durch die Entbehrungen, die physische Ausbeutung und die mangelnde Hilfe von aus-
sen (124ff.), oder, wie Levi an anderer Stelle sagt, durch das Schweigen, die Unbekiim-
mertheit oder sogar durch das willentliche Einverstindnis vieler, die gegen die Judenver-
nichtung wenig einzuwenden hatten (144f., 167). Levi weiss sehr wohl diec Beispiele
freiwilliger Mittiterschaft, fiir die er keine mildernden Umstinde kennt (18, 42), zu
unterscheiden von den Fillen, in denen Menschen aus purem Uberlebenstrieb Unge-
rechtigkeiten begingen, z.B. die Kollaborateure im Lager. Sie konnen, wie er betont, zu
ihrer Verteidigung das Argument des Befehlsnotstandes mit weitaus grosserem Recht in
Anspruch nehmen als diejenigen, die das System der Vernichtung organisiert und an
ihrer Durchfithrung Anteil gehabt haben — und meist freiwillig dazu gekommen sind
(vgl. das 1. Kapitel «La memoria dell’offesa»). Darum sind die Schikanen, die von den
Angehorigen der «zona grigia» (so der Name des 2. Kapitels), d.h. der Grauzone
zwischen Bewachern und Bewachten, veriibt wurden, auch eher zu verzeihen; ja sie sind
aus der Situation der Erniedrigung zu verstehen, in der sich alle Inhaftierten befanden:
Hunger, Durst, Kilte und Auszehrung rauben dem Einzelnen beinahe jedes Gespiir fiir
ein mitmenschliches Verhalten und zerstoren so letztlich seine Menschenwiirde. Daraus
entsteht aber die Scham, mit der Levi sich im 3. Kapitel seines Buches («La vergogna»)
beschiftigt. Sie haben viele Uberlebende iiber Jahre und Jahrzehnte empfunden. Die
Tatsache, nur durch mannigfache Riicksichtslosigkeiten oder aber durch eine Kette von
gliicklichen Umstinden dem Tod entronnen zu sein im Gegensatz zu der Masse der
Inhaftierten, hat dariiber hinaus manchen in die Depression gefiihrt, so auch Levi. Auf
ihnen lastet, wie er schreibt, nach wie vor die kaum zu beantwortende Frage, warum sie
die Ausnahme, die anderen aber die Regel sind (64). Diese Problematik klingt auch im
4. Kapitel («Comunicazione») an. Nur die Italiener, die iiber wenigstens rudimentire
Deutschkenntnisse verfiigten, liberstanden die ersten Wochen ihres Lageraufenthalts.
Die anderen dagegen wurden Opfer von Missverstindnissen (72) und der unndétigen
Gewalt, von der das 5. Kapitel («Violenza inutile») handelt, und waren bald nicht mehr
am Leben.

Von dokumentarischem Wert ist schliesslich das 6. Kapitel («L’intellettuale ad
Auschwitz»), in dem Levi insbesondere gluf seine Bekanntschaft mit dem Schriftsteller
Jean Améry eingeht. Améry, ebenfalls Uberlebender des Konzentrationslagers Ausch-
witz, kannte Levi aus dieser Zeit und hatte spiter mit ihm brieflichen Kontakt. Wie
Levi festhilt, hatte ein Intellektueller — und als solcher verstand Améry sich — im
Konzentrationslager mit ungleich mehr Schwierigkeiten zu kidmpfen als andere Inhaf-
tierte. Der Kampf aller gegen alle in der Baracke, die ungewohnte Arbeit und der
Lagerjargon bedeuteten fiir ihn meist unbekannte Erfahrungen und liessen nicht nur ein
Gefiihl der Unterlegenheit aufkommen. Vielmehr mussten die hohen moralischen und
politischen Anspriiche und Erwartungen Amérys sich als so unversohnlich mit der
Realitdt erweisen, dass Abwehr und Widerstand als die einzigen Mittel erschienen, den
idealen Zustinden wenigstens stellenweise zum Durchbruch zu verhelfen. Levi erkennt
in dieser bewussten, aber unniitzen Gegenwehr Ameérys ein Beispiel fiir die Héirte und
Intransigenz, die sein Leben weiterhin kennzeichnete, und damit den Schliissel fiir das
Verstindnis seines Schicksals. «Wer die ganze Welt mit Fiusten bekdmpft, findet zwar
seine Wirde, bezahlt aber einen sehr hohen Preis dafiir, denn er ist sicher, in der
Niederlage zu enden» (110). Trotz aller Unterschiede zeigt sich hier aber die Gemein-
samkeit zwischen beiden Autoren: Endete in Levis Augen das Leben Amérys im Pro-
test, so ist Levis Tod im Friithjahr 1987 die Folge einer anderen Form der Nichtbewilti-
gung, nimlich der Depression. Sein letztes Buch gewihrt einen Einblick in die Gedan-
ken, die Levi vierzig Jahre nach Auschwitz in Anspruch nahmen und die fiir sich
sprechen. Dass sie es wert sind, ins Deutsche (ibersetzt zu werden, muss man nicht

eigens betonen.
E. Bons

244



Heinz Kremers, in Zusammenarbeit mit Leonore Siegele-Wenschkewitz und Bertold
Klappert (Hg.). DIE JUDEN UND MARTIN LUTHER - MARTIN LUTHER UND
DIE JUDEN. Geschichte — Wirkungsgeschichte — Herausforderung, XX, 440 S., Neu-
kirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 1985. DM 38.-.

Der umfangreiche Aufsatzband, der 19 Beitrige enthilt, will weder eine «Anklage-
schrift» noch cine «Verteidigungsschrift» des Reformators sein, sondern «eine Fest-
schrift zum 500. Geburtstag Martin Luthers», wie die Herausgeber in ihrem Vorwort
erkliaren. «Als Geburtstagsgeschenk ist sie Zeichen der Verehrung und Dankbarkeit der
christlichen Mitarbeiter und Zeichen einer — wenn auch kritischen — Achtung und
Wiirdigung der jiidischen Mitarbeiter gegeniiber dem grossen Reformator und theologi-
schen Lehrer» (S. XI). Die Bedeutung des Bandes, der im wesentlichen Referate eines
im Februar 1983 in Miihlheim/Ruhr veranstalteten Symposions allgemein zuginglich
macht, diirfte in dem entschlossenen Versuch zu erkennen sein, Juden und Christen im
Gesprich tber den Reformator zusammenzubringen. Das Unterfangen jedoch, die
Haltung Luthers gegeniiber den Juden zum Gegenstand einer «Festschrift» zu machen,
ist nicht liberzeugend gelungen. Wie sollte es auch?

In einem ersten Hauptteil «Geschichte» befassen sich Ben-Zion Degani mit der
«Formulierung und Propagierung des jlidischen Stereotyps in der Zeit vor der Refor-
mation und sein Einfluss auf den jungen Luther». Johannes P. Boendermaker mit dem
Problem «Martin Luther — ein “semi-judaeus™? Der Einfluss des Alten Testaments und
des jlidischen Glaubens auf Luther und seine Theologie» und Stefan Schreiner mit der
Frage «Was Luther vom Judentum wissen konnte». Damit werden wichtige Grundlagen
zur Auseinandersetzung mit Luthers Haltung gegeniiber den Juden geliefert. An dieser
Stelle wire aber auch noch viel intensiver danach zu fragen, wie der Reformator das
Judentum seiner Zeit erlebte. Was wusste er z.B. von den Hetzpredigten des Johannes
Capistrano in Erfurt und der dadurch bewirkten Austreibung der Erfurter Juden 1457,
die den Grundstein zur Zerriittung der stadtischen Finanzen Erfurts im 15. und 16. Jh.
legte? Im Mittelpunkt des ersten Hauptteils «Geschichte» stehen allerdings die Studien,
die sich direkt mit Luthers Verhiltnis zu den Juden befassen. Die Beitrige von Martin
Stéhr und Heiko A. Oberman wurden schon andernorts abgedruckt, sind hier aber
unverzichtbar, weil insbesondere auf Obermans Position auch in den anderen Beitrdgen
immer wieder zurilickgegriffen wird (vgl. dazu auch meinen Beitrag in Judaica 39. 1983,
S. 166-178). Das gilt auch fiir Johannes Brosseders Aufsatz, der in der erstaunlichen
Aussage miindet: «Judenhass ist Luther fremd», (S. 133). Wenn es nicht Judenhass war,
der den spiten Luther umtrieb, so war es doch Judenangst. Angst und Hass aber sind
Geschwister! Das Illustrationsmaterial zu dieser These liefern, wenn auch keineswegs
vollstindig, die Studien von Adam Weyer iiber die Juden in Luthers Predigt und von
Pinchas E. Lapide iiber die jliidischen Reaktionen auf Martin Luther.

In einem zweiten Hauptteil «Wirkungsgeschichte» wird die widerspiichliche Rezep-
tion von Luthers Judenschriften in dreifacher Weise entfaltet. Giinther B. Ginzel behan-
delt den Reformator als «Kronzeugen des Antisemitismus» und bietet eine erschiittern-
de Anthologie von Texten, in denen in einer «Kombination aus deutschnationalen,
deutsch-vdlkischen und christlich-heilsgeschichtlichen Elementen» (S. 191) einen Luther
konstruiert wurde, der nun wirklich in den Dienst des rassistischen Antisemitismus
genommen wurde. Ein ausserordentlich differenziertes Bild von Bonhoeffers Verhéltnis
zu den Juden liefert Eberhard Bethge. Ahnliches leistet Jiirgen Seim im Bezug auf Hans
Joachim Iwand. In beiden Arbeiten wird uniibersehbar deutlich, welche géinzlich neuen
Grundlagen das christliche Nachdenken iiber Israel nach dem Holocaust gewinnen
muss und wie gross die zeitgeschichtlichen Befangenheiten auch bei solchen waren, die
sich ihre menschliche und theologische Sensibilitit zu bewahren wussten.

245



Der dritte Hauptteil «Herausforderung» sammelt Beitridge mit recht unterschiedli-
cher Fragestellung. Besondere Aufmerksamkeit wird das Votum des Londoner Rabbi-
ners Albert H. Friedlander beanspruchen diirfen, der das direkte Gesprich mit dem
Reformator und «Bruder Martin» in einer Weise wagt, dass hier jeder Satz wichtig
wird! Sehr kritisch setzt sich Giinther van Norden mit der «Schuld oder Mitschuld von
Christen» an der Judenverfolgung der Nazis im Zusammenhang der Bonner Thesen
zum Rheinischen Synodalbeschluss von 1980 auseinander. Einen der wichtigsten Beitri-
ge des Bandes hat Leonore Siegele-Wenschkewitz unter dem Titel « Wurzeln des Antise-
mitismus in Luthers theologischem Antijudaismus» geliefert, in dem sie sich kritisch
und produktiv mit Heiko A. Obermans Thesen befasst. Unter den Stichworten von
«Erwdhlung und Rechtfertigung» fithrt Bertold Klappert die Diskussion aul das syste-
matische Feld: «Rechtfertigungstheologie ist angewandte Erwihlungstheologie», (S.
409). Als «Problem in Predigt und Unterricht» wird das Verhiltnis Luthers zu den
Juden schliesslich von Heinz Kremers erortert.

Selbstverstindlich ist es schwierig, zu einem solch vielstimmigen Aufsatzband ein
zusammenfassendes Urteil zu formulieren. Zu begriissen ist, durch ihn einmal mehr auf
die Wichtigkeit des Themas aufmerksam gemacht worden ist. Ebenso ist dem Versuch
zuzustimmen, auch jiidische Stimmen in dieses Gesprich cinzubezichen. Eine gewisse
thematische Engfiihrung hat der Band allerdings durch die Fixierung auf die Thesen
Obermans in fast allen Beitriagen erhalten, die sich direkt mit Luther beschéiftigen. In
Zukunft werden sich wohl drei Interpretationstypen gegeniiberstehen und die Luther-
Forschung prigen. Da ist zunichst die zuletzt von Oberman vertretene Auffassung,
dass Luthers theologische Grundauffassungen sich niemals gewandelt hitten, nur die
Taktik sei eine andere geworden. Abgesehen von allen anderen Argumenten sei hier nur
L. Siegele-Wenschkevitz' Beobachtung notiert, dass nun gerade die jiidischen Forscher
stets die These von der Wandlung vertreten haben (vgl. S. 361f.). Diese nimmt Luther
beim Wort, sowohl theologisch als auch praktisch (vgl. hierzu auch meinen Beitrag in
Judaica 29, 1973, S. 71-84, 151-167), und konkretisiert den Umschlag von Endzeithoff-
nung in Endzeitangst beim alten Luther. Die Herausgeber des hier besprochenen Bandes
fiigen dem nun eine dritte These hinzu, die den Reformator von Anfang an als Antiju-
daisten betrachtet, was angesichts der biographischen und textlichen Fakten nur Sinn
macht, wenn mit den Begriffen «Antijudaismus» und «Antisemitismus» einigermassen
kiihn jongliert wird. Die eigentlich bedriickendste Frage in diesem Zusammenhang,
nahmlich die nach der Verfiigbarkeit theologischer Argumente in aktuellen und konkre-
ten Auseinandersetzungen, wird nicht gestellt. Es geht um Luthers Umgang mit der
Schrift, um seine bestiirzende Selbstgewissheit im Umgang mit dem Bibelwort, die
nichts mehr davon zu wissen scheint, dass auch der im Glauben gerechtfertigte und
durch den Geist erleuchtete Ausleger stindig der Busse und Vergebung bedarf.

Die Herausgeber dieses Bandes wollten keine «Anklageschrift» und auch keine
«Verteidigungsschrift» liefern. Aber musste es dann gleich cine «Festschrift» (S. XI)
sein? Zwischen Anklage und Verteidigung bleibt ja auch noch Platz fiir Klage und
Trauer tiber das, was Luthers reformatorische Botschaft entstellte, und das, was die, die
ihm nachfolgten, daraus machten! In anderem Zusammenhang haben die Herausgeber
diese «Trauerarbeit» nach dem Holocaust zu Recht eingefordert (vgl. S. XIVT.).

P. Maser

246



Elisabeth Revel-Neher, LE SIGNE DE LA RENCONTRE. L’Arche d’Alliance dans
I'art juif et chrétien du second au dixieme siccles, Paris 1984 (Hrsg.: «Association des
amis des études archéologiques du monde byzantino-slave et du christianisme orien-
tal»).

Dieses Buch geht auf cine im Mirz 1981 an der Hebriischen Universitit von
Jerusalem verteidigte Doktordissertation zuriick. Zusitzlich enthiilt das Werk eine Un-
tersuchung iiber den Beitrag der orientalischen Kunst und die von der lateinischen
Theologie gegebene Interpretation.

Die Grundlage aller Darstellungen ist selbstverstiindlich der biblische Text, doch
treten diese erst nach dem Verschwinden der Bundeslade als solcher auf. Die Verfasse-
rin stellt in den judischen Darstellungen drei hauptsichliche symbolische Elemente fest:
das Gewicht der Vergangenheit, die Spannung im Blick auf die messianische Hoffnung
und der stete Kampf in der Gegenwart. Diese drei Elemente sind die symbolischen
«Konstanten», die dem Ladeverstindnis zugrundeliegen.

Der erste Teil der Arbeit ist der «Quelle und der Inspiration — Textgrundlagen»
gewidmet. Die VI. greift auf die biblischen Textgegebenheiten tiber die Herstellung der
Lade zurtck, auf ihren Inhalt und ihre Wanderungen bis zu ihrer Installation im
Allerheiligsten durch Salomo. Sie geht dann auf die Frage des Verschwindens der Lade
ein, auf ihre hypothetischen Verstecke (gemiss den jlidischen Texten) und ihre Riick-
kehr gemiss den Angaben des Jeremia. Ein zweiter Abschnitt bringt die christlichen
Texte seit dem NT und gruppiert die Bedeutung und diec Symbole der Lade bei den
griechischen und lateinischen Kirchenviitern, wobei man cine Schwankung zwischen
christologischer sowie marianischer Symbolik in der griechischen und christologischer
sowie ekklesialer Bedeutung in der lateinischen Patristik feststellen kann.

Bevor wir zur Analyse der von E.R.-N. angefithrten Dokumente iibergehen, sei auf
die ausgezeichnete ikonographische Dokumentation hingewiesen, welche die VI, am
Ende des Bandes zusammengestellt hat und die 30 ganzseitige Illustrationen und eine
Reihe von Tabellen umfasst.

Der zweite Teil der Arbeit trigt den Titel: «Die Bilder in ihrer Konfrontation mit
den Texten» und beginnt mit einer Analyse der jidischen Darstellungen. Den Aus-
gangspunkt dafiir bilden die unter Bar-Kochba geprigten Miinzen: Die Bundeslade im
Tempel ist dabei ein grundlegendes Element mit sowohl nationaler wie religidser Bedeu-
tung. Man findet die drei in der Einleitung erwdhnten symbolischen Elemente auf der
Tetradrachme Bar-Kochbas (als Gegenstiick zu der von den Romern gepragten Judaea
Capta-Miinze) und spiter auf der szenischen Ausschmiickung des Toraschreins der
Synagoge von Dura-Europos, wo dann auch noch andere Symbole hinzutreten, wie die
Menora (siebenarmiger Leuchter), der Lulav (Palmzweig) und die Akeda (Opferung
Isaaks). Die Vf. beschreibt und analysiert ebenfalls die Darstellungen aus dem Griber-
bereich (Ossuarien, Sarkophage, Wandgemilde in jiidischen Katakomben) und solche,
die auf mehr sekundiren Gegenstinden zu finden sind, wie Pokale, Lampen, Schiisseln,
Flaschen und Kalksteinplatten, auf denen diese Symbole eingraviert sind. Schliesslich
interpretiert sie auch noch die Synagogenausschmiickungen, Reliefs und Mosaiken.
E.R.-N. schliesst dieses beschreibende und wohl iiberdachte Inventar mit dem Verzeich-
nis der ersten Anfinge mittelalterlicher jliidischer Miniaturen, die in ihren Grundele-
menten erst ab dem 10. Jahrhundert greifbar sind. (Es besteht eine Liicke zwischen dem
7. und dem 10. Jahrhundert in der Reihe der jidischen Ladedarstellungen).

Nach der Analyse der rein jiidischen symbolischen Gestaltungen geht die Vf. zu
den «judischen und christlichen Literaturdarstellungen» iiber — d.h. solche, die einen
Text illustrieren — und stellt fest, dass die ersteren wahrscheinlich «das Modell und das
Mittel» fiir die letzteren gewesen sind. Auch dafiir werden Beispicle angefiihrt.

247



Schliesslich folgt als letztes Kapitel des zweiten Teiles die Untersuchung «der
christlichen symbolischen Interpretationen». Die Christianisierung des Lademotivs ge-
schieht meist durch Hinzufiigung eines weiteren Elements: Kreuz, Altar, ein Text, eine
Szene. Die Ladedarstellung kann im Christentum sowohl zu einem polemischen Zweck
als auch zur Illustration einer rein christlichen Symbolik herangezogen werden, wie z.B.
in der Handschrift der Christlichen Topographie des Cosmas Indicopleustes oder bei der
Ausschmiickung der Kirche von Germiny-des-Prés.

In einem kurzen letzten Kapitel zieht E.R.-N. die Schlussfolgerungen aus der
gesamten von ihr zusammengetragenen Dokumentation. Sie beschreibt die sechs for-
mellen Typen — drei in der jiidischen und drei in der christlichen Kunst — der Ladedar-
stellungen und ruft den Ursprung dieser Typen und ihre Bedeutung in Erinnerung. Die
Vf. schliesst mit folgenden Ausfithrungen:

«Was die jiidische Ikonographie anbelangt, so wird ihre Symbolik getragen von der
Hoffnung auf eine spirituelle Wiederherstellung des jiidischen Volkes und seine nationale
Wiederauferstehung. Es sind das drei wesentliche Elemente der Gleichung Gott — Mensch
— Land Israel. Sie ist in der Vergangenheit verwurzelt, besitzt anschaulichen Wert fiir die
Gegenwart und ist auf die messianische Zukunft hin ausgerichtet, wo diese Hoffnung
Gestalt annehmen soll. In der christlichen Ikonographie ist diese Symbolik die Stiitze einer
Exegese, in deren Mittelpunkt die Menschwerdung, der Messianismus der Wiederkunft
und die Erfiillung stehen. Jede Tradition erblickt so in der Bundeslade ein Symbol, das sie
in eine anders orientierte ikonographische Sprache iibersetzt» (S. 218).

Diese ausgezeichnete, klare, gut dokumentierte und mit vielen Zitaten und Illustra-
tionen versehene Arbeit enthilt im Anhang drei sehr niitzliche Elemente: ein Glossar
fiir den des Hebrdischen unkundigen Leser, eine solide Bibliographie und eine Liste der
haupt psdchlichen im Text zitierten Stellen in der Ursprache, Hebriisch oder Grie-
chisch.

M. Petit

Christa Mulack, DIE WEIBLICHKEIT GOTTES. Matriarchale Voraussetzungen des
Gottesbildes, Stuttgart: Kreuz Verlag 1983.

Wissenschaftliche Forschung biirdet dem Autor eine ganz besondere Verantwor-
tung auf. Sie verlangt, dass das Quellenmaterial jeweils im Urtext gelesen wird. Was fiir
die reine Wissenschaft eine selbstverstindliche Forderung ist, gilt — mit gewissen Ein-
schrankungen — auch fiir die sog. interdisziplinire Forschung. Doch lisst sich dabei
nicht immer vermeiden, dass gelegentlich auch Sekundirliteratur herangezogen werden
muss. Aber auch in diesem Falle wird dem Forscher eine gewisse Sorgfaltspflicht aufge-
laden, indem nur wissenschaftliches Material verwendet wird, das einer strengen wissen-
schaftlichen Kritik standhalten kann. Dazu kommt ein zweites Moment. Obwohl sich
bekanntlich eine absolut objektive Einstellung kaum verwirklichen ldsst, so muss doch
gefordert werden, dass der Forscher nicht von voreingenommenen Einstellungen dem
Material gegeniiber ausgeht.

In ithrem vorliegenden Buch geht Christa Mulack von ganz bestimmten Vorausset-
zungen aus, die sie aufgrund eines ausgedehnten religionshistorischen und psychologi-
schen Materials zu untermauern versucht. Sie vertritt den Standpunkt der feministischen
Theologie. Dies macht sie einerseits hellhorig fiir gewisse aktuelle Probleme der mo-
dernen Theologie, verstellt ihr aber gleichzeitig eine objektive wissenschaftliche Sicht.

248



Der an der judaistischen Forschung interessierte Leser wird sich insbesondere den
Kapiteln zuwenden, die sich mit der Kabbala und ihrer Symbolik beschiftigen. Und da
muss sogleich festgestellt werden: Die direkten Quellenkenntnisse gehen der Autorin
weitgehend ab. Thre Kenntnisse des Hebriischen und vor allem des Aramiischen sind
gleich Null. Sie ist infolgedessen ausschliesslich auf Sekundirliteratur angewiesen.
Wenn diese als einigermassen zuverlissig angeschen werden kann, ldsst sich gegen ihre
Verwendung nichts einwenden.

So zitiert die Autorin wiederholt G. Scholem, dessen Autoritit auf dem Gebiet der
Kabbala-Forschung unumstritten ist. Daneben aber stiitzt sic sich auch auf einige
andere Autoren, deren fachliche Kompetenz dusserst fragwiirdig ist. Es ist eine bekann-
te Tatsache, dass sich auf keinem anderen Gebicte so viele Ignoranten und Scharlatane
betitigt haben, wie in der Kabbala. So zitiert die Autorin einen gewissen Marquis de
Saint d’Alveydra, dessen «Ergebnisse» seiner Phantasie entsprungen sind. Ferner beruft
sie sich auf F. Weinreb sowie wiederholt auf E. Miiller. Letzterer konnte zwar die
Urtexte lesen, doch hat ihm seine einseitige anthroposophische Sicht das Weltbild der
Kabbala weitgehend verfilscht.

Der Ausgangspunkt der Autorin lautet kurz zusammengefasst: Nicht nur das Alte
Testament, sondern vor allem die Kabbala sind zwar nicht «im Matriarchat entstanden
(aber) doch weitgehend zum Geistesgut jener Epoche» zuzurechnen. Die konsequente
Schlussfolgerung aus dieser Hypothese lautet daher: Das «kabbalistische Gotteskonzept
(entspricht) nicht mehr der urspriinglichen Form (da es) dem patriarchalen Denken
angepasst wurde».

Es ist hier nicht der Ort, die kontroverse Frage des Matriarchates, welches die
Autorin als feststehende Tatsache betrachtet, zu diskutieren. Bekanntlich ist das Pro-
blem, ob iliberhaupt je ein soziologisch nachweisbares Matriarchat existierte, seit den
Forschungen von J.J. Bachofen von den verschiedenen Ethnologenschulen ganz ver-
schieden beantwortet und bis heute nicht endgiiltig entschieden worden. Was man mit
einiger Sicherheit sagen kann, ist, dass der patriarchalen Bewusstseinsstufe eine mehr
matriarchale vorausging, wie E. Neumann anhand eines ausgedehnten Materials nach-
gewiesen hat.

Ohne Zweifel ist das Gottesbild des Alten Testaments — wie dasjenige der anderen
monotheistischen Religionen — patriarchaler Art. Wie aber verhilt es sich mit dem
Gottesbild in der jiidischen Mystik? Die Autorin stellt die kithne Behauptung auf, die
kabbalistischen Werke, insbesondere die beiden Hauptwerke «Bahir» und «Sohar»,
seien nichts anderes als eine spitere patriarchale Uberarbeitung einer urspriinglich in
die matriarchale Geisteswelt reichenden Urkonzeption. Die Beweise fiir diese Hypothe-
se sind indessen sehr fragwiirdig. Man konnte daher tiber solche Behauptungen einfach
hinweggehen. Hat doch G. Scholem vor beinahe einem halben Jahrhundert die Frage
der Autorschaft des Sohar aufgrund sorgfiltiger text- und stilkritischer Analysen end-
giltig geklirt: Der Sohar wurde 1280 abgefasst, der Bahir entstand ungefdhr 100 Jahre
friiher. Die moderne kritische Kabbalaforschung hat denn auch Scholems Schlussfolge-
rungen einmiitig akzeptiert. Dies hindert indessen die Autorin nicht daran, das Alter
dieser Werke, wenn nicht der Zeit, so doch dem Geiste nach, in einer matriarchalen
Urzeit anzusetzen.

Wer auch nur einigermassen imstande ist, unvoreingenommen die Urtexte zu lesen,
der muss zu vollig anderen Schlussfolgerungen kommen. Fiir eine spitere patriarchale
Uberarbeitung einer urspriinglichen, mehr matriarchal gefiirbten Urfassung ist auch
nicht der Schatten eines Beweises zu erbringen. Ganz im Gegenteil. Verfolgt man die
Entwicklung der Schechina-Mystik von ihren — vorkabbalistischen — Anfédngen bis ins
chassidische Schrifttum hinein, so kommt man unweigerlich zum Schluss, dass inner-
halb der Kabbala sich schon friih eine dem patriarchalen Denken des talmudisch-rab-

249



binischen Schrifttums vollig entgegengesetzte Konzeption des Gottesbildes duchgesetzt
hat. In einer grossartigen unverstellten Fiille mythischer Bilder leuchtet hier erstmals
eine weibliche Seite des Gottesbildes auf.

In diesem «Aufstand der Bilder» — um einen Ausspruch von G. Scholem zu zitieren
— schillert der ganze Reichtum und die Vielfaltigkeit dieses neuen Gottesbildes, bar jeder
patriarchalen Uberarbeitung. Man koénnte sagen, dass zwischen der zeitgendssischen
Alchemie und der Kabbala cine gewisse Parallelitit besteht: In der Alchemie wird die
Auffassung des offiziellen Christentums durch Einbeziehung der Materie kompensiert.
In der Kabbala dagegen wird das traditionell patriarchale Gottesbild durch Einbezie-
hung des Weiblichen ergénzt.

In einem Kapitel versucht die Autorin, in ciner Studie des Rezensenten aus dem
Jahre 1952 (die seither in einer Neufassung ediert wurde) gewisse Mingel der Interpre-
tation einiger schwieriger chassidischer Texte aus dem Umkreis des Maggid von Mes-
ritsch aufzudecken. Da die Kritik weitgehend auf den vorgefassten Meinungen der
Verfasserin basiert, lohnt es sich nicht, darauf einzugehen.

Trotz mancher interessanter Ansatzpunkte kommt man bei der Lektiire des Buches
nicht um den Eindruck herum, die Autorin habe das aus den Texten herausgelesen, was
sie zuvor in si¢ hineinprojizierte. Ob fiir dic Kabbala-Forschung dabei viel heraus-
kommt, darf mit Recht bezweifelt werden.

S. Hurwitz

Martin Samuel Cohen. THE SCHICUR QOMAH: Texts and Recensions. Tiibingen:
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1985 (= Texte und Studien zum antiken Judentum 9).
X.240 S. 8° Ln. DM 88.-.

Im Nachgang und in Erginzung zu seiner Monographie «The Shiur Qomah:
Liturgy and Theurgy in Pre-Kabbalistic Jewish Mysticism» (Washington. D.C. 1983)
und durch sie als Kenner der Materie ausgewiesen, hat sich VI. mit seinem neuen Buch
nun der mithevollen Aufgabe unterzogen, eine textkritische Edition des unter dem
Namen Shi€ur Qomah bekannten «mystic literary corpus» vorzulegen, also jener Texte,
die neben der Merkavah-Literatur zu den dltesten Zeugen der vorkabbalistischen jiidi-
schen Mystik zihlen. Diese Texte, als deren Urtext Vf. das aus dem 10. 11 Jhd. stamm-
ende Manuskript 10675 (Gaster ms 187) der British Library erkannt hat, sind in finf
grosseren und einer Reihe kleinerer Rezensionen tiberliefert, dic Vf. simtlich in seine
Edition aufgenommen hat. Zu den grosseren Rezensionen gehéren: der Sepher ha-Shi-
Cur (S. 27-37), die Siddur-Rabbah-Rezension (S. 38-53), die Merkavah-Rabbah-Rezen-
sion (S. 54-76), die Sepher-Razi'el-Rezension (S. 77-124) und der Sepher ha-Qomah (S.
125-182). 24 weitere, kleinere Rezensionen sind in den Appendices (S. 183-232) unterge-
bracht. Von jeder Rezension hat Vf. fiir seine Edition eine Handschrift als Basistext
ausgewihlt — die Begriindung einer jeden Wabhl ist in der Introduction (dort bes. S. 6-25)
nachzulesen —, mit dem dann die jeweils anderen Handschriften derselben Rezension
kollationiert werden. Dabei sind die variac lectiones im ersten Apparat abgedruckt, im
zweiten hingegen die Parallelstellen in den anderen Rezensionen sowie sonstige Belege
verzeichnet. Die ausgewiihlten Basistexte hat VI. zudem mit je einer englischen Uberset-
zung versehen, die variac lectiones aber nicht. Gleichwohl ist Vf.s Edition in jeder Weise
mustergiiltig zu nennen und liefert fir alle weitere Forschung an den Schi€ur-Qomah-
Texten eine ebenso willkommene wie solide Grundlage.

S. Schreiner

250



	Rezensionen

