
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 44 (1988)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

Zum 50. Jahrestag der Reichspogromnacht von 1938

Gcdcnkveranstaltungcn in Zürich (November 1988)

Iii Zürich fand zur 50. Wiederkehr der «Reichskristallnachl» eine Reihe von
Veranstaltungen, organisiert von der jüdisch-christlichen Arbeitsgemeinschaft, der Israelitischen

Cultusgcmeinde Zürich (ICZ) und der Paulusakademic, statt. Klara Obermüller
(«Die Wellwoehc») berichtete von ihren persönlichen Erfahrungen mit Spannungen
zwischen Juden und Christen. Eine Ausstellung mit Originaldokumenten war der Musik
im Holocaust gewidmet. In christlichen Kirchen wurden Gedenkgottesdienste abgehallen,

an denen u.a. der Publizist Alfred Häsler sprach. Gut besucht war ein gemeinsames
Gedenken in der ICZ-Synagoge mit Pfarrer Georg Braunschweig und Rabbiner Jakob
Teichmann. Sichtlich bewegt gedachte dieser des Geschehens und gab der Hoffnung
Ausdruck, dass man über Trümmer, Brand und Asche hinweg zu Brüderlichkeit gelangen

möge.

In der Paulusakademie referierte Professor Micha Brumlik (Heidelberg-Frankfurt)
zu dem Thema: «Was kann es heissen, sich der Schoah zu erinnern und ihre Opfer zu
betrauern?» Seine Ausführungen zeigten, dass die Schoah sozialwissenschaftlich erklärbar

ist. Ein Verständnis der damaligen Ereignisse, die zur industriellen Massenvernich-
lung der Juden führten, sei jedoch kaum vorhanden. Dies liege daran, dass dieses

Ereignis sich quantitativ und moralisch dem menschlichen Alltagsverstand entziehe. Zu
komplex und undurchsichtig seien die Gründe, die in der historischen Entwickjung über
christlichen Antijudaismus und völkisch-rassistischen Antisemitismus zur Schoah führten.

Viele banale Dinge spielten hier mit, etwa bürokratischer Kadavergehorsam, die
Feigheit hoher, das Mitläufertum kleiner Beamter sowie die paranoiden Wahnideen
einer kleinen, fanatischen, den Staat beherrschenden Naziclique.

Immer noch betreibe die BRD eine Politik der Verdrängung. Deshalb sei ein Eklat
wie die Rede Philipp Jenningers voraussehbar gewesen. Die offizielle «Gesehichlspoli-
lik» versuche vor allem eine moralische Diskreditierung der herrschenden Elite zu
verhindern. Man begegne der Schoah mit einem sehr eigentümlichen Gewebe aus
öffentlicher Aufklärung, unzureichender Belehrung in den Schulen und privatem
Verschweigen. Der Juristenstand wurde beispielsweise nie wegen seiner Mittäterschaft im
Nazireich zur Verantwortung gezogen. Bei Gedenkfeiern zum 9. November würden
Aufklärung und liturgisches Ritual vermischt.

Solche Gedenkfeiern wenden sich an den menschlichen Alltagsverstand. Diesem
bereitet es aus mehreren Gründen Mühe, der Schoah zu gedenken und ihre Opfer zu
betrauern. Von Natur aus ist er auf Bekannten-, Nächstenliebe programmiert.
Identifikationsbereitschaft zu Fremden sinke proportioneil zu ihrer sozialen Distanz. Die Fern-
stenliebe ist uns nicht angeboren, sondern wird mühsam durch Erziehung und Gcwis-
sensbildung erworben. Ähnlich verhält es sich mit der menschlichen Begabung zu
Erinnerung und Trauer. Trauer und Schmerz über den Verlust eines Mitmenschen sind nur
innerhalb eines Bczichungskreiscs möglich, wenn die soziale Distanz eine gewisse
Grösse nicht überschreitet. Das Gedächtnis fungiert als eine Art Übcrlebensapparat,

233



der Erlebnisse sortiert, speichert oder löscht. Darum gehört auch das Vergessen zur
Erinnerung. Die Auseinandersetzung mit einem Völkermord sinkt in dem Ausmass ab,
wie das Leiden die üblichen Massstäbc übersteigt und das Gedenken unsere eigenen
Selbstwertgefühle berührt.

Wie soll man sich nun der Schoah erinnern, wie aufklären über den Nationalsozialismus,

damit nicht nur eine Wiederholung verhindert, sondern auch ein historisches
Verantwortungsbewusstsein gefördert wird'? Ohne öffentliche Erinnerung geriete die
Schoah bald in Vergessenheit. Professor Brumlik sieht hierfür am ehesten ein liturgisches

Gedenken. Dies berge jedoch die Gefahr des abschreckenden Ritualismus. Der
Opfer wegen müsse die Erinnerung zweckfrei sein, nur in anamnetischer Solidarität mit
den Erschlagenen bestehen. Solches ist kaum denkbar. Denn zu stark seien therapeutische

und politische Interessen innerhalb des Tälcrkollcktivs. Mehr als 40 Jahre nach der
Schoah sind wir, laut Professor Brumlik, allenfalls in der Lage, die Frage nach den
Möglichkeiten des Erinnerns genauer zu stellen.

T. Kröni

Internationales Seminar jüdischer Gruppen im deutschsprachigen Raum
(Arnoldshain, 15.-17. April 1988)

Anlass für die Tagung war die Konfrontation mit den zwei herausragenden
Gedenktagen in diesem Jahr. 50 Jahre nach der Reichspogromnacht hat die öffentliche
Auseinandersetzung in der BRD, der DDR und Österreich einen Höhepunkt erreicht,
was zum Beispiel der Historikerstreit in der BRD und die Waldheim-Affäre in Österreich

belegen. — 40 Jahre nach der Gründung des Staates Israel scheint die israelische
Politik — auch ohne Krieg — in ihre bisher schwerste Krise geraten zu sein. Welche
Stellungnahmen und politischen Perspektiven können kritische Juden in der Diaspora
zu Israel und zum Zionismus einnehmen?

Den Organisatoren dieses Seminars - Cilly Cugelmann, Micha Brumlik und Doron
Kiesel (alle Frankfurt a.M.) - gebührt Dank für die gute Organisation. Unter den
Referaten ist dasjenige von Frau Dr. Irene Runge aus der DDR hervorzuheben; ihr
Thema: «Mein November 1938». Ein ausgezeichnetes und gut fundiertes Referat über
die gegenwärtige Krise in Israel und Palästina bot ferner Prof. Dani Diner, Frankfurt.
Das Thema «40 Jahre Israel - Wo steht die Diaspora?», das von Prof. Micha Brumlik
eingeleitet wurde, gab Anlass zu einer äusserst regen Diskussion.

Eine Gruppe von österreichischen Teilnehmern berichtete über die gegenwärtige
Situation in Österreich, wie sie durch die Waldheim-Affäre ausgelöst wurde. Ein
Zeitzeuge berichtete über die Lage kurz vor und während dem «Anschluss» Österreichs
sowie über die - im Vergleich zum übrigen Reichsgebiet besonders heftigen —
Ausschreitungen gegen die Juden bis zum 9. November 1938.

II. Feuermann

Tagung in Ost- und Westberlin vom 28. bis 30. Oktober 1988

Anlass und Thema dieser Tagung war: 50 Jahre danach (Reichspogromnacht vom
9. November 1938) — Umgang mit der Geschichte. Der Hauptteil der Tagung fand am

234



29. Oktober 1988 in der Jüdischen Gemeinde in Ostberlin statt; es nahmen ca. 250
Personen aus Ost und West teil.

Es war ein historisches Ereignis, denn es war das erste Mal, dass ein solches

jüdisches Symposion stattfand, an dem so viele offene Worte über die Vergangenheit
und die Gegenwart zu diesem Thema gesprochen wurden. Man spürte geradezu den

Hunger und die Neugier vieler Teilnehmer auf das Unbekannte, auf die Erfahrungen,
den Vergleich und den Disput mit anderen. Es gab vieles über die Juden Deutschlands
zu erfahren, insbesondere, welchen Beitrag sie zu dessen Geschichte leisteten und noch
leisten können.

Viele der jungen Teilnehmer sind noch ungeübt im Judentum, da sie erst vor
kurzem ihre jüdischen Wurzeln entdeckt haben und wieder zum Judentum zurückkehren

wollen oder gerade erst zurückgekehrt sind. Diese Menschen werden auch einen Teil
des deutschsprachigen Judentums im Jahre 2000 stellen.

Eine Vielzahl von Vorträgen wurde gehalten, z.B. über die Situation der jüngeren
und älteren Juden in der DDR, über die NS-Rassengesetzgebung, über den Umgang
mit der Geschichte, über die Erforschung von Spätschäden bei Verfolgten. In Kurzreferaten

und Diskussionsbeiträgen vieler Teilnehmer ging es um Exilforschung: Was haben
die Juden ihren Gastländern gebracht? Es fehlt eine Institution, die berichtende
Forschung betreibt und die unabhängig von der Politik ist.

Die einzelnen Referenten und ihre Themen aufzuzählen, würde den Rahmen dieses
kleinen Berichts sprengen. Zwei Ereignisse jedoch sind zu erwähnen, die am Rande der
Tagung stattfanden:

In Ostberlin wurde eine Ausstellung zum Gedenken an den Novemberpogrom vor
50 Jahren eröffnet, unter dem Titel: Und lehrt sie: Gedächtnis! Sie wurde von Dr.
Hermann Simon, dem Direktor der Stiftung Centrum Judaicum in Ostberlin, im
repräsentativen Ephraim-Palais hervorragend zusammengestellt und bietet durch eine Vielfalt

von Fotos, Dokumenten, rituellen Gegenständen und persönlichen Erinnerungen
ein lebendiges Bild der Geschichte der Juden Deutschlands vom Anfang des 19.

Jahrhunderts bis 1945.

Das zweite erwähnenswerte Ereignis am Rande der Tagung war die Veranstaltung
der jüdischen Gruppe, am Vorabend zum Hauptanlass. Diese Gruppe entstand
ursprünglich aus der Opposition jüdischer Intellektueller in der Bundesrepublik gegen die
Politik des Staates Israel in den letzten Jahren und gegen die erstarrte Hallung in den
jüdischen Gemeinden. Sie befasst sich heute mit der Geschichtsverarbeitung in der
BRD. Diese Gruppe Hess es sich nicht nehmen, trotz des schwer belastenden Themas
der Tagung, sich auch noch mit der Situation in Israel zu befassen. Frau Rachel Livneh-
Freudental berichtete über die Protest- und Friedensbewegung in Israel. Es gibt ca. 50

Gruppen, die zum Teil ad hoc, aus Anlass der Intifada, entstanden sind. Fachgruppen,
die sich aus jüdischen Ärzten zusammensetzen, stehen verwundeten Arabern bei, Juristen

leisten in Bedrängnis geratenen Arabern juristische Hilfe, verteidigen sie oder sind
bei den Prozessen als interessierte Öffentlichkeit anwesend. Es gibt auch kleinere
Frauengrupen, die arabischen Familien Lebensmittel bringen, oder die Gruppe Die
schwarzen Frauen, die jeden Freitag um 13 Uhr an dem verkehrsreichsten Punkt Jerusalems

gegen die Besetzung der Gebiete demonstriert.

Alles in allem: eine hervorragend organisierte Tagung mit einem interessierten und
dankbaren Publikum.

H. Feuermann

235



Gcdenkveranstaltung in der wiederaufgebauten Synagoge von Hcchingcn (Württemberg)

Über den Begriff «Jeschua» referierte Professor Clemens Thoma, Luzern, am 10.

November 1988 in der restaurierten Synagoge von Hechingen/BRD. Er bezeichnete den

Begriff «Jeschua» als das Schreiten Gottes durch die Geschichte, zu Hilfe und Rettung
der Menschen. «Jeschua» ist eine Eigenschaft Gottes, von der er wie von allen seinen

Eigenschaften auch den Menschen mitgab. Der Funke der «Jeschua» wurde auf dem
Sinai entfacht und von Gott den Juden übergeben.

In Johannes 4,22 heisst es: «Das Heil (die Freiheit) kommt von den Juden». Die
Christen müssen sich laut Professor Thoma bewusst sein, das die «Jeschua» als
heilsgeschichtlicher Erlösungsweg mit dem jüdischen Volk verbunden ist. Am Stillstand dieses

Erlösungsweges trifft die Christen mit ihrer Unduldsamkeit den Juden gegenüber die

Flauptschuld.

Nach den schrecklichen Erfahrungen der Schoah seien eine Heilung der Welt, eine

Wiederaufrichtung der sozialen und religiösen Beziehungen der Menschen, ein Zugang
zur Barmherzigkeit nur möglich, wenn Intoleranz, Rechtshabcrei und Verdrängung des

Anderen aufhören. Wir leben im Zeichen des noch unvollendeten Planes Gottes. Es

nütze daher den getrennt Wandernden nicht, sich gegenseitig mit Steinen zu bewerfen.

Die Synagoge in Hechingen/BRD wurde in der «Kristallnacht» teilweise zerstört.
Wieder restauriert, gilt sie mit ihren Wandmalereien und Stukkaturen aus dem 19.

Jahrhundert als ein Prunkstück des Wiederaufbaus. Sie dient heute als Begegnungsraum
für Veranstaltungen zum intcrrcligiöscn Verständnis.

T. Kröni

«Remembering for the Future»
Internationale Konferenz in Oxford und London

(10.-17. Juli 1988)

Diese grosse Konferenz über die Bedeutung von Holocaust und Völkermord für
Juden und Christen fand anlässlich des 50. Jahrestages der Reichspogromnacht
(«Reichskristallnacht») erstmals in Europa statt. Vom 10. bis 13. Juli versammelten sich
in Oxford mehr als 450 Teilnehmer aus Nordamerika, Ost- und Westeuropa, Israel,
sowie aus einzelnen afrikanischen und asiatischen Ländern (Ghana, Indien, Japan). Aus
Osteuropa waren vor allem Polen, Ostdeutsche, Ungarn, Rumänen und Bulgaren
gekommen; Russen und Tschechen fehlten. Aus Südamerika war nur eine Brasilianerin
anwesend.

Es gab zwei Hauptthemen: «Juden und Christen während und nach dem
Holocaust»; «Die Bedeutung des Holocaust für die gegenwärtige Welt». Sic waren in 11 bzw.
12 Themenbereiche aufgegliedert. Diese Themenbereiche wurden in Gruppen von 15-30
Teilnehmern ausführlich diskutiert, die sich jeweils für vier Stunden trafen. Zur Vorbe-

236



reitung auf diese Diskussionen hatten alle Teilnehmer über 250 Referate in drei Bänden
erhalten, die auf die insgesamt 23 Themenbereiche aufgeteilt waren. Von jedem Teilnehmer

wurde erwartet, dass er mindestens die Referate des Themenbereiches gelesen hatte,
an dem er sieh beteiligen wollte. Die Referate wurden dann in den Gruppen nicht mehr
gehalten, sondern unter Beteiligung der Verfasser, die überwiegend anwesend waren,
diskutiert.

Um die Bedeutung der Konferenz zu verdeutlichen, nenne ich die wichtigsten
Themenbereichc: Christliche Einstellungen und Antworten auf die jüdische Krise in
Mitteleuropa, in Osteuropa, in Süd- und Westeuropa einschliesslich des Vatikan, in
englischsprcchcndcn Ländern (Grossbritannien, USA, Kanada u.a.) 1933-1945 sowie
danach; Helfer und Retler (ethische, psychologische und religiöse Faktoren); die
Herausforderung für christliche und jüdische Gemeinschaften (Glaube, Theologie und
Leben nach dem Holocaust, christlich-jüdische Beziehungen); die Herausforderung der
christlichen Gemeinschaft hinsichtlich Theologie und Ethik sowie hinsichtlich der
Kirchengeschichte; die Herausforderung der jüdischen Gemeinschaft (Religion, Leben und
der Staat Israel); Herausforderungen und Beiträge von Überlebenden.

Das zweite Hauptthema - «Die Bedeutung des Holocaust für die gegenwärtige
Welt» - war in folgende Bereiche gegliedert: Die Universitäten und andere pädagogische

Einrichtungen; juristische, medizinische und pädagogische Berufe; politische
Aspekte und Verantwortungen; Literatur und Dichtung; Drama, Film, Video und
Musik; Kunst, Symbole und die verantwortliche Gestaltung von Gedenkstätten und
Museen; philosophische und moralische Probleme (z.B. Was lernen wir aus Shoah/Ho-
locaust? oder; Welche marxistischen Antworten auf den Holocaust gibt es?); Holocaust
und Völkermord - Übereinstimmungen und Unterschiede; Erkennen von Signalen für
Völkermord: Antisemitismus, Terrorismus, Revisionismus und Leugnung des Holocaust

(Werden unsere Kinder uns anklagen? Holocaust und Apartheid u.a.); die Sozial-
wissenschaften/Historiographic (deutsche Technokraten, jüdische Arbeit und die
Endlösung; arabische Hallung gegenüber den Deutschen und der Holocaust in palästinensischer

Historiographie; Theorie und Praxis antisemitischer Kirchenpolitik bei den Deutschen

Christen u.a.); sozialwissenschaftliche Probleme hinsichtlich des Holocaust (der
Judenrat als ein Vermittlungssyslem; die Bedeutung des Holocaust für das Stüdium des

Antisemitismus; Dimensionen des Traumas; die Zerstörung der menschlichen Identität
im Konzentrationslager; Probleme der vergleichenden Antisemitismusforschung in
Europa u.a.). Diese Fülle von Arbeitsgruppen und Themen kann jedem Interessenten
einen tiefen Einblick in den Holocaust/Shoah und seine Folgen vermitteln. Die drei
Bände mit den Referaten sind auf Englisch bei der Pcrgamon Press (Headington Hill
Hall, Oxford OX3 oBW, England) erhältlich. Eine aufgrund der Konferenz überarbeitete

Fassung, wahrscheinlich auch in anderen Sprachen, ist in Vorbereitung.

Höhepunkte der Konferenz waren die Plenarsitzungen mit Ansprachen von Elie
Wiesel, Gerhard Riegner, Yehuda Bauer, Franklin Littell, Roy und Alice Eckardt, Saul
Fricdlander, Claude Lanzmann und anderen, die Begegnung mit Überlebenden und
Rettern oder etwa der Bericht über das Video-Archiv in der Universität Yale (USA).
Die uns gezeigten Video-Filme waren eindrücklich. Das Archiv hat eine grosse pädagogische

und historische Bedeutung (Video Archive for Holocaust Testimonies at Yale,
Sterling Memorial Library, New Haven, Connecticut 06520, USA).

Die Konferenz hat die Teilnehmer mit Fragen und Aufgaben nach Hause
geschickt: Was müssen wir unseren Kindern über den Holocaust erzählen und wie?

Christlich-jüdischer Dialog - Dialog der Religionen - ist wichtiger denn je! Kann und
wird die Christenheit sich verändern? Wir - Juden und Christen - müssen dynamisch

237



vorwärts gehen, uns nicht von Schuld oder Angst lähmen lassen. Der Holocaust ist
nicht Vergangenheit, sondern wir alle sitzen in einem Zug, der schneller und schneller
dem Abgrund entgegen rast. Wie bremsen, stoppen wir diesen Zug?

Der wissenschaftlichen Konferenz in Oxford schloss sich eine zweitägige Konferenz
in London an, während der die Bedeutung des Holocaust der englischen Öffentlichkeit
durch die schon genannten Persönlichkeiten, sowie etwa Eva Fleischner, Rabbiner Lord
Jacobovits, durch Ausstellungen, Filme, Konzerte nahegebracht wurde. Leider hat die
Lambeth-Konferenz der anglikanischen Kirchengemeinschaft einige Wochen später den
christlich-jüdischen Dialog doch nur sehr zögernd aufgenommen, d.h. eine diesbezügliche

Resolution zwecks weiterem Studium vertagt.
F. von Hammerstein

238


	Umschau

