Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 44 (1988)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UMSCHAU

Zum 50. Jahrestag der Reichspogromnacht von 1938

Gedenkveranstaltungen in Ziirich (November 1988)

In Ziirich fand zur 50. Wiederkehr der «Reichskristallnacht» cine Reihe von Ver-
anstaltungen, organisiert von der jidisch-christlichen Arbeitsgemeinschaft, der Israeliti-
schen Cultusgemeinde Ziirich (ICZ) und der Paulusakademie, statt. Klara Obermiiller
(«Die Weltwoche») berichtete von ihren personlichen Erfahrungen mit Spannungen
zwischen Juden und Christen. Eine Ausstcllung mit Originaldokumenten war der Musik
im Holocaust gewidmet. In christlichen Kirchen wurden Gedenkgottesdienste abgehal-
ten, an denen u.a. der Publizist Alfred Hisler sprach. Gut besucht war ein gemeinsames
Gedenken in der ICZ-Synagoge mit Pfarrer Georg Braunschweig und Rabbiner Jakob
Teichmann. Sichtlich bewegt gedachte dicser des Geschehens und gab der Hoffnung
Ausdruck, dass man tiber Triimmer, Brand und Asche hinweg zu Briderlichkeit gelan-
gen moge.

In der Paulusakademie referierte Professor Micha Brumlik (Heidelberg-Frankfurt)
zu dem Thema: «Was kann es heissen, sich der Schoah zu erinnern und ihre Opfer zu
betraucrn?» Seine Ausfithrungen zeigten, dass die Schoah sozialwissenschaftlich erkiér-
bar ist. Ein Verstindnis der damaligen Ereignisse, die zur industriellen Massenvernich-
tung der Juden fiihrten, sei jedoch kaum vorhanden. Dies liege daran, dass dieses
Ereignis sich quantitativ und moralisch dem menschlichen Alltagsverstand entziehe. Zu
komplex und undurchsichtig seien die Griinde, die in der historischen EntwickJung tiber
christlichen Antijudaismus und volkisch-rassistischen Antisemitismus zur Schoah fiihr-
ten. Viele banale Dinge spielten hier mit, etwa biirokratischer Kadavergehorsam, die
Feigheit hoher, das Mitliufertum kleiner Beamter sowie die paranoiden Wahnideen
ciner kleinen, fanatischen, den Staat beherrschenden Naziclique.

Immer noch betreibe die BRD eine Politik der Verdringung. Deshalb sei ein Eklat
wie die Rede Philipp Jenningers voraussehbar gewesen. Die offizielle «Geschichtspoli-
tik» versuche vor allem eine moralische Diskreditierung der herrschenden Elite zu
verhindern. Man begegne der Schoah mit cinem sehr eigentiimlichen Gewebe aus 6f-
fentlicher Aufklirung, unzureichender Belehrung in den Schulen und privatem Ver-
schweigen. Der Juristenstand wurde beispielsweise nie wegen sciner Mittiterschaft im
Nazireich zur Verantwortung gezogen. Bei Gedenkfeiern zum 9. November wiirden
Aufklirung und liturgisches Ritual vermischt.

Solche Gedenkfeiern wenden sich an den menschlichen Alltagsverstand. Diesem
bereitet es aus mehreren Griinden Miihe, der Schoah zu gedenken und ihre Opfer zu
betrauern. Yon Natur aus ist er auf Bekannten-, Nichstenliebe programmiert. Identifi-
kationsbereitschaft zu Fremden sinke proportionell zu ihrer sozialen Distanz. Die Fern-
stenlicbe ist uns nicht angeboren, sondern wird miihsam durch Erzichung und Gewis-
sensbildung erworben. Ahnlich verhilt es sich mit der menschlichen Begabung zu Erin-
nerung und Trauer. Trauer und Schmerz iiber den Verlust eines Mitmenschen sind nur
innerhalb cines Beziechungskreises moglich, wenn die soziale Distanz cine gewisse
Grosse nicht iiberschreitet. Das Gedichtnis fungiert als eine Art Uberlebensapparat,

233



der Erlebnisse sortiert, speichert oder loscht. Darum gehort auch das Vergessen zur
Erinnerung. Die Auseinandersetzung mit einem Volkermord sinkt in dem Ausmass ab,
wie das Leiden die iiblichen Massstabe libersteigt und das Gedenken unsere eigenen
Selbstwertgefiihle beriihrt.

Wie soll man sich nun der Schoah erinnern, wie aufkldren liber den Nationalsozia-
lismus, damit nicht nur eine Wiederholung verhindert, sondern auch ein historisches
Verantwortungsbewusstsein gefordert wird? Ohne Offentliche Erinnerung geriete die
Schoah bald in Vergessenheit. Professor Brumlik sicht hierfiir am ehesten ein liturgi-
sches Gedenken. Dies berge jedoch die Gefahr des abschreckenden Ritualismus. Der
Opfer wegen miisse die Erinnerung zweckfrei sein, nur in anamnetischer Solidaritit mit
den Erschlagenen bestehen. Solches ist kaum denkbar. Denn zu stark seien therapeuti-
sche und politische Interessen innerhalb des Téterkollektivs. Mehr als 40 Jahre nach der
Schoah sind wir, laut Professor Brumlik, allenfalls in der Lage, die Frage nach den
Moglichkeiten des Erinnerns genauer zu stellen.

T. Krini

Internationales Seminar jiidischer Gruppen im deutschsprachigen Raum
(Arnoldshain, 15.-17. April 1988)

Anlass fiir die Tagung war die Konfrontation mit den zwei herausragenden Ge-
denktagen in diesem Jahr. 50 Jahre nach der Reichspogromnacht hat die offentliche
Auseinandersetzung in der BRD, der DDR und Osterreich einen Hohepunkt erreicht,
was zum Beispiel der Historikerstreit in der BRD und die Waldheim-Affire in Oster-
reich belegen. — 40 Jahre nach der Griindung des Staates Israel scheint die israelische
Politik — auch ohne Krieg — in ihre bisher schwerste Krise geraten zu sein. Welche
Stellungnahmen und politischen Perspektiven kénnen kritische Juden in der Diaspora
zu Israel und zum Zionismus einnehmen?

Den Organisatoren dieses Seminars — Cilly Cugelmann, Micha Brumlik und Doron
Kiesel (alle Frankfurt a.M.) — gebiihrt Dank fiir die gute Organisation. Unter den
Referaten ist dasjenige von Frau Dr. Irene Runge aus der DDR hervorzuheben; ihr
Thema: «Mein November 1938». Ein ausgezeichnetes und gut fundiertes Referat tiber
die gegenwirtige Krise in Israel und Paldstina bot ferner Prof. Dani Diner, Frankfurt.
Das Thema «40 Jahre Israel — Wo steht die Diaspora?», das von Prof. Micha Brumlik
eingeleitet wurde, gab Anlass zu einer dusserst regen Diskussion.

Eine Gruppe von oOsterreichischen Teilnehmern berichtete iiber die gegenwiirtige
Situation in Osterreich, wie sie durch die Waldheim-Affire ausgelost wurde. Ein Zeit-
zeuge berichtete iiber die Lage kurz vor und wihrend dem «Anschluss» Osterreichs
sowie iiber die — im Vergleich zum {ibrigen Reichsgebiet besonders heftigen — Aus-
schreitungen gegen die Juden bis zum 9. November 1938.

H. Feuermann

Tagung in Ost- und Westberlin vom 28. bis 30. Oktober 1988

Anlass und Thema dieser Tagung war: 50 Jahre danach (Reichspogromnacht vom
9. November 1938) — Umgang mit der Geschichte. Der Hauptteil der Tagung fand am

234



29. Oktober 1988 in der Jiidischen Gemeinde in Ostberlin statt; es nahmen ca. 250
Personen aus Ost und West teil.

Es war ein historisches Ereignis, denn es war das erste Mal, dass ein solches
jidisches Symposion stattfand, an dem so viele offene Worte iiber die Vergangenheit
und die Gegenwart zu diesem Thema gesprochen wurden. Man spiirte geradezu den
Hunger und die Neugier vieler Teilnehmer auf das Unbekannte, auf die Erfahrungen,
den Vergleich und den Disput mit anderen. Es gab vieles liber die Juden Deutschlands
zu erfahren, insbesondere, welchen Beitrag sie zu dessen Geschichte leisteten und noch
leisten konnen.

Viele der jungen Teilnehmer sind noch ungeiibt im Judentum, da sie erst vor
kurzem ihre jlidischen Wurzeln entdeckt haben und wieder zum Judentum zuriickkeh-
ren wollen oder gerade erst zuriickgekehrt sind. Diese Menschen werden auch einen Teil
des deutschsprachigen Judentums im Jahre 2000 stellen.

Eine Vielzahl von Vortragen wurde gehalten, z.B. tiber die Situation der jiingeren
und dlteren Juden in der DDR, iiber dic NS-Rassengesetzgebung, liber den Umgang
mit der Geschichte, liber die Erforschung von Spitschiden bei Verfolgten. In Kurzrefe-
raten und Diskussionsbeitrigen vieler Teilnehmer ging es um Exilforschung: Was haben
die Juden ihren Gastlindern gebracht? Es fehlt eine Institution, die berichtende For-
schung betreibt und die unabhéngig von der Politik ist.

Die einzelnen Referenten und ihre Themen aufzuzihlen, wiirde den Rahmen dieses
kleinen Berichts sprengen. Zwei Ereignisse jedoch sind zu erwihnen, die am Rande der
Tagung stattfanden:

In Ostberlin wurde eine Ausstellung zum Gedenken an den Novemberpogrom vor
50 Jahren eroffnet, unter dem Titel: Und lehrt sie: Geddchtnis! Sie wurde von Dr.
Hermann Simon, dem Direktor der Stiftung Centrum Judaicum in Ostberlin, im repra-
sentativen Ephraim-Palais hervorragend zusammengestellt und bietet durch eine Viel-
falt von Fotos, Dokumenten, rituellen Gegenstinden und personlichen Erinnerungen
ein lebendiges Bild der Geschichte der Juden Deutschlands vom Anfang des 19. Jahr-
hunderts bis 1945. "

Das zweite erwdhnenswerte Ereignis am Rande der Tagung war die Veranstaltung
der jiidischen Gruppe, am Vorabend zum Hauptanlass. Diese Gruppe entstand ur-
spriinglich aus der Opposition jiidischer Intellektueller in der Bundesrepublik gegen die
Politik des Staates Israel in den letzten Jahren und gegen die erstarrte Haltung in den
judischen Gemeinden. Sie befasst sich heute mit der Geschichtsverarbeitung in der
BRD. Diese Gruppe liess es sich nicht nehmen, trotz des schwer belastenden Themas
der Tagung, sich auch noch mit der Situation in Israel zu befassen. Frau Rachel Livneh-
Freudental berichtete iiber die Protest- und Friedensbewegung in Israel. Es gibt ca. 50
Gruppen, die zum Teil ad hoc, aus Anlass der Intifada, entstanden sind. Fachgruppen,
die sich aus jiidischen Arzten zusammensetzen, stehen verwundeten Arabern bei, Juri-
sten leisten in Bedridngnis geratenen Arabern juristische Hilfe, verteidigen sie oder sind
bei den Prozessen als interessierte Offentlichkeit anwesend. Es gibt auch kleinere
Frauengrupen, die arabischen Familien Lebensmittel bringen, oder die Gruppe Die
schwarzen Frauen, die jeden Freitag um 13 Uhr an dem verkehrsreichsten Punkt Jerusa-
lems gegen die Besetzung der Gebiete demonstriert.

Alles in allem: eine hervorragend organisierte Tagung mit einem interessierten und
dankbaren Publikum.

H. Feuermann

235



Gedenkveranstaltung in der wiederaufgebauten Synagoge von Hechingen (Wiirttemberg)

Uber den Begriff «Jeschua» referierte Professor Clemens Thoma, Luzern, am 10.
November 1988 in der restaurierten Synagoge von Hechingen/BRD. Er bezeichnete den
Begriff «Jeschua» als das Schreiten Gottes durch die Geschichte, zu Hilfe und Rettung
der Menschen. «Jeschua» ist eine Eigenschaft Gottes, von der er wie von allen seinen
Eigenschaften auch den Menschen mitgab. Der Funke der «Jeschua» wurde auf dem
Sinai entfacht und von Gott den Juden tibergeben.

In Johannes 4,22 heisst ¢s: «Das Heil (diec Freiheit) kommt von den Juden». Die
Christen miissen sich laut Professor Thoma bewusst sein, das die «Jeschua» als heilsge-
schichtlicher Erlésungsweg mit dem jidischen Volk verbunden ist. Am Stillstand dieses
Erlosungsweges trifft die Christen mit ihrer Unduldsamkeit den Juden gegeniiber die
Hauptschuld.

Nach den schrecklichen Erfahrungen der Schoah seien eine Heilung der Welt, eine
Wiederaufrichtung der sozialen und religiosen Beziehungen der Menschen, ein Zugang
zur Barmherzigkeit nur moglich, wenn Intoleranz, Rechtshaberei und Verdringung des
Anderen aufhéren. Wir leben im Zeichen des noch unvollendeten Planes Gottes. Es
niitze daher den getrennt Wandernden nicht, sich gegenseitig mit Steinen zu bewerfen.

Die Synagoge in Hechingen/BRD wurde in der «Kristallnacht» teilweise zerstort.
Wieder restauriert, gilt sie mit ihren Wandmalereien und Stukkaturen aus dem 19.
Jahrhundert als ein Prunkstiick des Wiederaufbaus. Sie dient heute als Begegnungsraum
fiir Veranstaltungen zum interreligiosen Verstandnis.

T. Kroni

«Remembering for the Future»
Internationale Konferenz in Oxford und London
(10.-17. Juli 1988)

Diese grosse Konferenz iiber die Bedeutung von Holocaust und Vélkermord fiir
Juden und Christen fand anldsslich des 50. Jahrestages der Reichspogromnacht
(«Reichskristallnacht») erstmals in Europa statt. Vom 10. bis 13. Juli versammelten sich
in Oxford mehr als 450 Teilnehmer aus Nordamerika, Ost- und Westeuropa, Israel,
sowie aus einzelnen afrikanischen und asiatischen Lindern (Ghana, Indien, Japan). Aus
Osteuropa waren vor allem Polen, Ostdeutsche, Ungarn, Ruminen und Bulgaren ge-
kommen; Russen und Tschechen fehlten. Aus Stdamerika war nur eine Brasilianerin
anwesend.

Es gab zwei Hauptthemen: «Juden und Christen wihrend und nach dem Holo-
caust»; «Die Bedeutung des Holocaust fiir die gegenwirtige Welt». Sie waren in 11 bzw.
12 Themenbereiche aufgegliedert. Diese Themenbereiche wurden in Gruppen von 15-30
Teilnehmern ausfiihrlich diskutiert, die sich jeweils fiir vier Stunden trafen. Zur Vorbe-

236



reitung auf diese Diskussionen hatten alle Teilnchmer tiber 250 Referate in drei Bénden
erhalten, die auf die insgesamt 23 Themenbereiche aufgeteilt waren. Von jedem Teilneh-
mer wurde erwartet, dass er mindestens die Referate des Themenbereiches gelesen hatte,
an dem er sich beteiligen wollte. Die Referate wurden dann in den Gruppen nicht mehr
gehalten, sondern unter Beteiligung der Verfasser, die liberwiegend anwesend waren,
diskuticrt.

Um die Bedeutung der Konferenz zu verdeutlichen, nenne ich die wichtigsten
Themenbereiche: Christliche Einstellungen und Antworten auf die jiidische Krise in
Mitteleuropa, in Osteuropa, in Stid- und Westeuropa einschliesslich des Vatikan, in
englischsprechenden Lindern (Grossbritannien, USA, Kanada u.a.) 1933-1945 sowie
danach; Helfer und Retter (ethische, psychologische und religiose Faktoren); die Her-
ausforderung fiir christliche und jlidische Gemeinschaften (Glaube, Theologie und Le-
ben nach dem Holocaust, christlich-jiidische Bezichungen); die Herausforderung der
christlichen Gemeinschaft hinsichtlich Theologic und Ethik sowie hinsichtlich der Kir-
chengeschichte; die Herausforderung der jiidischen Gemeinschaft (Religion, Leben und
der Staat Israel); Herausforderungen und Beitrige von Uberlebenden.

Das zweite Hauptthema — «Die Bedeutung des Holocaust fiir die gegenwiértige
Welt» — war in folgende Bereiche gegliedert: Die Universititen und andere padagogi-
sche Einrichtungen; juristische, medizinische und pidagogische Berufe; politische
Aspekte und Verantwortungen; Literatur und Dichtung; Drama, Film, Video und
Musik; Kunst, Symbole und die verantwortliche Gestaltung von Gedenkstiitten und
Museen; philosophische und moralische Probleme (z.B. Was lernen wir aus Shoah/Ho-
locaust? oder: Welche marxistischen Antworten auf den Holocaust gibt es?); Holocaust
und Voélkermord — Ubereinstimmungen und Unterschiede; Erkennen von Signalen fiir
Volkermord: Antisemitismus, Terrorismus, Revisionismus und Leugnung des Holo-
caust (Werden unsere Kinder uns anklagen? Holocaust und Apartheid u.a.); die Sozial-
wissenschaften/Historiographie (deutsche Technokraten, jidische Arbeit und die End-
[6sung; arabische Haltung gegentiber den Deutschen und der Holocaust in palistinensi-
scher Historiographie; Theorie und Praxis antisemitischer Kirchenpolitik bei den Deut-
schen Christen u.a.); sozialwissenschaftliche Probleme hinsichtlich des Holocaust (der
Judenrat als ein Vermittlungssystem; die Bedeutung des Holocaust fiir das Stadium des
Antisemitismus; Dimensionen des Traumas; die Zerstorung der menschlichen Identitét
im Konzentrationslager; Probleme der vergleichenden Antisemitismusforschung in Eu-
ropa u.a.). Diese Fiille von Arbeitsgruppen und Themen kann jedem Interessenten
cinen tiefen Einblick in den Holocaust/Shoah und seine Folgen vermitteln. Die drei
Binde mit den Referaten sind auf Englisch bei der Pergamon Press (Headington Hill
Hall, Oxford OX3 oBW, England) erhiltlich. Eine aufgrund der Konferenz iiberarbeite-
te Fassung, wahrscheinlich auch in anderen Sprachen, ist in Vorbereitung.

Hohepunkte der Konferenz waren die Plenarsitzungen mit Ansprachen von Elie
Wiesel, Gerhard Riegner, Yehuda Bauer, Franklin Littell, Roy und Alice Eckardt, Saul
Friedlander, Claude Lanzmann und anderen, die Begegnung mit Uberlebenden und
Rettern oder etwa der Bericht {iber das Video-Archiv in der Universitit Yale (USA).
Die uns gezeigten Video-Filme waren eindriicklich. Das Archiv hat eine grosse pidago-
gische und historische Bedeutung (Video Archive for Holocaust Testimonies at Yale,
Sterling Memorial Library, New Haven, Connecticut 06520, USA).

Die Konferenz hat die Teilnehmer mit Fragen und Aufgaben nach Hause ge-
schickt: Was miissen wir unseren Kindern liber den Holocaust erzdhlen und wie?
Christlich-jiidischer Dialog — Dialog der Religionen — ist wichtiger denn je! Kann und
wird die Christenheit sich veréindern? Wir — Juden und Christen — miissen dynamisch

237



vorwirts gehen, uns nicht von Schuld oder Angst lihmen lassen. Der Holocaust ist
nicht Vergangenheit, sondern wir alle sitzen in einem Zug, der schneller und schneller
dem Abgrund entgegen rast. Wie bremsen, stoppen wir diesen Zug?

Der wissenschaftlichen Konferenz in Oxford schloss sich eine zweitigige Konferenz
in London an, wihrend der die Bedeutung des Holocaust der englischen Offentlichkeit
durch die schon genannten Personlichkeiten, sowie etwa Eva Fleischner, Rabbiner Lord
Jacobovits, durch Ausstellungen, Filme, Konzerte nahegebracht wurde. Leider hat die
Lambeth-Konferenz der anglikanischen Kirchengemeinschaft einige Wochen spéter den
christlich-jiidischen Dialog doch nur sehr zégernd aufgenommen, d.h. eine diesbeziigli-
che Resolution zwecks weiterem Studium vertagt.

F. von Hammerstein

238



	Umschau

