
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 44 (1988)

Artikel: Juden - Christen - Muslime : zum Verhältnis der drei monotheistischen
Religionen in religionswissenschaftlicher Sicht

Autor: Rudolph, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960692

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Juden - Christen - Muslime:
Zum Verhältnis der drei monotheistischen

Religionen
in religionswissenschaftlicher Sicht1

von Kurt Rudolph

l. Voraussetzungen einer religionswissenschaftlichen Betrachtung

Eine berüchtigte ketzerische Schrift des 16. und 17. Jahrhunderts
trägt den Titel «Von den drei Betrügern» (De Tribus Impostoribus) und
meint damit die drei grossen Religionsstifter Mose, Jesus und Mohammed.

Der Verfasser ist uns nicht sicher bekannt; vielleicht war es Jactpies
Gernet, ein Gegner Calvins, der 1547 in Genf hingerichtet worden war2.
Er war kein Atheist, sondern sah die religiöse Wahrheit in einem
sogenannten natürlichen Gottesglauben und bestritt von daher den Anspruch
der drei Genannten auf eine besondere göttliche Offenbarung; dazu
benutzte er geschickt die kontrovers-theologischen und konfessionellen
Streitereien seiner Zeit.

«In der Tat behauptet eine jede Religionspartei (Sekte), dass alle
Gelehrten (doctores) auf ihrer Seite stünden: und eine jegliche will solches
durch die Erfahrung an sich erprobt haben und erprobe es noch täglich
von neuem; und andere bessere Gelehrte gebe es nicht. Das führt so weit,
dass man entweder allen glauben müsste, was lächerlich wäre, oder
keinem, was, auf so lange bis der wahre Weg erkannt worden, sicherer ist,
damit man eben beim Vergleichen keine Partei übergeht»3. Der Autor
verweist auf die Traditionsgebundenheit der Gläubigen, die es verwehre,
der Wahrheit nachzugehen, und fordert dagegen eine gerechte Prüfung
der genannten Glaubensrichtungen, ohne eine zu bevorzugen. Doch dazu
ist nach ihm nur eine Elite fähig, die Trug und Täuschung der Religionen,
vor allem ihrer intellektuellen Vertreter, durchschaut. In einem Zusatz zu
der unvollendeten Grundschrift aus dem 16. Jh. hat dann ein gleichge-
sinnter Gelehrter (der französische Arzt und Naturforscher Nicolaus Bar-

Prof. Dr. Kurt Rudolph lehrt Religionsgeschichte an der Universität Marburg. Seine
Adresse: Philipps-Universität, Fachgebiet Religionsgeschichte im FB 05, Am Plan 3,
D-3550 Marburg 1.

214



naud, 1540-1615[?])4 die Prüfung durchzuführen versucht, ist allerdings
nur bis zu Mose und zum Alten Testament gelangt. Interessant ist daran

nur, wie er die (angeblichen) Selbstzeugnisse der Religionsstifter zur
primären Grundlage seiner Argumentation macht, denen erst in zweiter
Linie fremde Berichte folgen sollen. Der alte Vorwurf des Betruges, den
sich die drei Religionen - Judentum, Christentum, Islam - gegenseitig im
Hinblick auf ihre Gründer und Religionsurkunden machen, lässt sich
danach logisch als falsch erweisen, da er nur auf der eigenen
Voreingenommenheit und nicht auf dem Zeugnis der jeweiligen fremden Religion
basiert5. «Dass Mohammed ein Betrüger ist, wissen wir nicht aus eigener
Erfahrung, sondern aus dem Zeugnis, und zwar nicht seiner Freunde,
sondern seiner Feinde». Diese Art des Argumentierens führt nicht weiter,
da sie auf jede der Religionen anwendbar ist (was der Verfasser für Mose
durchführt, nicht mehr für Jesus, vielleicht aus Vorsicht). So sind sie also
einerseits alle Betrüger, wenn man den entsprechenden Massstab gleich-
massig anlegt, wie es der Autor offenbar nachweisen will, andererseits
stehen sie dadurch in einer Reihe, die keinem Vorrechte einräumt.

Es ist nicht der Ort und die Zeit, die Gedanken dieser Schrift weiter-
zuverfolgen. Sicherlich sind sie recht schockierend gewesen und daher nie

richtig an das Tageslicht gekommen, es sei denn in indirekter Form in den
Werken vieler religionskritischer Aufklärer des 16. und 17. Jh.s. Wir
haben diese Gedanken aber auch in gemilderter Form etwa bei Lessing in
der Ringparabel im «Nathan» und damit als zentrale Idee der Toleranz.
Aus diesem Geist und Klima sind auch die Anfänge der Religionswissenschaft

entstanden, und daher habe ich dieses Buch an den Anfang meiner
Betrachtungen gestellt, nicht um zu schockieren, sondern um vorzuführen,

welche Voraussetzungen für eine relativ objektive Betrachtung der
Rcligionsgeschichte vorhanden sein mussten, um sie zu einer wissenschaftlichen

Disziplin unabhängig von theologischen oder religiösen Vorurteilen
werden zu lassen. Der Abbau von gegenseitigen Verunglimpfungen, die
Versachlichung der Argumentation gehört dazu ebenso wie die Kritik der
Überlieferung und der unbestechliche Wahrheitseifer, alles Einstellungen,
die wir aus dem Zeitalter der Aufklärung als unverlierbares Erbe in unsere
Zeit gerettet haben und bewahren sollten.

2. Der religionswissenschaftliche Zugang

Eine religionswissenschaftliche oder religionsgeschichtliche Betrachtung,

wie ich sie hier vorführen möchte, muss zuerst danach fragen, was
sie leisten kann und was nicht. Ohne hier auf die fachinternen methodolo-

215



gischen Probleme der Religionswissenschaft näher einzugehen, die gerade
in jüngster Zeit ganze internationale Fachtagungen beschäftigt haben, sei

dazu folgendes bemerkt6: Religionswissenschaft versteht sich heute als

eine nichttheologische Fachrichtung im Verbund der Geistes-, Sozial-oder
Gesellschaftswissenschaften, die ihren Gegenstand, die Religionen und
ihre verschiedenen Sachverhalte, in philologischer, historischer, soziologischer

und psychologischer Hinsicht untersucht und zur Darstellung
bringt. Ihre primäre Säule ist die philologisch-historische Forschung, also
die Religionsgeschichte im engeren Sinne, darüber hinaus sieht sie als

Krönung ihrer Aufgabe die Vergleichung (Komparatistik) an, d.h. die

zum Zweck einer vertieften Erkenntnisgewinnung über Strukturen von
Religionen oder einzelner ihrer Sachverhalte angewandte systematische
Methode des regionalen und universalen Vergleichs, wie sie bereits im 19.

Jh. die Geschichts- und Sprachwissenschaft ausgebildet haben.

Unmittelbar verbunden mit dieser Betrachtung und mit der
religionsgeschichtlichen Arbeit überhaupt ist nicht nur die Objektivität, sondern
ein kritisches Element, das gerade aus dieser Objektivität fliesst, indem es

im Hinblick auf die religiösen Tatbestände einen "ungläubigen" Standpunkt

einnimmt, d.h. die religiösen Tatbestände werden ihres fordernden
Anspruchs auf Wahrheit soweit erkennbar entkleidet oder, wie es auch

ausgedrückt werden kann: Dieser kerygmatische Charakter wird
eingeklammert. Dies liegt im Wesen wissenschaftlicher Arbeit, wie sie in Europa

entstanden und entwickelt worden ist; wir können uns nicht davon
befreien, ohne wieder in eine vorkritische und unhistorische Zeit zurück-
zuverfallen und damit das kritische Denken aufzugeben. Inwieweit der
religionswissenschaftlichen Erkenntnissuche damit Schranken gesetzt
sind, möchte ich jetzt nicht weiter erörtern. Fest steht: Die Religionswissenschaft

kann sich in keinem Fall ohne Selbstaufgabe dem religiösen
Selbstverständnis ausliefern; dies ist für sie kein Kriterium für wahr oder
falsch. Natürlich ist die Frage berechtigt, ob nicht jeder einzelne
Religionswissenschaftler von Tradition, Kultur und Herkunft so geprägt ist,
dass sich der Anspruch seiner Wissenschaft und Fragestellung als zu hoch
und undurchführbar erweist. Sicher ist kein Mensch eine Tabula rasa, und
der Religionshistoriker macht davon keine Ausnahme. Dies zeigt sich
auch in jeder Publikation auf diesem Gebiet und nicht zuletzt auf den
internationalen Kongressen, wo die unterschiedlichen Standpunkte nicht
nur wissenschaftlich begründet werden, sondern in den verschiedenen
religiösen und philosophischen Traditionen wurzeln, aus denen der einzelne

Historiker stammt. Allerdings ist das Bemühen, diese Vorverständnisse,
die jeder mitbringt, kritisch zu hinterfragen, d.h. durch Selbstreflexion

des eigenen Standorts, ebenso stark wirksam; dieser Zugang ist uns gerade

aufgrund wissenschaftlicher Redlichkeit möglich und sollte immer zum

216



festen Inventar religionswissenschaftlicher Arbeit gehören. So ist es auch
in unserem Fall deutlieh, dass wir hier in der abendländisch-biblisch
geprägten Kultur verwurzelt sind, darüber hinaus in den historisch entstandenen

Religions- und Konfessionsgebilden mit ihren festen Traditionen in
Denken und Handeln. Vermöge unseres modernen Bewusstseins können
wir diese Herkunft nicht nur historisch erkennen und bestimmen, sondern
auch insofern gewissermassen neutralisieren, indem wir - und ich halte
das durchaus für einen Vorzug unserer Zeit - gemeinsam über unsere
eigene Geschichte und Zusammengehörigkeit nachdenken; denn dies lässt
sich schon jetzt sagen: Mit Judentum, Christentum und Islam betreten
wir, streng religionshistorisch gesehen, trotz aller sichtbaren Unterschiede,
ein gemeinsames Haus vorderorientalischer Gründung, das sich schon
chronologisch-historisch gesehen in feste, aber durch viele Treppen
verbundene Etagen teilt.

Ich möchte nun mein Thema entsprechend der rcligionswissenschaft-
lichen «Gewaltenteilung» zunächst phänomenologisch oder systematischvergleichend

behandeln und daran anschliessend zu einigen historischen
Aspekten übergehen; alles natürlich in der gebotenen Kürze und unter
meiner Sicht der Dinge.

3. Judentum, Christentum, Islam: phänomenologische Aspekte

Phänomenologisch gesehen haben die drei Religionen gemeinsam,
dass sie sogenannte Gründer- oder Stifterreligionen sind, d.h. sie beanspruchen,

nicht anonym aufgetreten und entstanden zu sein, wie viele andere

Religionen und Kulte, sondern auf eine historische Persönlichkeit
zurückzugehen, die die Fundamente des Glaubens gelegt hat. Mose, Jesus,
Mohammed sind tatsächlich mehr oder weniger greifbare historische Gestalten.

Zeitlieh gesehen, treten sie in dieser Reihenfolge immer stärker ans
Licht der Geschichte und die historische Forschung hat es am leichtesten
mit Mohammed, weniger leicht mit Jesus von Nazaret, ziemlich schwer
mit Mose. Doch lassen wir diese Fragen auf sich beruhen; sie können hier
nicht ausgeführt werden und sind in diesem Zusammenhang auch nicht so
wesentlich. Sicher ist, dass die Abstammung von einer historischen Person
den Charakter dieser Religionen entscheidend geprägt hat. Man hat sie

auch «prophetische Religionen» genannt, indem man diesen Gründergestalten

den griechischen Namen profêtes (wie die Septuaginta das hebräische

nahP wiedergibt) beilegte; die Überlieferung hat dies für alle drei
auch nachweislich gemacht. Bei Mohammed ist es sogar der eigentliche
Ehrentitel, den er selbst in Anspruch nahm. Mit Prophet ist hier der

217



«Mann Gottes» gemeint, der sich kraft charismatischer Auszeichnung als

Deuter und Verkünder des Gotteswillens versteht und entsprechend von
den Menschen ernstgenommen werden will.

Eng damit verbunden ist ein weiteres Kennzeichen für diese Religionen,

nämlich das der «Offenbarung», ein Wort, das wegen seiner starken
theologischen und religiösen Bedeutung nur mit Vorbehalt
religionswissenschaftlich verwendbar ist, da es mit dem genannten Anspruch auf
religiöse Wahrheit unmittelbar verknüpft ist7. Jedenfalls haben alle drei
Religionen das sogenannte «Offenbarungsgeschehen» (oder psychologisch:

Offenbarungserlebnis) an den Anfang ihrer Geschichte gestellt.
Mose, Jesus und Mohammed handelten im Auftrag Gottes, der sich ihnen
«kundtat», wie das alte deutsche Wort dafür auch heisst. Über die historischen

Umstände, wie und wann das erfolgte, müssen wir jetzt auch
hinweggehen: sie sind schwer zu eruieren (letztlich überhaupt nicht), aber sie

sind Tatsachen, die der Historiker zur Kenntnis zu nehmen hat; auch die
fromme Gemeinde weiss nicht viel mehr und hat darüber oft mehr
phantasiert als gläubig vertraut. Alle drei Religionen sind übrigens herausragende

Beispiele für die enorme Wirkung, die von solchen «Erlebnissen»
und Personen ausgehen kann; dies sind oft die «Ideen», die den Gang
bestimmen, in dem sich die Dynamik der menschlichen Interessen fortbewegt,

wie sich Max Weber treffend ausdrückte.
Ein weiterer wichtiger typologischer Gesichtspunkt ist, dass diese

Religionen alle ein «Buch» besitzen, d.h. sie sind sogenannte «Buchreligionen».

Sie unterscheiden sich damit qualitativ sehr deutlich von den
Religionen, die keine normierende religiöse Urkunde besitzen (man hat diese
daher einfach «Kultreligionen» genannt, da für sie der Kult allein die
zentrale religiöse Norm ist, an die der Gläubige gebunden ist). Wir wissen
heute mehr oder weniger Bescheid darüber, wie es zu diesen «kanonischen»

Büchern in den drei Religionen gekommen ist. Relativ einfach ist
es bei Mohammed, dessen Äusserungen wir wohl geschlossen im Koran
überliefert bekommen haben; doch kam es auch hier erst unter seinem 3.

Nachfolger, dem Kalifen Othmän, zwischen 650 und 656 zu einer offiziellen

Ausgabe, nachdem Unklarheit über den Umfang der verschiedenen
umlaufenden Korane bestanden hatte. Diese Urkunde ist nach offizieller
Meinung seitdem das feste Fundament für die islamische Gemeinde;
Glaube, Theologie und Recht beziehen sich auf dieses «Wort Gottes», das

das Kriterium für die Wahrheit des islamischen Glaubens bildet.
Funktionell und auch strukturell steht es mit dem religiösen Kanon

der Juden und Christen ebenso. Der Pentateuch oder die Tora, die mit
ihrem Religion, Recht und Moral umfassenden Inhalt dem Koran am
nächsten steht, ist in einem sehr langen Prozess gewachsen und erst durch
Esra im 4. Jh. v.Chr. zum Buch des Judentums geworden, an das sich

218



dann die anderen beiden Sammlungen, die «Propheten»(-bücher, Ne-
bPim) und die «Schriften» (Ketubim) anschlössen, die dann erst etwa
Ende des 1. Jh. n.Chr. die «Bibel» bildeten, Über die enorme Bedeutung,
die die Tora (traditionell als Werk des Mose betrachtet) für die jüdische
Gemeinde hat, möchte ich hier nicht weiter handeln.

Auch für die Christen ist das «Evangelium» Jesu zu einer schriftlichen

Urkunde geworden, in einem mehr als 200jährigen Vorgang; erst im
4. Jh. kam es zur Einigung über die 27 Schriften des NT, wenigstens im
weströmischen Reich. Es kommt hinzu, dass die christliche Kirche die
jüdische Bibel in der griechischen Übersetzung für sich reklamierte und
zum «Alten Testament» machte, während die Schriften, die man auf Jesus
und die Apostel zurückführte, als «Neues Testament» bezeichnet wurden
(so schon in der 2. Hälfte des 2. Jh.s); beides bildet seitdem die «christliche

Bibel» oder «die Bücher» (ta biblia); der Singular für griechisch ta
biblia ist erst seit dem lateinischen Mittelalter in Gebrauch. Dieser
Vorgang, der seine verwickelte Geschichte hat, ist religionsgeschichtlich fast
singulär, beruht aber darauf, dass das Christentum aus dem Judentum
entstand, worauf wir noch zu sprechen kommen.

Die bisher aufgewiesenen phänomenologischen Gemeinsamkeiten
lassen sich auch stärker inhaltlich fortführen. Bevor wir dies aber ins

Auge fassen, sei noch ein gravierender Unterschied von Judentum
einerseits und Christentum und Islam andererseits zur Sprache gebracht.
Nach der in der Religionswissenschaft üblichen Einteilung in Valks- and
Weltreligionen fällt das Judentum eindeutig unter die Volks- oder ethnischen

Religionen, während Christentum und Islam als Welt- oder
Universalreligionen betrachtet werden. Alle solchen Typologisierungen haben
natürlich ihre schwachen Seiten, aber strukturell ist diese Typologie
zutreffend und wichtiges Hilfsmittel der systematischen Analyse. Der jüdische

Glaube hat zwar eine universale Komponente, die Gottesidee, aber
er hat seine alte volksreligiöse Grundlage nie ganz abgestreift; abgesehen
von den Proselyten des Altertums und etwa den Chasaren des frühen
Mittelalters gibt es keine direkte missionarische Ausbreitung, wie sie

Christentum und Islam vollzogen haben8. Dies hängt mit der engen Verbindung

von Volk und Glaube im Judentum zusammen, auf die ich hier
nicht weiter eingehen kann, die aber zu einem der wichtigsten Probleme
des Verständnisses jüdischen Glaubens gehört und für das Judentum
selbst immer wieder kontrovers beantwortet worden ist (z.B. die Problematik

Israels heute - säkularer Staat oder nicht? Was ist ein Jude ohne
Gottesglauben? Ist das Judentum eine Privatreligion wie jede andere?).

Demgegenüber sind zwar Christentum und Islam auf volksreligiösem
ethnischen Boden erwachsen und haben sich nicht gleich von vornherein
ihrer grenzüberschreitenden, den eigenen Boden transzendierenden Anla-

219



gen vergewissert, aber ihr missionarischer Impetus, der einfachen Stammes-

und Volksreligionen abgeht, hat ihnen im Zuge der Zeit Eingang in

völlig andere Ethnien und Kulturen verschafft. Die sogenannte «Heidenmission»

erfolgte im Christentum erst unter heftigen Auseinandersetzungen

zwischen dem alten «Judenchristentum» und dem neuen avantgardistischen

«Heidenchristentum», dessen Führer der Jude Paulus war; er hat
strenggenommen das Christentum erst zur Weltreligion vorbereitet. Mit
seinem Weg nach Kleinasien, Griechenland und Rom war der Grundstein
gelegt für die universale Ausbreitung der christlichen Kirchen, wie wir sie

heute vorfinden.
Auch der Islam hat diesen Weg eingeschlagen, obwohl sich Mohammed

zunächst nur als Gott-Gesandter an seine arabischen Landsleute
verstand. Aber der politische Charakter des Islam, der ihm seit der
Gemeindegründung in Medina anhaftet, hat den Weg über die Grenzen der
arabischen Halbinsel mit militärischen Mitteln beschritten, der ihn fast
die ganze Ökumene des 7./8. Jh.s erobern liess. Zunächst allerdings nicht
vom Bekehrungseifer beflügelt, ausser Allah die Welt zu Füssen seiner
arabischen Gläubigen (die eine Art auserwähltes Volk Gottes sind) zu
legen. Zur Weltreligion wurde der Islam eigentlich erst mit dem Übertritt
der breiten nichtarabischen Massen des Vorderen Orients, und das erfolgte

im grossen Masse erst im 8. Jh. im Abbasidenreich. Trotzdem hat der
Islam stärkere volksreligiöse Züge bewahrt als das Christentum, in
Gestalt der Rolle des Arabertums. Arabisch ist die heilige Sprache des

Koran, der durch keine Übersetzung verdrängbar ist. Arabisch sind die
heiligen Stätten in Mekka und Medina; arabisch sind viele Sitten und
Gebräuche, die der Prophet selbst vorgeschrieben hat. Insofern hat der
Islam eine grössere Nähe wieder zum Judentum, nicht nur in der Stellung
des Gesetzes und seiner daran gebundenen Auslegung in einer umfangreichen

Tradition, sondern auch in der (übrigens im Koran nicht eigens
thematisierten) Beschneidung.

Kehren wir aber, bevor wir die historischen Zusammenhänge noch
etwas genauer betrachten wollen, zu einer entscheidenden inhaltlichen
Gemeinsamkeit zurück, die unsere drei Religionen besitzen: Es ist der
monotheistische Gottesgedanke. Er ist kein Produkt einer anonymen
Evolution aus dem polytheistischen Pluralismus, sondern ein revolutionäres
Ereignis im Vorderen Orient, zu unterschiedlichen Zeiten und in verschiedenen

Bereichen aufgetreten, wie z.B. Zarathustra und der Pharao Echna-
ton (Amenophis IV.) lehren". Für unser Thema ist die israelitische
Gottesidee zwar nicht in ihrer grossartigen Wucht schon bei Mose
anzusetzen, aber die Anfänge liegen bei ihm; anders ist seine Rolle nicht
verständlich, denn er war nicht blosser Befreier von ägyptischer
Unterdrückung, sondern Vertreter eines unbedingt fordernden Gottes, den er

220



seinen Anhängern nahezubringen suchte. Wir können in den Schriften des

Alten Testaments den Weg verfolgen, den diese Gottesidee im Wandel der
Zeit genommen hat: Einschneidend waren die Äusserungen der grossen
und kleinen Propheten des 8. und 7. Jh.s v. Chr.; ihnen verdanken wir die

Formulierung von Wesen und Wirken des biblischen Gottes, die bis heute
festes Glaubensgut von Juden, Christen und Muslimen ist10. Mit der
Rückkehr aus dem Exil tritt das israelitisch-jüdische Volk geläutert durch
Leiden und Besinnung in eine neue Phase seiner Geschichte, begleitet von
einem Gottesglauben, der zwar nach wie vor an sein Volk gebunden ist,
aber eine ideologische Entschränkung auf die ganze Welt und Geschichte
besitzt; die Universalität der monotheistischen Gottesidee ist jetzt (deutlich

greifbar bei Deuterojesaja) geboren. Sie wird weitergetragen, immer
wieder neu formuliert und reflektiert im frühen Judentum, bis sie in Jesus

von Nazaret eine weitere Höhe und zugleich eine neue Zäsur erhält, ohne
dass damit bereits ein Sprung jenseits des Judentums vollzogen wird. Auf
diesen Schultern steht schliesslich auch der letzte grosse Prophet in dieser
Reihe: Mohammed, der ohne Zweifel die jüdisch-christliche Gottesidee zu
einer eindrucksvollen Geschlossenheit brachte, wie sie vorher in dieser
Form nicht da war. Seine Nähe zu den biblischen Propheten ist immer
wieder beobachtet worden, nicht zuletzt von Julius Wellhausen", der
wohl einer der besten Kenner beider Bereiche gewesen ist. So haben wir
phänomenologisch und historisch eine feste Kette, die die drei Religionen
ideologisch verbindet, wobei ich nur die dominierenden Gemeinsamkeiten
hervorgehoben habe.

4. Judentum, Christentum, Islam: historische Aspekte

Das geschichtliche Denken, das uns bereits in frühen Formen der
Bibel entgegentritt, führt uns auch zur eigentlich historischen Seite unserer
Betrachtung. Wir haben eben von der Gottesvorstellung gesprochen, die
sich in Israel und im Judentum entwickelt hat und die vorbildlich für
Christentum und Islam wurde. Generell gesehen ist damit natürlich eine
bestimmte Form der semitischen Religionsgeschichte angesprochen, die

zu ungeahnter Weltgeltung kam. Der alte Nomadengott der israelitischen
Stämme (Jahwe), den wir bis in das 2. Jahrtausend zurückverfolgen können,

hat zwar nach der Sesshaftwerdung Israels im kanaanäischen
Kulturland die Züge eines Agrargottes (El) angenommen, aber das dynamische

und «vektorische» Prinzip (V. Maag) mit seiner heilsamen Unruhe ist
dem biblischen Gott von seinen nomadischen Ursprüngen her immer
eigen gewesen12. Dieser Zug hält sich durch bis in den Koran, wo im
Grunde genommen der biblische Gottesgedanke wieder mit dem alten
semitisch-

221



nomadischen Erbe zusammenstösst. Der Allah des Koran ist schon

sprachlich eine arabische Gottheit und vor Mohammed bereits auf dem

Weg zu einer überragenden Autorität im Pluralismus des religiösen Angebots

an Gottheiten des sog. «Heidentums» (der öähilija) geworden, aber

er hat inhaltlich sehr viel mehr aus dem Zusammentreffen mit dem
jüdischen und christlichen Glaubensgut erhalten, war sein Name doch bereits,
wie südarabische Inschriften zeigen, dafür reklamiert worden. Das
Gottesbild des Korans ist ohne Juden- und Christentum nicht denkbar;
daran hat auch Mohammed nicht gezweifelt, fühlte er sich doch dieser
Tradition eng verbunden und sah sich daher auch zu Juden und Christen
in seiner Heimat gesandt.

Dass diese jüdisch-christlich-muslimische Gottesidee mit Hilfe der
griechischen «Weisheit» (Philosophie) in abstrakte Formen gegossen wurde,

ist ein nicht zu unterschätzender Faktor der Symbiose, den wir in allen
drei Religionen auch wieder in einer auffälligen Verzahnung und Erberelation

vorfinden: Das frühe Christentum beginnt in grösserem Ausmasse
damit (seit dem 2. Jh.), das Judentum streng genommen erst seit dem 9.

Jh. (Sa°adja b. Josef) parallel zur Entstehung der islamischen Theologie,
dem Kalcim (wobei offenbar christliche Vorbilder mitwirkten). Eine zweite
Welle griechischer Philosophie erreicht das mittelalterliche Christentum
aber nur durch die arabisch-islamische Vermittlung: der Aristotelismus
des 12. Jh.s mit seiner gefährlichen Sprengkraft im Glaubensgebäude aller
drei Religionen (vgl. Moses Maimonides, Ibn Rusd bzw. Averroes, Thomas

von Aquin). Auch hier zeigt sich, wie die biblische Gottesidee mit den

gleichen Problemen, nur zeit- und ortsverschieden, zu ringen hatte. Übrigens

sind diese Nachwirkungen noch am deutlichsten in der muslimischen
Theologie von heute anzutreffen; bis in die Katechismen hinein wird mit
der griechischen Logik, wie sie im Mittelalter für theologische Zwecke
verwendet wurde, gearbeitet.

Es sind eine Reihe weiterer Tatbestände, die es eindeutig machen,
dass wir im Rahmen einer generellen semitischen Religionsgeschichte eine

eigenständige Linie ziehen können, vom sogenannten «Alten Testament»
über das «Neue Testament» zum Koran, oder anders gesagt, von Mose
über Jesus bis Mohammed. Dazu gehören Vorstellungen und Vorschriften

aller Art, angefangen von den moralischen und rituellen
Gesetzesvorschriften des Pentateuch bis zu den weitwirkenden apokalyptischen
Ideen des frühen Juden- und Christentums. Auch der kultische Bereich
macht davon keine Ausnahme: Der frühjüdische Synagogengottesdienst
diente als «Wortgottesdienst» der frühen christlichen Gemeinde zum
ausbaubaren Vorbild; Mohammed wiederum übernimmt Formen christlicher
Gebetsübungen (greifbar bis in die Terminologie). Die Salât ist offensichtlich

nicht ohne Vorbild der byzantinischen Messe ausgestaltet worden13.

222



Doch vergessen wir nicht eine wirkungsvollere Idee zu erwähnen: Der
Gedanke einer Heilsgeschichte, der eng mit der Rolle der Geschichte im
biblischen Denken verbunden ist, ist vom sogenannten Alten Testament
über die nachbiblischen Schriften der Juden und Christen bis in den

Koran zu verfolgen, wo er eine letzte, wiederum sehr geschlossene Gestalt
annahm. Die Reihe von Gottesverkündern, wie sie das sogenannte Alte
und das Neue Testament kennen und als massgebend für das Handeln
Gottes in der Geschichte betrachten, ist bei Mohammed zum Zyklus der
sieben «Warner», d.h. Abraham, Mose, Thamïïd, Noah, °Ad (Hïïd), Lot
und Jesus, geworden, die im Auftrage Gottes die Menschen zur Umkehr
bewegen sollen, allerdings vergebens. Ihre Botschaft gleicht der von
Mohammed, kommt aber in ihm endlich zum Erfolg. So versteht er sich als

Schlusspunkt einer Heilsgeschichte, die von Adam über Abraham und
Mose bis hin zu Jesus führt. Daher ist er ihr «Siegel», ihr Schlusspunkt14.
Auch für das Christentum ist diese Idee von Bedeutung geworden, indem
es Jesus als den Messias verstand und damit als das fleischgewordene
Wort Gottes, das der Welt sichtbar war und ist; erst die Endzeit wird es

aller Welt deutlich machen.

Diese mit der heilsgeschichtlich-linearen Konzeption verbundene
Endzeithoffnung ist ein dominanter Zug aller drei Religionen. Die islamischen

diesbezüglichen Vorstellungen sind zwar von spezifisch arabischem
Kolorit gefärbt, aber der Gedanke von Auferstehung, Gericht und
Gottesoffenbarung ist eindeutig biblisch (abgesehen von der letztlich
iranischen Abkunft mancher dieser Seiten). Die eschatologische Hoffnung,
die Jesus von Nazaret beherrschte, bestimmt auch zunächst den Propheten

in Mekka, nur ist Jesus daran gescheitert und physisch zugrunde
gegangen. Mohammed hat unter Zurückstellung eschatologischer
Naherwartung ein irdisches Reich etabliert, durch das seine religiös-politischen
Ideen in die Tat umgesetzt worden sind - Vorbild für alle Muslime bis
heute.

So könnten wir weitere Einzelheiten dieser Zusammenhänge anführen,

die die besagte historische Kontinuität belegen. Es ist eine
Erbgeschichte grössten Ausmasses, die hier in der Religionsgeschichte unseres
Kulturkreises zu Tage kommt und die das Verhältnis der drei grossen
Religionen des Vorderen Orients bis heute bestimmt, auch wenn es oft
von den Gläubigen (bewusst oder unbewusst) nicht wahrgenommen wird.

Natürlich ist diese Kontinuität nur die eine Seite dieses Vorgangs.
Die andere, die Seite der Differenzen, steht ebenso deutlich vor uns, nicht
nur in der alten Polemik und Apologetik, sondern sie spielt, um im Bilde
zu bleiben, auf dem gemeinsamen Strom der geistigen Überlieferung, zu
der auch - nicht zu vergessen - die griechisch-römische gehört, ihre
beherrschende Rolle, sonst hätten wir ja keine eigenständigen Gebilde, die

223



sich Judentum, Christentum und Islam nennen. Jesus von Nazaret wächst
im Judentum auf und wirkt als eine Art Moses redivivus. Seine ersten
Jünger versuchen darin zu bleiben, obwohl sie mit ihrer Überzeugung
vom Messiassein dieses Jesus bereits mit einem Bein den Glauben ihrer
Väter verlassen haben. Die weitere Geschichte ist uns allen bekannt15.

Synagoge und Kirche stehen sich über Jahrhunderte feindlich gegenüber.
Die Kirche hält sich für die neue Synagoge; sie reklamiert nicht nur die

jüdische Bibel, sondern auch das hcilsgeschichtliche Dasein des alten
Gottesvolkes. Dieses selbst nimmt zunächst gar nicht richtig wahr, was sich
da in seinem Schoss angebahnt hat, bis es von den politischen Ereignissen
überrascht wird, als nicht mehr die Juden eine religio Heim und die Christen

als Pseudo-Juden eine religio illicita waren, sondern sich das Verhältnis

gewissermassen umgekehrt hat, wie die antijüdischen Gesetze seit

Konstantin dem Grossen zeigen16. Auch religionswissenschaftlich ist dieser

Prozess von seltener Tragik, handelt es sich doch um die Verdrängung
der Mutter durch die Tochter, die sich an ihre Stelle zu setzen sucht. Doch
ist diese Beurteilung ohne die theologischen Hintergründe gemacht, die

uns hier nicht beschäftigen sollen17. Einen Ausgleich hat es zwischen
Kirche und Synagoge theologisch seit den Reflexionen des Paulus im
Römerbrief (9-11) nicht gegeben; er ist abhängig von der politischen
Machtstellung des Christentums gewesen und beeinflusst von geradezu
dämonischen, unreflektierten Gewalten eines Hasses, der das christliche
Liebesgebot, das das Herz des Christentums bilden sollte, beiseite zu
schieben in der Lage war.

Blicken wir zum Islam, so haben wir gesehen, dass er sowohl zum
Juden- als auch zum Christentum enge Beziehungen hat, auch wenn das
arabische Gewand manches davon verschleiert. Mohammed hat diese

Verbindungen nicht geleugnet, ja selbst zur Sprache gebracht; er verstand
sich als Nachfolger der jüdischen Gottesboten, einschliesslich Jesu Christi
(des «Messias», wie er ihn in Übernahme der christlich-syrischen
Terminologie nannte). Seine Erlebnisse mit den Juden und Christen Arabiens
führten ihn allerdings bald zu einer gewissen Korrektur seiner Einstellung
zu den beiden Vaterreligionen. Für ihn wurde nicht Mose oder Jesus die
zentrale Gestalt der Heilsgeschichte, sondern Abraham, der auch biblisch
an der Spitze der Patriarchen steht. Er ist der erste Gottesbote im Koran,
er ist der erste Muslim (d.h. «Gottergebene»)18; seine Religion der wahren
Gottesverehrung, gegenüber Heiden, Juden und Christen, ist es, die
Mohammed wiederbringt oder erneuern will; er ist ein Abraham redivivus.
Der Islam ist die milieu 0Ibrahim, die Religion Abrahams1". So hat der
Prophet aus Mekka das Problem mit seinem Vorläufer auf seine originelle
Weise gelöst20. Auf dieser Basis errichtete er dann in Medina seine Theo-
kratie, und dies unterscheidet ihn nun sehr von Jesus, der kein Reich

224



von dieser Welt im Auge hatte und als Opfer eines irdischen Weltreiches
endete. Dieser grundlegende Unterschied prägt sich in den beiden Religionen,

dem Christentum und dem Islam, bis heute deutlich aus, auch wenn
nicht übersehen werden sollte, dass auch die christliche Kirche in eine

enge Verbindung mit staatlichen Gewalten geriet und irdische Reiche
errichtete (frappantestes Beispiel ist das päpstliche Reich, das erst im 20.

Jh. zu einem kleinen Stadtteilstaat - dem Vatikanstaat -
zusammenschrumpfte).

Der theokratischc Staatsgedanke hat auch im Judentum alte Wurzeln,

seitdem es in Palästina im 10. Jh. v. Chr. zu einem israelitisch-jüdischen

Königtum gekommen war, aus dem sich quasi die sakrale Daviddynastie

bis in die religiöse Ideologie hinein ihr Nachleben in der Gestalt der
Messiasidee bewahrt hat. Das Priesterkönigtum der Makkabäer, das an
die alte Herrlichkeit anknüpfte und sich aus Opposition gegen eine
Überfremdung des Judentums durch Züge des Hellenismus in politischer und
religiöser Hinsicht etablierte, ist ein weiteres Indiz dafür, wie eng in der
volksreligiösen Eigenart des Judentums theokratische Ambitionen lebendig

waren, die erst nach den furchtbaren Kriegen mit den Römern und
der in diesem Verlauf erfolgten restlosen Zerstörung der politischen
Existenz des jüdischen Volkes in den Jahren 70 und 132 endgültig zu Grabe
getragen wurden; sie blieben aber aufgehoben in der trostvollen Hoffnung
auf die erlösende Endzeit und den Messias.

5. Das Verhältnis der drei Religionen zueinander im Laufe der Geschichte

Verlassen wir dieses für die Geschichte der Religionen so wichtige
Thema der Politik und wenden uns noch kurz dem äusseren Verhältnis
der drei Religionen zueinander im Laufe der Zeit zu. Der Islam besitzt
dafür die klarsten Regeln, die Mohammed selbst im Koran festgelegt
hat21. Juden und Christen können nach Anerkennung der islamischen
Schutzherrschaft bleiben, was sie sind, müssen nur eine besondere Steuer,
die Kopfsteuer, an den Fiskus entrichten. So ist im wesentlichen in den
islamischen Ländern bis ins 19. und 20. Jh. verfahren worden. Juden und
Christen bildeten im Kalifenreich eigene Gemeinden mit relativ ausgebauter

Selbständigkeit, besonders in rechtlicher Hinsicht. Sie ordneten ihre
inneren Angelegenheiten selbst und waren nicht allzu grossen Beschränkungen

ausgesetzt. Alles war gesetzlich geregelt und durch das Gotteswort

des Korans abgesichert22.

Ganz anders sah es im christlichen Raum aus, wo es zwar keine
islamischen Gemeinden gab, dafür aber die grossen jüdischen Gemeinden,

225



die aus der Zerstreuung in der antiken Welt ihre Existenz in die christlichen

Reiche hinüberretteten. Für sie gab es keine im Neuen Testament
niedergelegten Regeln. Man war gezwungen, neue zu schaffen; in der
Hauptsache waren es Königs- und Hofgesetze, die aber keine religiöse
Sanktionierung hatten und so auch dem Schwanken der politischen Lage
erheblich ausgesetzt waren. Streng genommen gab es für die jüdischen
Gemeinden im christlichen Mittelalter keine Rechtssicherheit von Dauer23.

Aus diesem Grund ist auch das Verhältnis von Juden- und Christentum

in dieser Zeit, von seltenen, meist auch ökonomisch bedingten
Ausnahmen abgesehen, kein gutes gewesen und gehört zu den traurigsten
Kapiteln europäischer Geschichte. Erst in der Aufklärungszeit, der Has-
kala, änderte sich dieser Zustand, und die bürgerlichen Reformgesetzgebungen

des 18. und 19. Jh.s schufen hier einen grundlegenden Wandel,
dessen positive Wirkung für das Judentum heute allerdings kritischer
gesehen wird als früher24. Doch er bewirkte zumindest eine Entkrampfung

auf beiden Seiten, so dass es zeit- und stellenweise schon zu
partnerschaftlichen Verhältnissen kam, wenn auch nicht zu einem Dialog. Dass
der aufstrebende Nationalismus des 19. Jh.s dem stellenweise immer noch
schwelenden Antisemitismus bzw. Antijudaismus aus religiösen,
rassischen und anderen Wurzeln neuen Auftrieb gab, um schliesslich in einem
antihumanistischen Terror ohnegleichen den jüdischen Partner gänzlich
zum Schweigen zu bringen, ist ein Abschnitt der Beziehungen zwischen
Christen und Juden, der nie vergessen werden sollte, um für die Zukunft
eine Wiederholung auszuschliessen25. Diese Ereignisse übersteigen auch
weit eine blosse religionswissenschaftliche Betrachtung, sind allerdings für
das Verhältnis der beiden Religionen von existentieller Bedeutung und
stellen es auf eine neue Basis.

6. Anfragen des Religionswissenschaftlers an die drei monotheistischen
Religionen

Es ergeben sich aus dem Vorgetragenen eine Reihe von Folgerungen,
die zugleich als Anfragen der Religionswissenschaft an die drei Religionen
zu verstehen sind.

Ganz deutlich ist der historische Zusammenhang, den Judentum,
Christentum und Islam bilden. Er bindet sie, universalhistorisch gesehen,

zusammen und unterscheidet sie wesentlich etwa von anderen Kultur-und
Religionsprovinzen unserer Welt. Diese Gemeinsamkeit erstreckt sich auf
wesentliche Glaubensaussagen: den einen Gott, sein Handeln in der
Geschichte durch Propheten und das Wort, die eschatologische Dimen-

226



sion, die mir die wichtigsten zu sein scheinen. Von den drei Religionen hat
die historisch letzte die Summe der vorausgehenden in gewissen Grenzen
aufgenommen; sie akzeptiert die biblische Heilsgeschichte, setzt aber neue
Akzente, die mit dem Anspruch Mohammeds, der letzte Prophet zu sein,
zusammenhängen.

Mir scheint nun, dass die gemeinsame Verbundenheit durch die
Geschichte diese Religionen zur Gemeinsamkeit verpflichten sollte, nicht in
einer theologischen oder sonstwie gearteten Annäherung, sondern in einer

Gesprächsbereitschaft, wie sie ja bereits vielerorts zu finden ist, sei es in
den Verlautbarungen des II. Vatikanischen Konzils oder der Dialog-
Kommission des Weltrats der Kirchen und den grossen interreligiösen
Konferenzen. Im übrigen hat die vornehme Disputation auch im Mittelalter

nie völlig gefehlt, wie al-Ghazäli, Ibn Kamüna, Raimundus Lullus,
Nikolaus von Kues u.a. lehren. Bekanntlich hat die katholische Kirche
auf dem II. Vatikanischen Konzil (1962-65) erstmalig neben Buddhismus
und Judentum auch den Islam ausdrücklich als eine Religion mit
Gotteserkenntnis anerkannt («mit Hochachtung», wie es heisst). Ermahnt wird
dabei zu gegenseitigem Verstehen, und zur gemeinsamen Arbeit für soziale

Gerechtigkeit, Erhaltung der sittlichen Güter, Frieden und Freiheit für
alle Menschen aufgerufen26.

Von evangelischer Seite Hessen sich dazu die verschiedenen
Publikationen anführen, die sich mit dem interreligiösen Dialog beschäftigen
und deren Anzahl im Ansteigen begriffen ist27. Meine Kenntnisse verlassen

mich aber, wenn ich auf die jüdische oder islamische Seite blicke. Für
den Islam gibt es einzelne Stimmen dazu. Für das Judentum bilden die
zahlreichen Arbeitsgruppen für jüdisch-christliche Zusammenarbeit einen
der vielen hoffnungsvollen Versuche, alte Fehler nicht zu wiederholen und
statt dessen Brücken der Gegenseitigkeit zu bauen.

Der Religionswissenschaftler nimmt auch dies wahr und kann sich

persönlich diesen positiven Tendenzen nicht verschliessen, auch wenn es

nicht zu seinen Aufgaben gehört, diese Dialoge direkt zu fördern oder gar
zu veranstalten28. Aber eines ist ihm ganz gewiss, dass er indirekt daran
beteiligt ist und das Recht für sich in Anspruch nehmen kann, dazu schon
in den Anfängen der Religionswissenschaft den Boden gelegt zu haben.
Der Abbau von Missverständnissen, die tolerante Haltung und die
undogmatische Untersuchung der Religionen und ihrer Tatbestände haben
mit dazu beigetragen. Insofern ist auch die philologisch-historische und
komparative Arbeit, die zweifellos relativiert und ideologiekritisch (im
Hinblick auf die Tradition) wirksam ist, ein Beitrag zum Verständnis;
denn sie zerstört nicht nur traditionelle heile Bilder und liebgewordene
Vorstellungen, sondern führt zu neuen Einstellungen, die Selbstkritik und

227



Fremdkrilik dialektisch vermitteln und so die Basis für ein gleichberechtigtes

Streben nach Wahrheit und Toleranz abgeben20.
Wenn ich zum Schluss meine persönliche Auffassung noch deutlicher

machen möchte, kann ich dies eigentlich nur mit dem Verweis auf das 209
Jahre alte erste deutsche Versdrama Lessings, den «Nathan» (1779), tun.
Mit ihm haben wir ein literarisches Dokument, das meines Erachtens weit
über seine poetische und klassische Bedeutung hinausragt; es ist immer
noch das bisher Beste, was über das Zusammenleben der Religionen und
Völker geschrieben worden ist. Damit meine ich nicht nur die bekannte
Ringparabel, die ja den eingangs zitierten Geist der Schrift «Von den drei
Betrügern» atmet (von den Ringbesitzern als «betrogenen Betrügern» ist

ja darin ausdrücklich die Rede), sondern die Darstellung der Personen,
ihrer Haltungen und Äusserungen, unter denen dem Juden Nathan die
zentrale Rolle zufällt (bekanntlich spiegelt sich dahinter die lebenslange
Freundschaft Lessings mit Moses Mendelssohn). Die Ringparabel ist die

Antwort, die sich Nathan in einer für ihn nicht ungefährlichen Situation
zurechtlegt, um dem Sultan zu erklären, warum er Jude ist und bleibt,
nicht bloss aus Herkommen und Gedankenlosigkeit, sondern weil er den
tiefen Gehalt jeder Religion in der Humanität erkannt hatte und praktisch
entsprechend handelte, unabhängig von der äusseren Religionsform des

Judeseins30. Als der Sultan ihn mit dem Hinweis unterbricht, dass ja diese

drei Religionen, die mit den drei Ringen gemeint sind, deutlich zu
unterscheiden sind «bis auf die Kleidung, bis auf Speis und Trank», antwortet
Nathan (3. Aufzug, 7. Auftritt):

«Undnur von seilen ihrer Gründe nicht. -
Denn gründen alle sich nicht auf Geschichte?
Geschrieben oder überliefert! - Und
Geschichte muss doch wohl allein auf Treu '

Und Glauben angenommen werden? Nicht?
Nun wessen Treu' und Glauben zieht man denn

Am wenigsten in Zweifel? Doch der Seinen?
Doch deren Blut wir sind? doch deren, die
Von Kindheit an uns Proben ihrer Liebe
Gegeben? die uns nie getäuscht, als wo
Getäuscht zu werden uns heilsamer war? -
Wie kann ich meinen Vätern weniger
Als du den deinen glauben? Oder umgekehrt: -
Kann ich von dir verlangen, dass du deine

Vorfahren Lügen strafst, um meinen nicht
Zu widersprechen? Oder umgekehrt.
Das nämliche gilt von den Christen. Nicht?»

228



In der Fortsetzung wird zwar erwogen, ob der echte Ring überhaupt
noch existiert und nicht vielmehr verloren ging, weil seine «Wunderkraft,
beliebt zu machen, vor Gott und Menschen angenehm», nicht mehr wirksam

ist, wie die Situation ja zu Zeiten Lessings und noch bis heute zeigt;
aber Lessing lässl durch Nathan darauf am Schluss den Kern seiner

Auffassung dazu so wiedergeben (ebda.):

Der Richter spricht durch Nathan)
«Mein Rat ist aber der: ihr nehmt
Die Sache völlig, wie sie liegt. Hat von
Euch jeder seinen Ring von seinem Vater:
So glaube jeder sicher seinen Ring
Den echten. Möglieh, dass der Vater nun
Die Tyrannei des einen Rings nicht länger hat
In seinem Hause dulden wollen! - Und gewiss,
Dass er euch alle drei geliebt und gleich
Geliebt: indem er zwei nicht drücken mögen,
Um einen zu begünstigen. - Wohlan!
Es eifre jeder seiner unbestochnen,
Von Vorurteilen freien Liebe nach!
Es strebe von euch jeder um die Wette,
Die Kraft des Steins in seinem Ring an Tag
Zu legen! komme dieser Kraft mit Sanftmut,
Mit herzlicher Verträglichkeit, mit Wohltun,
Mit innigster Ergebenheit in Gott,
Zu Hilf'! Und wenn sich dann der Steine Kräfte
Bei eitern Kindes-Kindeskindern äussern:
So lad' ich über tausend tausend Jahre
Sie wiederum vor diesen Stuhl. Da wird
Ein weis'rer Mann auf diesem Stuhle sitzen
Als ich und sprechen. Geht!»

Nun, wir haben erst reichlich 200 Jahre seitdem hinter uns; sind wir
sicher auf dem Wege, den uns Lessing gezeigt hat? Denn auch er ist Christ
geblieben, ein «aufgeklärter» mit recht wacher und kritischer Vernunft,
muss man sagen, aber er hat die evangelische Botschaft der Liebe und
Verständigung besser begriffen als die meisten seiner theologischen
Zeitgenossen, und dazu hat ihm nicht zuletzt die Einsicht in die Historie und
der unvoreingenommene Blick über die eigenen Religionsgrcnzen verhol-
fen - das sollte auch für uns gelten.

229



ANMERKUNGEN

1. Antrittsvorlesung an der Philipps-Universität Marburg vont 13. November 1987.

2. So W. Gericke, Das Buch «De Tribus Impostoribus», Berlin (Ost) 1982 (Quellen.
Ausgewählte Texte aus der Geschichte der christlichen Kirche. N.F. Heft 2), 50IÏ.

3. Gericke, 68 (lat. Text), 83 (Übersetzung). Es handelt sich um den von Gericke
entdeckten ältesten Druck der Schrift von 1645 in der Bibliothek des Ev. Prediger-
Seminars zu Wittenberg.

4. Vgl. Gericke, 48ff.
5. Ich benutze für diesen Teil die Ausgabe von G. Bartsch, De Tribus Impostoribus

Anno MDI1C. Von den Drei Betrügern 1598, (Moses, Jesus, Mohammed), Berlin
1960, 58ff. und 91 ff. (lat. Text). Vgl. auch G. van Glascnapp, Ketzcrphilosophic des
Mittelalters. Das Buch genannt «De tribus impostoribus» 1598, Riga (eigentlich
Leipzig) 1909, 29ff.

6. Vgl. dazu meine Haskell-Lectures delivered at the University of Chicago 1983/84:
Historical Fundamentals and the Study of Religions, New York: Macmillan 1985.

7. Vgl. dazu W. Baetkc, Kleine Schriften, Weimar 1973, 14.

8. Vgl. u.a. die kontrovers behandelte Frage bei J.R. Rosenbloom, Conversion to
Judaism. From the Biblical Period to the Present, Cincinnati: HUCP 1978.

9. Vgl. u.a. E. Hornung, Monotheismus im pharaonischcn Ägypten, in: O. Keel
(Hrsg.), Monotheismus im Alten Israel und seiner Umwelt, Fribourg 1980, 83ff.;
P.B. Redford, Akhenatcn. The Heretic King, Princeton 1984.

10. Vgl. z.B. F. Stolz, Monotheismus in Israel, in: O. Keel, Monotheismus (s. Anm. 9),
144-189; B. Lang, Monotheism and the Prophetic Minority, Sheffield 1983; E. Flaag
(Hrsg.), Gott, der einzige. Zur Entstehung des Monotheismus in Israel, Freiburg/
Breisgau 1985 (Quaestiones disputatae 104), mit einer Bibliographie zu «Monotheismus

- Polytheismus» (187-189).
11. Vgl. dazu K. Rudolph, Wellhausen als Arabist, Berlin 1983 (SB Sachs. Akademie

der Wissenschaften zu Leipzig. Philol.-histor. Klasse 123, Heft 5).
12. Vgl. V. Maag, Das Gottesverständnis des Alten Testaments, in: NTT 21 (1966/67),

162-207 ders., Kultur, Kulturkontakt und Religion. Ges. Studien, Göttingen
1980, 256-299.

13. Vgl. C.H. Becker, Zur Geschichte des islamischen Kultus, in: Islamstudien 1 (1924),
472-500.

14. Zur Vorstellung vom «Siegel der Propheten» vgl. jetzt C. Colpc, in: Orientalia
Suecana 33/35 (1984/86), 71-83; Berliner Theol. Zeitschrift 4 (1987), 2-18; G.G.
Stroumsa, «Seal of the Prophets». The Nature of a Manichaean Metaphor, in:
Jerusalem Studies in Arabic and Islam 7 (1986), 61-74. Der Ausdruck scheint, wie
schon früher vermutet, der jüdisch-christlichen Vorstellungswelt zu entstammen.

15. Vgl. das Material, das FI. Schreckenberg jetzt bequem zugänglich gemacht hat: Die
christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ihr literarisches und theologisches Umfeld
(1.-11. Jh.), Frankfurt/Main 1982 (Europ. Flochschulschriften, Reihe XXIII, Band
172); ferner: James Parkes, The Conflict of the Church and the Synagogue. A Study
in the Origins of Antisemitism, New York 1969 (6. Aull. 1985). Eine traditionelle
Sicht vertrat zum Beispiel A. Oepke, Das neue Gottesvolk, Gütersloh 1950.

16. Vgl. jetzt die kritische Studie von G. Stembcrger, Juden und Christen im Heiligen
Land. Palästina unter Konstantin und Theodosius, München 1987, 45ff.; 235ff.

17. Vgl. dazu C. Thoma, Die theologischen Beziehungen zwischen Christentum und
Judentum, Darmstadt 1982 (Grundzüge 44); L. Lucas, Der Kampf zwischen Chri-

230



stentum und Judentum, Berlin 1910 (Reprint: Hildesheim 1985). Eine vorzügliche
Aufbereitung des Quellenmaterials bietet H. Schreckenberg (s.o. Anm. 15). Zu Rom
9-11 vgl. H. Räisiinen, The Divine Hardening, Helsinki 1972 (Publications of the
Finnish Exegetical Society 25), 79-89.

18. Vgl. Koran 3,60 (67), 89 (95); 37, 103, 113; 16, 121 (120); 22, 77 (76); Parallelen bei
R. Paret, Der Koran. Kommentar und Konkordanz (Stuttgart 1971, MOSô), S. 70

(zu 3,67).
19. Koran 2,124 (130). 129 (135); 16, 124(123); vgl. Paret, a.a.O.. S. 30 (zu 2,130). Auch

das Christentum ist nach Euseb eine Wiederherstellung des reinen Monotheismus
Abrahams und Abraham so eine Art erster Christ (Kirchcngcschichte I, 4,10-15;
Schwartz S. 42). Vgl. dazu P. Kawcrau, Das Christentum des Ostens, Stuttgart
1972, 99; ZRGG 14 (1962), 307f.; E. van Ivânka. Rhomäerreich und Gottesvolk,
Freiburg 1968, 51 f.

20. Inwieweit er dabei an vorislamisch-arabische Traditionen angeknüpft hat, ist
umstritten. Sicher ist die radikale Ansicht von P. Crone und M. Cook, Hagarism. The
Making of the Islamic World, Cambridge 1977, nicht haltbar (auch gerade
quellenkritisch). Ausgeglichen: R. Paret, Mohammed und der Koran, Stuttgart 61986

(UTB 32), 119-122; Art. Ibrahim. Encyclopaedia of Islam, New Edition, Vol. 3

(1971).
21. Vgl. den kurzen Überblick bei Paret, Mohammed (s. Anm. 20), 140-143.

22. Vgl. das übersetzte Material in: Bat Yc'or, The Dhimmi. Jews and Christians under
Islam, Cranbury, N.Y. 1985 (revidierte und erweiterte Fassung der französischen
Originalausgabe von 1980); B. Lewis, The Jews of Islam, Princeton 1984 (dl. Die
Juden in der islamischen Welt, München 1987; Kap. 1 behandelt auch die anderen
Religionen); Überblick bei C. Cahen, Art. Dhimma. EI, New Edition, Vol. 2 (1961).
Die entscheidende Störung der traditionellen Verhältnisse setzte mit dem Eindringen
der europäischen Mächte in der Neuzeit ein (vgl. Bat Ye°or, S. 78ff.; Lewis, 154ff.)
und mit dem entstehenden Nationalismus (Bat Ye°or 98ff.) bzw. der Gründung
Israels (vgl. ebda I13ff.). Belege für mittelalterliche Unterdrückung bei B. Lewis,
Islam, Vol. II, New York 1974, 228ff. (betr. Landraub, Deportation,"finanzielle
Erpressung). Das Zusammenleben der drei Religionen schildert R.I. Bums, Muslims,

Christians and Jews in the Crusaders' Kingdom of Valencia: Society in
Symbiosis, Cambridge 1984.

23. Vgl. das reiche Material bei J.R. Marcus, The Jew in the Medieval World. A Source
Book: 315-1791, Cincinnati 1938 (Reprint: New York 1969, U974); K. Schubert,
Die Kultur der Juden II, Wiesbaden 1979 (Handbuch der Kulturgeschichte), 18-56;
H.H. Ben-Sasson (Hrsg.), Geschichte des jüdischen Volkes, Band II, München 1979,

113ff., 215ff., 230ff., 3l8ff.
24. Vgl. den Überblick bei H.H. Ben Sasson, a.a.O., Band III, München 1980, 31 ff.,

65ff., I26IT. (Integrationsversuche), 161 ff. (Scheitern der Integrationsversuche);
U.M. Graupe, Die Entstehung des modernen Judentums, 2. Aull. Hamburg 1977,
bes. 79ff., 93ff. (M. Mendelssohn), 226ff. (rechtliche und soziale Lage).

25. Vgl. die vorzügliche Dokumentation von H.K. Strauss und N. Kampe (Hrsg.),
Antisemitismus. Von der Judenfeindschaft zum Holocaust, Bonn 1985 (Schriftenreihe

der Bundeszentralc für politische Bildung Bd. 213); K. Schubert und J. Moser,
Der gelbe Stern in Österreich. Studia Judaica Austriaca Bd. V, Eisenstadt 1977.

26. Vaticanum II, Erklärung über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen
Religionen: «Nostra aetate» (28.10.1965). Zum Judentum ist die Erklärung der
deutschen (kath.) Bischöfe «Über das Verhältnis der Kirche zum Judentum» vom
28.4.1980 zu vergleichen (hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz in
Bonn). Theologische Diskussion dazu bei C. Thoma (s.o. Anm. 17).

231



27. H.J. Margull/S.J. Samartha, Dialog mit anderen Religionen. Material aus der öku¬
menischen Bewegung, Frankfurt/M. 1972; Christians Meeting Muslims. WCC
Papers on Ten Years of Christian-Muslim Dialogue, Geneva 1977.

28. Verwiesen sei auf folgende Literatur dazu: F.F. Peters, Children of Abraham. Ju¬

daism/Christianity/Islam, Princeton 1982; W.G. Oxloby, The Meaning of Other
Faiths, Philadelphia 1983 (dt.: Offenes Christentum, München 1986) mit Literatur
117-120 (dl. 117-121); H. Küng, J. van F.ss, H. von Stietencron, H. Bechert,
Christentum und Weltrcligionen, München 1984. Vom 9.-10.4.1987 fand in Toledo ein

Symposion des Europarates zum jüdischen Einfluss auf die europäischen Kulturen
statt, über den die «Europäische Zeitung» vom Mai 1987 berichtete. Über das

Problem des «Juden Jesus» diskutieren Pinchas Lapide und Ulrich Luz in dem
lesenswerten Buch «Der Jude Jesus», Zürich (Benziger) 1979.

29. Vgl. dazu bereits meine Bemerkungen in den oben Anm. 6 genannten Haskell-Lec-
tures, 61-77; dt. Die «ideologiekritische» Funktion der Religionswissenschaft, in:
Numen 25 (1978), 17-39, bes. 34ff. H. Klings Sehlusswort zum Anm. 28 genannten
Band steht unter dem Titel: «Kein Weltfrieden ohne Religionsfrieden!« (617-621).
Das ist ein Resultat der Beschäftigung mit den niehtehristliehen Religionen aus
ökumenisch-toleranter Sicht christlicher Theologie.

30. Vgl. dazu auch W. Oclmüller, Die unbefriedigte Aufklärung, Frankfurt/M. 1969,
78-88, der mit Recht betont, dass Lessing das Verhältnis der drei Religionen auf
dem Boden der praktischen, nicht der theoretischen Vernunft erörtert, da letztere zu
keiner Lösung der alten Streitfragen führen kann. Es geht nicht um die Aufhebung
der geschichtlichen Offenbarungsrcligionen im Namen einer neuen Vernunftreligion
oder einer geschichtslosen Innerlichkeit bei L., sondern um das friedliche
Zusammenleben der Religionen in einer Gesellschaft, zu dem jede Religion das Ihre beilragen

kann (ebda. 87). Exzellent die Analyse von Lcssings Nathan und seiner Implikationen

bei W. Jens in seinem mit H. Küng publizierten Buch «Dichtung und
Religion», München 1985 (21988), 102-119. Mit Recht bemerkt Jens, dass es sich bei
diesem Werk nicht um ein «philosemitisches Drama» oder «eine philanthropische
Ballade mit entschiedener projüdischer Tendenz» handelt, «sondern um exemplarische

Zerstörung jener Auserwähltheitsidcologic christlicher Provenienz..., die, so
Mendelssohn, in "allen Menschen, die keine Christen sind", am liebsten "Meuchelmörder

und Slrassenräuber" ausmachen möchte» (114). Man kann auf die Rechte
der Menschen nicht dringen, «ohne zugleich die Rechte jeder - auch der vcrachtct-
sten - durch Vorurteile verketzerten, Minderheit zu reklamieren» (ebda.). Den Christen

soll gezeigt werden, «wie viel ihnen, die durch lange religiöse Erziehung auf
vorgeformte Rollenbilder fixiert wurden, noch zur Menschlichkeit fehlt - einer
Humanität, die erst der Respekt garantiert, in dessen Zeichen sich die Religionen
tolerieren (und das heisst: anerkennen, nicht nur herablassend dulden)» (ebda. 115).
Zu Lessings Religions- und Christentumsauffassung siehe H. Küngs Ausführungen
ebda. 82-101, und A. Schilson, Lessings Christentum, Göttingen 1980 (Kleine Van-
denhoeck-Reihc 1463).

232


	Juden - Christen - Muslime : zum Verhältnis der drei monotheistischen Religionen in religionswissenschaftlicher Sicht

