
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 44 (1988)

Artikel: Die Rede des Stephanus im Rahmen des Berichtes über sein
Martyrium (Apg 6,8-8,3)

Autor: Dschulnigg, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960691

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Rede des Stephanus im Rahmen
des Berichtes über sein Martyrium

(Apg 6,8-8,3)

von Peter Dschulnigg

Clemens Thoma dankbar gewidmet

1. Zur Forschungssituation

Überblickt man die Lage der Forschung zur Stephanusrede anhand
neuerer Kommentare1, so ergibt sich in etwa folgendes Bild: Die längste
Rede der Apg2 wird in ihren Grundzügen mehrheitlich auf Traditionsvorgaben

zurückgeführt. Die Rede wird in ihrer Substanz gerne in Kreisen
des hellenistischen Judenchristentums lokalisiert, welche sich ihrerseits an
Geschichtsrückblicken des hellenistischen Judentums orientierten. Der
Redaktor der Apg habe diesen Geschichtsrückblick aufgenommen,
sprachlich überarbeitet und im Blick auf die vorausgesetzte Redesituation
ergänzt. Dabei wird der Umfang der zufügenden Überarbeitung, durch
den Redaktor unterschiedlich eingeschätzt, sie reicht von der Einfügung
grösserer Komplexe bis zur Annahme von nur sehr geringen Zusätzen.
Daneben gibt es wenige Fachleute, welche bei der Stephanusrede wie bei
anderen Reden der Apg an eine schriftstellerische Komposition des
Verfassers denken3. Diese Meinung kann wohl mit guten Gründen als
unwahrscheinlich eingestuft werden, da sich die Rede in Apg 7 zu sehr von
den anderen Reden dieses Werkes unterscheidet. Ohne die Annahme
grösserer Traditionsvorgaben ist diese Rede kaum zu verstehen4.

Dr. habil. Peter Dschulnigg arbeitet zur Zeit - als Mitarbeiter von Prof. Dr. Eugen
Ruckstuhl - an einem Projekt des Schweizerischen Nationalfonds: «Stilkritische
Untersuchungen zum johanneischen Schrifttum im Vergleich mit dem übrigen Neuen Testament

und mit hellenistischen Schriften». Dschulnigg hat mit einer Dissertation über
«Sprache, Redaktion und Intention des Markus-Evangeliums» (SBB 11, Stuttgart
21986) promoviert; seine Habilitationsschrift ist einem Vergleich neutestamentlicher
und rabbinischer Gleichnisse (letztere aus der Pesiqta0 de-Rab Kahana) gewidmet (Titel
der Arbeit siehe unten Anm. 14). Adresse: Matthofring 19, CH-6005 Luzern.

195



Fast einhellig urteilt die neuere Forschung, dass die Rede nicht auf
Stephanus zurückgeht, Der Redaktor habe sie vielmehr dem ersten Märtyrer

in den Mund gelegt. Dieser sei in Wirklichkeit in einem Lynchverfahren

von einer aufgewühlten Menge gesteinigt und umgebracht worden.
Er sei nicht vor den Hohen Rat gebracht worden und habe auch keine
Verteidigungsrede halten können. Dies zeige sich auch daran, dass die
Rede nicht situationsgerecht sei und die Anklagepunkte der Gegner kaum
oder nur am Rand aufnehme5. Die Aufbietung von Falschzeugen gegen
Stephanus und seine Vorführung vor den Hohen Rat wird vielmehr meist
dem Redaktor zugeschrieben, der darin das Verfahren gegen Stephanus
jenem gegen Jesus angeglichen habe. Damit habe Lukas Stephanus
zugleich als vorbildlichen Blutzeugen nach dem Vorbild und in der Nachfolge

Jesu gezeichnet und den ersten Märtyrer als Zeugen wie Jesus
ausgezeichnet.

In meinen folgenden Ausführungen möchte ich versuchen, einige
Teilelemente dieser weit verbreiteten Hypothesen zu modifizieren oder zu
korrigieren. Dabei bleibt als Ziel, die Rede in Apg 7 im Blick auf ihren
Kontext etwas besser zu verstehen. Wir wenden uns zunächst in drei
Schritten der Rede selbst zu, dann dem sie umgebenden Martyriumsbericht,

um schliesslich die gelungene Einheit von Bericht und Rede wahrzunehmen

und beide im hellenistischen Judenchristentum um Stephanus zu
lokalisieren.

2. Elemente des Geschichtsrückblicks

Die Stephanusrede besteht weitgehend aus einem relativ breiten
Rückblick auf die Geschichte des Volkes Gottes von Abraham bis Salo-

mo (7,2-50). Danach endet sie in einer kurzen, aber äusserst heftigen
Anklage an die Adressaten als Teil jenes Israel, das die Propheten
umbrachte und das Gesetz nicht gehalten hat (V. 51-53).

Zunächst gehört unser Interesse dem Geschichtsrückblick, der erzählend

vergangene Geschichte Israels reflektiert. Ähnliche Rückblicke auf
die Geschichte des Gottesvolkes finden sich auch im Alten Testament. Ich
erwähne die Geschichtsrückblicke in Dtn 26, Jos 24, Neh 9, Jdt 5, Ps 78,
105, 106, 136, Ez 20". Ein Vergleich mit ihnen lohnt sich für das
Verständnis der Stephanusrede, dies ist zunächst im Blick auf die im Rückblick

gestreiften Elemente der Geschichte zu beachten. Die Rede Apg 7

handelt von der Geschichte Abrahams (V. 2-8), der Patriarchen und
insbesondere Josefs (V. 9-16), des Mose, der das Volk in Ägypten befreit und
durch die Wüste führt (V. 17-43); sie endet mit der Geschichte von Zel-

196



theiligtum und Tempel in der Zeit der Landnahme unter Josua bis zu
Salomo (V. 44-50)7.

Überblickt man vergleichbare alttestamentliche Geschichtssumma-
rien, so stellt sich heraus, dass die Zeit von der Knechtschaft in Ägypten
über den Exodus und den Wüstenaufenthalt bis zur Landnahme gleichsam

die normative Rcflexionsperiode der Geschichte Israels darstellt. In
dieser Zeit hat Gott Israel befreit, ihm das Gesetz und das Land gegeben,
sein heiliges Volk geschaffen. Es ist die entscheidende Stiftungszeit, an die
immer wieder zurückerinnert werden muss, um sich am Beginn der Grosstaten

Gottes an seinem Volk auszurichten und die Gegenwart zu bemessen.

Auf diesem Hintergrund ist es deshalb ganz verständlich, wenn in

Apg 7 die Zeit Israels von Ägypten bis zur Landnahme bedacht wird. Von
dieser gleichsam normativen Zeil her würde nur der Vorgriff über Abraham,

die Patriarchen und Josef und der Ausgriff am Schluss bis zu David
und Salomo zum Problem Zeltheiligtum und Tempelbau auffallen. Doch
auch diese Epochen haben wenigstens in einzelnen atl. Geschichtsrückblicken

ihre Entsprechung. Dies gilt ganz besonders für die Zeit Abrahams,

die mehrfach erinnert wird, so in Jos 24, Neh 9, Jdt 5 und Ps 105.

Es gilt aber auch für die Erwähnung der Patriarchen, die sich auch in Jos
24 und indirekt in Dtn 26, Jdt 5 und Ps 105 findet, und für Josef, der auch
in Ps 105 die Kontinuität zwischen der Zeit der Väter in Kanaan und in
Ägypten herstellt8.

Einzelne atl. Geschichtsrückblicke reichen aber auch über die
Landnahme hinaus bis in die Zeit der ersten Könige, so in Ps 78ö, oder gar des

Exils, so in Jdt 5, Ps 106, Ez 20. Es gibt auch Beispiele, die auf die

Verehrung Gottes an heiliger Stätte im Land ausgerichtet sind, so in Dtn
26, Ps 78 und Ez 2010. Ja es gibt ein Beispiel, Ps 78, der gleichfalls die
Problematik von Zcltheiligtum und Tempel verarbeitet, wenn auch in
anderer Richtung als die Stephanusrede1 '.

Auf diesem Hintergrund dürfen wir urteilen, dass die Elemente des

Geschichtsrückblicks in Apg 7 kein Problem darstellen. Sie sind auch im
AT in vergleichbaren Geschichtsreflexionen belegt. In Geschichtsrückblicken

konnte über die grundlegende Zeit von Ägypten bis zur Landnahme

hinausgegriffen werden. Sie konnten je nach Anlass und
Verwendungszweck nach vorn bis zu Abraham und nach hinten bis zur Königszeit,

ja bis zum Exil verlängert werden. In der Ausfüllung der gleichsam
normativen Zeit war ein erheblicher Spielraum gegeben, in der Verlängerung

nach vorn und hinten hatten Schöpfer solcher Überblicke weiteren
Raum, den sie je nach Veranlassung und Aussageabsicht nutzen konnten.

197



3. Die Eigenart der Darstellung der Geschichte Israels

Die atl. Geschichtsrückblicke lassen sich vereinfacht in zwei Typen
einteilen. Sie können sich ganz auf Gottes Handeln an Israel konzentrieren.

Der Blick fällt dann kaum oder höchstens beiläufig auf das Verhalten
des Volkes. Derartige Summarien dienen dem Aufweis von Gottes Grosstaten

an seinem Volk, sie preisen das Walten Gottes und rufen zur Treue
im Festhalten an Gottes Gesetz, der Gabe Gottes schlechthin. Ich nenne
sie versuchsweise aretalogische Geschichtsüberblicke und verweise dazu
auf Ps 105 und Ps 136, aber auch jene in Dtn 26 und Jos 24 gehören eher
zu dieser Ausrichtung.

Der zweite Typ blickt viel stärker auf das Verhalten des Volkes
Gottes in der reflektierten Geschichtszeit. Er hebt nicht nur Gottes
befreiendes Handeln, sondern darüber hinaus besonders das Versagen, ja
den Abfall Israels heraus. Gottes Treue steht ein untreuer Partner gegenüber,

der versagt, sich gegen Gott erhebt, ja zum Götzendienst abfällt.
Diese Geschichtsüberblicke wollen auf dem Hintergrund des Versagens
von Gottes Volk schon in der Zeit seiner Erwählung das spätere Israel
eindringlich mahnen, die Irrwege der Väter zu verlassen und endlich Gottes

Weisungen entsprechend zu leben, um nicht erneut seinem Zorn zu
verfallen. Ich nenne sie versuchsweise paränetische Geschichtsrückblicke
und verweise dazu auf Ps 78, Ps 106 und Ez 20.

Darüber hinaus gibt es auch Geschichtssummarien, die sich nicht
reinlich typisieren lassen, die eine Mischform repräsentieren, so Neh 912

und Jdt 513.

Wenden wir uns nun wieder der Stephanusrede zu, dann ist es

offensichtlich, dass sie den zweiten Typ des Israel anklagenden Geschichtsrückblicks

fast in reiner Form darstellt. Dies ist zwar bei der Geschichte
Abrahams und der Patriarchen noch nicht so klar, aber der überaus breite
Moseteil spricht hier eine deutliche Sprache, und die Geschichte von
Zeltheiligtum und Tempel gipfelt in der Verkehrung des Gottesdienstes im
Tempel als Bau. Im Sinne des Redners ist dies gleichsam die Fortsetzung
des Götzendienstes der Wüstenzeit an heiliger Stätte.

Die im Rückblick waltende anklagende Sicht der Geschichte Israels
machen dann die abschliessenden Verse vollends deutlich. Die Verse 51-
5314 wenden sich nach der Geschichtsschilderung wieder direkt an die
Adressaten, die mit den im Rückblick indirekt angeklagten Vätern
zusammengesehen und mitangeklagt werden. Ja diese haben den Abfall von
Mose und dem Gesetz im Widerstand gegen den Heiligen Geist und die

Propheten auf die Spitze getrieben. Sie haben auch noch den endzeitlichen
Propheten wie Mose (V. 37), den verheissenen «Gerechten» (V. 52),
umgebracht und damit das Mass der Väter vollgemacht. Diese letzten drei

198



Verse müssen - wiewohl sie aus dem Geschichtsrückblick heraustreten,
die Adressaten direkt ansprechen und sie in letzter Härte einklagen - als

integraler Teil der Rede betrachtet werden15. Sie machen den Standort
des Redners nach den indirekten Ausführungen im Geschichtsrückblick
direkt sichtbar. Dieser Standort prägt aber schon die zuvor waltende
Geschichtsschau ganz und gar. Auch sie ist indirekt eine harte Abrechnung

mit Sünde und Abfall des Gottesvolkes, sie legt den Finger ganz
einseitig auf die Wunden Israels seit Anbeginn. Ja sie ist zu dieser einseitigen

Sicht der Geschichte Israels gerade aufgrund der Erfahrung der
Ablehnung und Verwerfung Jesu durch die Führer Israels und der Abweisung

seiner Boten nach Ostern bei vielen gekommen.

Allerdings muss gleichzeitig betont werden, dass auch atl.
Geschichtsrückblicke des paränctischen Typs in vergleichbarer Weise Gottes
Volk anklagen. Bei aller harten Anklage Israels verstehen sich die Sprecher

aber immer als Glieder dieses bundesbrüchigen Volkes, sie wollen
Israel auf den Weg Gottes zurückbringen. Auch der Redner in Apg 7 will
Israel wieder auf den wahren Weg Gottes mit seinem Volk zurückbringen,
aber er hat sich schon vom bundesbrüchigen Israel distanziert und von
ihm abgesetzt. Er spricht nicht mehr einfach als Jude, sondern als Judenchrist,

der Israel nach seinen letzten Taten bemisst und die Ablehnung des

verheissenen Gerechten Jesus zum Anlass nimmt, die Geschichte Israels
mit noch kritischeren Augen zu lesen. Wenn nach ihm das bundesbrüchige

Israel wieder zum Volk Gottes werden soll, dann nur in der-Umkehr
vom Abfall im Glauben an die Vergebung des himmlischen Menschensohnes

Jesus.

4. Die Elemente der Rede und ihre verbindende Einheit

Der Geschichtsrückblick hebt in V. 2-8 mit der Erscheinung Gottes16

vor Abraham an. Gott gebietet ihm, aus Mesopotamien in das Land
auszuziehen, das er ihm zeigen werde (V. 2f.). Nachdem er über Haran in
dieses Land gekommen ist, erhält er dort keinen Besitz, dieser wird von
Gott vielmehr seinen Nachkommen verheissen (V. 4f.). Aber auch sie

werden zunächst 400 Jahre lang in der Fremde in einem Land unterdrückt
werden und erst nachher ausziehen und Gott an diesem Ort verehren17
(V. 6f.). Das einzige, was Abraham ausser Verheissungen erhält, ist der
Bund der Beschneidung, der zugleich die Kontinuität über Isaak und
Jakob bis zu den zwölf Patriarchen sichert (V. 8)18.

Damit ist mit Abraham das Thema Land und Ort der Verehrung
Gottes angesprochen, das erst im letzten Teil des Geschichtsrückblicks

199



eingelöst wird (V. 44-50). Mit den Patriarchen ist der Zusammenhang
zum zweiten Teil der Rede geschaffen (V. 9-16). Mit dem Land der Fremde

und Unterdrückung und dem Auszug ist der breite Moseteil vorbereitet

(V. 17-43). So erschliesst der erste Redeteil über Abraham vorweg den
Raum des gesamten Geschichtsrückblicks. Er schlägt die Themen und
Geschichtsepochen an, welche in der Rede im folgenden behandelt werden

sollen. Er beginnt mit Abraham, dem unumstrittenen Vater des

Glaubens und der Tat, mit dem Gott eine besondere Glaubensgeschichte
eröffnet hat, die auf Jakob und die zwölf Patriarchen zugeht. Mit ihnen
hebt schon die engere Geschichte des Volkes Gottes an.

Diese wird im folgenden in V. 9-16 im Blick auf Jakob und seine

Söhne, insbesondere Josef, gestreift. Josef wird von seinen Brüdern aus
Neid nach Ägypten verkauft. Aber Gott ist mit dem Ausgestossenen, er
lässt ihn die Gunst des Pharao gewinnen und zum Herrscher über Ägypten

werden (V. 9f.). In der Zeit der Hungersnot über Ägypten und
Kanaan schickt Jakob seine Söhne zweimal nach Ägypten, um Getreide zu
holen. Beim zweiten Mal gibt sich Josef zu erkennen und lässt Jakob und
seine ganze Familie nach Ägypten kommen. Hier sterben er und die
Väter. Sie werden in Sichern in einem Grab bestattet, das Abraham
gekauft hatte19 (V. 11-16).

Damit ist die Zeit des Volkes Gottes in der Fremde in Ägypten
eröffnet und zugleich der Bogen zu Abraham und Kanaan wenigstens
durch die Grablegung der Väter geschlossen. Der zweite Teil des
Geschichtsrückblicks schafft insbesondere die Kontinuität zum dritten Teil
über Mose. Mit der Ablehnung Josefs durch die Patriarchen und der
besonderen Zuwendung Gottes zum Verstossenen fällt bereits ein erster
Schatten auf die Geschichte seines Volkes. Josef, der von den Patriarchen
nach Ägypten verkauft wird, wird dort durch die Führung Gottes zur
Rettung Jakobs und seiner ganzen Familie. Dasselbe Geschick wird noch
gesteigert Mose treffen. Kaum hebt die Geschichte des Volkes Gottes an,
erhebt es sich schon gegen jene, die für das Volk von Gott als besondere
Leiter- und Rettergestalten bestimmt sind.

Von V. 17-43 erstreckt sich dann der breite Moseteil, der rund die
Hälfte des Umfangs der ganzen Rede einnimmt und für diese von grösster
Bedeutung ist. Zunächst wächst das Volk in Ägypten, es wird dann
unterdrückt und dezimiert. In dieser Zeit wird Mose geboren und ausgesetzt,
aber von der Tochter des Pharao gerettet und als ihr Sohn erzogen. Mit
vierzig Jahren wendet er sich seinen Brüdern, den Söhnen Israels, zu. Er
hilft einem Unterdrückten und erschlägt seinen ägyptischen Bedränger. Er
will Frieden stiften zwischen zerstrittenen Brüdern seines Volkes. Aber
seine Brüder begreifen nicht, dass Gott durch ihn ihnen Rettung schaffen
will. Er wird als Anführer abgewiesen und flieht nach Midian (V. 17-29).

200



Nach vierzig Jahren aber erscheint ihm beim Berg Sinai ein Engel,
und der Gott der Väter, der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, spricht
ihn an. Er sendet Mose nach Ägypten, weil er sein Volk aus der
Unterdrückung retten will. Gott bestimmt den von seinen Brüdern Abgewiesenen

als Anführer und Befreier. Mose führt sie unter Zeichen und Wundern

aus Ägypten und durch die Wüste, vierzig Jahre lang. Er verheisst
Israel einen Propheten gleich ihm und empfängt am Berg Sinai die
Lebensworte des Gesetzes für sein Volk20. Aber die Väter wollen ihm nicht
gehorchen, sie weisen ihn ab, wenden sich nach Ägypten zurück, verlangen

nach anderen Göttern, machen ein goldenes Kalb und bringen dem
Götzen Opfer dar21. Gott wendet sich von seinem Volk ab und iiberlässt
es dem Kult des Himmelsheeres (V. 30-43).

Mit Mose kommt nach V. 17 die Zeit der Verheissung nahe, die Gott
dem Abraham zugesagt hat. Aber das Volk Gottes widersetzt sich dem

von Gott bestimmten Befreier. Es weist ihn ab, hält sich nicht an das von
ihm vermittelte Wort des Lebens des Gesetzes. Es dient den Götzen, und
Gott lässt es als Strafe dem Gestirnskult verfallen, ja die Verbannung
nach Babylon leuchtet schon am Horizont auf (V. 43fin.). Nach diesem
Abschnitt hat Israel den von Gott bestellten Befreier Mose abgelehnt, das
Gesetz verworfen und schlimmsten Götzendienst getrieben. Mose hat als

erster das Geschick der späteren Propheten des Gottesvolkes erduldet. Er
wird abgelehnt und verweist damit auch auf den endzeitlichen Propheten
voraus (V. 37). Er ist überhaupt als Typus des Messias gezeichnet22. Er ist
Gott angenehm (V. 20), mächtig in Worten und Taten (V. 22), Gott will
durch seine Hand Israel Rettung verschaffen (V. 25), er sendet ihn als
Anführer und Befreier (V. 35), Mose wirkt Wunder und Zeichen (V. 36)
und verheisst selbst den endzeitlichen Propheten nach seiner Art (V. 37).

Für den Fortgang der Rede ist gegen Ende des Moseteiles die
Thematik des verkehrten Gottesdienstes im Götzenkult von Gewicht. Diese
Problematik bildet nämlich auch den Schwerpunkt des letzten Teils des

Geschichtsrückblicks in V. 44-502i. Er beginnt mit dem Hinweis auf das
Zelt des Zeugnisses, das die Väter in der Wüste hatten, das Gott angeordnet

hatte und das Mose nach dem himmlischen Vorbild anfertigen liess.

Dieses war denn auch das Heiligtum von der Landnahme unter Josua bis

zu den Tagen Davids. David fand Gottes Huld und bat ihn um ein

erneuertes Zeltheiligtum24. Salomo aber baute ein Haus und hat damit
Gottes Willen verkehrt, wie der Redner mit dem Zitat Jes 66,1 f. belegt25.
Der Höchste, der alles geschaffen hat, kann nicht in einem Bau von
Menschenhänden wohnen.

Hier endet der Geschichtsrückblick der Rede. Er ist mit der
Landnahme unter Josua und mit der Bitte Davids um ein Zeltheiligtum in
Jerusalem an sein Ziel gekommen. Aber auch in dieser letzten Etappe der

201



reflektierten Geschichte wurde Gottes Wille durch Salomo verkehrt. Gottes

Wille entspricht allein das Zeltheiligtum, das Mose in einem himmlischen

Gesicht gesehen hat. Der Tempel von Menschenhänden ist der
letzte Ausdruck der Abkehr von Gott im verkehrten Gottesdienst.

Abschliessend kann im Blick auf die früheren Aussagen gefolgert
werden: Der breite Rückblick auf die Geschichte Israels in Apg 7 steht in
einer langen Tradition der Reflexion vergangener Geschichte des Volkes
Gottes. Die darin referierten Etappen der Geschichte sind auf diesem

Hintergrund für die Zeit von Ägypten bis zur Landnahme nahezu
notwendig, die übrigen sehr beliebt (Abraham) oder wenigstens nicht ohne

Analogien (Josef, Heiligtum) auch in atl. Geschichtssummarien. Aber
auch die anklagende Darbietung des Abfalls der Väter schon in der heiligen

Anfangszeit des Volkes Gottes ist in paränetischen Geschichtsrückblicken

im AT belegt. Auch darin stellt unsere Rede keinen Sonderfall
dar. Beachtung verdient allerdings, dass das Erbarmen Gottes trotz des

Abfalls Israels nicht thematisiert wird und dass sich der Redner am
Schluss von diesem Volk absetzt und seinen Adressaten belastend
gegenübertritt. Beachtung verdient ausserdem die in aller Breite absichtsvolle
Linienführung der Rede und ihre auffallende Personalisierung. Die Rede

geht höchst zielstrebig von Abraham über Josef und den breiten Moseteil
zur Thematik des Götzendienstes im Gegensatz zum wahren Gottesdienst
an heiliger Stätte. Abraham, Isaak, Jakob, die Patriarchen mit Josef,
Mose, Aaron, Josua, David und Salomo treten namentlich hervor. Unter
ihnen kommt Abraham, Josef und insbesondere Mose höchste Bedeutung
zu. Die Verheissungen an Abraham entwerfen den Geschichtshorizont,
Josef bringt das Volk nach Ägypten, Mose wird als Rcttergestalt im Blick
auf die messianische Verheissung und als Gesetzgeber profiliert, Josua

bringt die verheissene Landnahme und David bittet um den wahren Kult
im Zeltheiligtum an heiliger Stätte. Hier werden die grossen Gestalten der
frühen Geschichte Israels gleichsam als Zeugen gegen den Abfall des

Volkes Gottes aufgerufen. Sie, die von Gott berufen und gesandt sind,
werden vom Volk hartherzig abgewiesen. Besonders Mose, der von Gott
bestellte Befreier und Retter und Empfänger der lebenschenkenden Tora,
wird als Typus des endzeitlichen Propheten abgelehnt. Israel verfällt dem

Götzendienst, und unter Salomo wird noch der heilige Dienst im Zeltheiligtum,

den Mose aufgrund göttlicher Anordnung gestiftet hat, im
Tempelbau verkehrt.

Man darf wohl festhalten, dass die ganze Rede, die teils in ausladender

Breite die frühe Geschichte des Gottesvolkes darbietet, dennoch
äusserst absichtsvoll und zielstrebig angelegt ist. Man sollte ihre innere
Einheit, Geschlossenheit und Ganzheit auch vor dem Hintergrund anderslautender

Hypothesen der Forschung nicht verkennen. Was hier gesagt wird,

202



ist in Material, Aussagerichtung und Anlage eine stringente Einheit und
Ganzheit, deren Hintergrund und Standort später nochmals zu erhellen
ist.

5. Zeichnung des Stephanus nach dein Martyriumsbericht

Wir verlassen nun die Rede in Apg 7 und wenden uns ihrem Rahmen
zu: 6,8-15 und 7,54-8,3. In diesen Rahmen ist nach Meinung vieler Fachleute

ein alter Bericht über das Martyrium des Stephanus integriert. Hier
kann es im folgenden nicht darum gehen, diesen traditionellen
Martyriumsbericht genauer abzugrenzen. Vielmehr sollen die auf Stephanus
bezogenen Aussagen der Apg gesichtet und gebündelt werden, um daraus
das Bild des ersten Märtyrers etwas zu erhellen und abschliessend mit
dem Aussageziel der Rede zu vergleichen. Wir wenden uns zunächst 6,8-
15 zu.

Stephanus wirkt als Wundertäter, wird aber von Anhängern aus
hellenistischen Synagogen26 in Dispute verwickelt, in denen er sich als

durch Weisheit und Geist überlegen erweist (V. 8-10). Diese stiften Männer

an, welche aussagen, dass Stephanus gegen Mose und Gott lästere.
Dadurch wird eine Bewegung gegen ihn ausgelöst, und er wird vor den
Hohen Rat geschleppt, wo Falschzeugen gegen ihn auftreten, die aussagen,

dass er unaufhörlich gegen diesen heiligen Ort und das Gesetz rede,
und dies durch das Wort V. 1427 belegen. Das Antlitz des Stephanus aber
strahlt wie das eines Engels. Mit der Aufforderung des Hohenpriesters zur
Rechtfertigung in 7,1 wird der Übergang zur Rede geschaffen. Die wütende

Reaktion der Hörer erzählt dann, an die Rede anschliessend, 7,54.

Im folgenden sollen nur die Aussagen über Stephanus in 7,54-8,3
gestreift werden. Stephanus blickt zum Himmel, sieht Gottes Herrlichkeit
und Jesus und ruft: «Siehe, ich sehe die Himmel offen und den Menschensohn

zur Rechten Gottes stehen»28 (V. 56). Dies löst ein lautes Geschrei
seiner Gegner aus. Sie stürmen auf ihn los, treiben ihn zur Stadt hinaus
und steinigen ihn (V. 57.58a). Stephanus aber bittet den Herrn Jesus um
seine Annahme und die Vergebung der Sünde seiner Gegner (V. 59f.). 8,2
berichtet noch die Bestattung des Stephanus durch fromme Männer und
deren Totenklage um den Märtyrer.

Stephanus wird demnach von hellenistischen Juden angeklagt und
durch Falschzeugen belastet, gegen den Tempel und das Gesetz zu reden.
In der Situation höchster Empörung der Gegner sieht er die Himmel offen
und den Menschensohn zur Rechten Gottes stehend. Dies wird für die
rasende Menge zum Anlass, ihn vor der Stadt zu steinigen, während er für
sich und seine Gegner zum Herrn betet und nach seinem Tod bestattet

203



wird. Diese zusammenfassend referierten Elemente des Martyriumsbe-
richts dürfte der Redaktor in der Substanz aus der Tradition aufgenommen

und verarbeitet haben. Sie setzen wohl eine wie auch immer gelagerte
Gegnerschaft des Stephanus zum Tempel voraus, die seine Ankläger und
die Falschzeugen gewiss vergröbern und auch als Gegnerschaft gegen
Mose verstehen. Stephanus aber sieht in einer Vision den himmlischen
Menschensohn, dem er sich und die Sünder anvertraut. Hier wird der
Menschensohn wohl als derjenige gesehen, der vor Gott im himmlischen
Heiligtum steht und Vergebung von Sünde und Schuld bewirkt. Er tritt
vor Gott für die Seinen ein, welche sich zu ihm bekennen; darin wird das

synoptische Menschensohnverständnis aufgenommen29, hier bezogen auf
Stephanus. Er ermöglicht aber auch die Vergebung der Sünde für die

Gegner des Stephanus. Darin ist das synoptische Menschensohnverständnis
in eine Richtung weiterentwickelt, wie es auch in johanneischen

Aussagen über Christus (Joh 1,29; 1 Joh 2,1 f.; 3,5)30 und in der Hohenprie-
ster-Christologie des Hebräerbriefs (Hebr 2,17; 4,14-5,10; 6,19f.; 8,1 f.;
9,11-10.18)31 belegt ist. Es scheint, dass insbesondere hellenistische
Judenchristen die synoptischen Aussagen über den stellvertretenden Sühnetod
Jesu aufgenommen und in ihre Christologie derart integriert haben, dass

der erhöhte Christus und Menschensohn zum alleinigen Ort der Vergebung

der Schuld geworden ist. Darin wurde der himmlische Menschensohn

aber auch zum Konkurrent des Sühne vermittelnden Tempelkultes32,

woraus die letzte Wurzel der Gegnerschaft des Stephanus und seines

Kreises zum Tempel ersichtlich wird. Es spricht also auch von daher vieles
dafür, dass die Verwerfung des Tempels durch Stephanus, wie sie ihm die
Gegner vorwerfen, grundsätzlich zutrifft. Wie aber steht es mit seiner

Stellung zu Mose und dem Gesetz? Wurde die Stellung gegen das Gesetz
aus seiner Ablehnung des Tempels von den Gegnern erschlossen, oder hat
er sich wohl auch selbst als Kritiker des Gesetzes verstanden? Um diese

Frage weiter zu erhellen, wenden wir uns erneut der Rede des Stephanus
zu.

6. Die Rede Apg 7 und der Martyriumsbericht

Freilich ist zunächst nochmals an das verbreitete Urteil zu erinnern,
dass die Rede in Apg 7 nicht wirklich auf die Anklagen der Gegner des

Stephanus eingehe. Ich meine allerdings, dass dieses Urteil die Rede in
wesentlichen Grundzügen und in ihrer Einheit verkennt und insbesondere
den Charakter als Geschichtsrückblick viel zu wenig in Rechnung stellt.
In einem Geschichtsrückblick können die anvisierten Redeziele nur indirekt

durch Auswahl und Darstellung des Geschichtsverlaufes zur Sprache

204



kommen. Dennoch werden sie in der Rede Apg 7 durch die Zeichnung der
Geschichte und insbesondere durch das die Adressaten direkt anklagende
Ende in V. 51-53 deutlich genug. Die zwei zentralen Anklagepunkte gegen
Stephanus, die Gegnerschaft zu Tempel und Gesetz, werden nämlich in
der Rede breit verarbeitet33. Es ist kaum von ungefähr, dass das Wirken
des Mose in dieser Breite und dieser Weise geschildert wird. Nach der
Rede ist es gerade das Gottesvolk, welches Mose als Befreier und Retter
ablehnt, die Worte des Lebens der Tora verwirft und gegen Mose dem
Götzendienst sich zuwendet (7,17-43). Und die abschliessende Anklage
der Adressaten macht es vollends deutlich. Sie sind wie ihre Väter an
Herzen und Ohren unbeschnitten, sie widersetzen sich dem Heiligen Geist,
weil sie die Propheten wie Mose verwerfen und das Gesetz nicht halten
(7,51-53). In der Rede wird also der Vorwurf der Gegnerschaft des

Stephanus gegen Mose in aller Deutlichkeit zurückgewiesen und an die
Adressaten gerichtet. Nicht der Redner erhebt sich gegen Mose, sondern
seine Gegner haben als Glieder jenes halsstarrigen und aufrührerischen
Israel seit Anbeginn Mose und sein Gesetz verworfen.

Aber hat sich denn Stephanus nicht durch die Ablehnung des Tempels

auch gegen Mose gestellt, wie es ihm seine Gegner aus ihrer Sicht
wohl zu Recht vorwerfen? Der Schluss des Geschichtsüberblicks in V. 44-
50 verneint indirekt auch dies. Die Gegnerschaft gegen den Tempel wird
hier zwar bestätigt, aber sie richtet sich im Sinne des Redners nicht gegen
Mose. Auf Mose geht nämlich allein das Zeltheiligtum zurück, Mose liess

es nach dem himmlischen Vorbild entsprechend der Anordnung Gottes
anfertigen (V. 44). Auch der von Gott erwählte David hat nur um eine

Erneuerung des Zeltheiligtums gebeten (V. 46). Salomo aber hat mit dem
Bau eines festen Tempels die Absicht Gottes verkehrt. Deshalb ist auch
die Gegnerschaft des Stephanus zum Tempel vor der Geschichte Israels
gerechtfertigt. Sie geht hinter die Verkehrung Salomos auf die eigentlichen
Absichten Gottes zurück, die gerade Mose vermittelt hat.

So darf wohl rückblickend zusammengefasst werden, dass die Rede
in Apg 7 indirekt im Geschichtsrückblick die Anklagen gegen Stephanus
deutlich aufnimmt, verarbeitet und teilweise an die Adressaten zurückweist.

Stephanus ist nach der Rede zwar ein Gegner des Tempels, darin
sind seine Ankläger im Recht. Aber er wendet sich nicht gegen Mose und
das Gesetz. Diesen Vorwurf weist er an seine Gegner als Glieder des Mose
und das Gesetz ablehnenden Gottesvolkes seit Anbeginn zurück. Und
auch seine Gegnerschaft zum Tempel weiss die Rede auf dem Hintergrund

der Geschichte Israels zu rechtfertigen. Sie ist keine Gegnerschaft
zum ursprünglichen Gotteswillen eines Zeltheiligtums, wie es seit Mose
bis David im Volk Gottes mitgeführt wurde. Die Rede lehnt allein den

205



Tempel als Bau von Menschenhänden ab, weil dieser Gott als Schöpfer
des Himmels und der Erde unangemessen ist.

Damit erweist sich wohl die verbreitete Annahme einer sekundären
Einfügung der Rede in Apg 7 in den Martyriumsbericht als unangemessen.

Diese Rede hat vielmehr gerade im Rahmen des Martyriums des

Stephanus ihren ausgezeichneten Ort. Ja es ist anzunehmen, dass sie von
Anfang an als Antwort auf die Anklagen gegen Stephanus gebildet
wurde34. Es sind primär die beiden ersten Teile des Geschichtsrückblicks über
Abraham, die Patriarchen und Josef, welche die Anklagen nicht so direkt
greifbar verarbeiten, die wohl viele Fachleute zur Annahme eines sekundären

Einschubs verleitet haben. Aber auch diese eröffnenden Abschnitte
des Geschichtsrückblicks sind im Rahmen vergleichbarer atl. Vorbilder
und im Blick auf die Gesamtanlage der Rede durchaus angemessen und
bereits auf ihre leitende Absicht zugeschnitten. Ja sie ermöglichen dem

vorausgesetzten Hörer, mit dem inkriminierten Redner ein gutes
Wegstück der gemeinsamen Geschichte Israels im Einverständnis abzuschreiten.

Die vorausgesetzten Hörer dürften erst in den Aussagen über Mose
und den Tempel den Redner erneut zurückgewiesen haben, weil sie dessen

Sicht der Geschichte so nicht teilen konnten.

7. Situierung von Rede und Martyriumsbericht im hellenistischen
Judenchristentum um Stephanus

Für die abschliessenden Überlegungen kann ich von zwei
weitverbreiteten Annahmen ausgehen.

1. Stephanus gehörte zum Kreis der Hellenisten, der griechisch
sprechenden Judenchristen Jerusalems35. Er war wohl ein führendes Glied des

griechisch sprechenden Teils der Urgemeinde. Er ist nach dem Rahmenbericht

der Rede gerade mit hellenistischen Juden, denen er selbst her-

kunftsmässig zugehörte, in einen Konflikt gekommen (6,9f.). Er wird
selbst wichtige theologische Anschauungen der hellenistischen Judenchristen

geteilt oder mitgeprägt haben.
2. Die Rede in Apg 7 wird von vielen Fachleuten in ihren Grundzügen

auf das hellenistische Judenchristentum zurückgeführt. Wenn sie auch
kaum noch als Rede des Stephanus selbst angesehen wird, so wird doch
attestiert, dass der Verfasser der Apg den Grundstoff der Rede des

Stephanus wenigstens aus dem zutreffenden Tradentenkreis des Urchristentums

entnommen habe36.

Ich meine, dass diese zwei berechtigten Grundannahmen sich einfacher

und wohl zutreffender kombinieren lassen. Es ist nicht erst der
Verfasser der Apg, welcher die Rede mehr oder weniger geschickt und sach-

206



lieh angemessen in den Martyriumsbericht einbrachte. Es ist anzunehmen,
dass die Tradenten des Martyriums des Stephanus Hellenisten waren. Sie

haben durch die Überlieferung, wie es zum Tod des ersten Märtyrers der
Urgemeinde aus ihrem Kreis gekommen ist, Stephanus und damit auch
den judenchristlichen Hellenisten ein grossartiges Denkmal geschaffen.
Für sie musste das Zeugnis des Stephanus für den Glauben an Jesus

Christus, das er mit dem Tod besiegelt hatte, dem Gedächtnis der christlichen

Gemeinden bewahrt werden. Es war aber auch naheliegend, dass sie

die belastenden Angriffe der Gegner des Stephanus zu beantworten suchten.

Deshalb dürften die Tradenten des Martyriumsberichts zugleich eine
breite Apologie des Stephanus in Redeform durch einen Geschichtsrückblick

mitgeschaffen haben. Darin werden sie ihre Stellung zu Gesetz und
Tempel, die auch grundlegend jene des Stephanus selbst war, verarbeitet
haben. Der Verfasser der Apg wird in der Substanz den Rahmen des

Martyriumsberichts und die Verteidigungsrede des Stephanus übernommen

und in sein Werk durch leichte Retuschen und sprachliche Überarbeitung

integriert haben. Auf ihn gehen am ehesten jene Elemente zurück,
welche den ganzen Komplex mit dem Gesamtwerk verbinden: die Situation

vor dem Hohen Rat 6,12.15; 7,137, die Verbindung mit Saulus 7,58b;
8,la.338 und vielleicht die Angaben über eine grosse Verfolgung d,er Kirche

in Jerusalem und die Zerstreuung ihrer Glieder (8,lb.c.3)39.

Treffen diese Annahmen zu, dann ist zuletzt noch nach den theologischen

Grundanschauungen der hellenistischen Judenchristen des Kreises um
Stephanus, wie sie aus 6,8-8,3 zu erheben sind, zu fragen. Stephanus und
sein Kreis hellenistischer Judenchristen haben wohl im Gegensatz zu den
Hebräern den Tempel abgelehnt. Ihre Ablehnung des Tempels wird
zuletzt im christologischen Bekenntnis begründet sein. Sie werden die Vergebung

von Sünde und Schuld allein dem himmlischen Christus und
Menschensohn zugeschrieben haben. Sie dürften den Tempel- und Opferkult
als Konkurrenz zu diesem christologischen Bekenntnis gesehen und
deshalb zurückgewiesen haben. Gleichzeitig sind sie ganz und gar Judenchristen

gewesen und geblieben. Es scheint, dass sie ihre Ablehnung des

Tempels auf dem Hintergrund einer kritischen Revision der Geschichte
Israels zu begründen versuchten. Sie haben die Geschichte des Gottesvolkes

auf dem Hintergrund ihres christologischen Bekenntnisses und der
Erfahrung der Ablehnung Jesu durch die religiösen Führer Israels und der
nachösterlichen Boten Jesu bei vielen in Israel neu gelesen. Sie konnten
sich dabei an das deuteronomistische Geschichtsverständnis40 anschlössen,

das schon lange die Sünde und das Versagen des Gottesvolkes
angesichts der Heilstaten Gottes herausgestellt hatte. Hier war auch von der
Ablehnung und Tötung der Propheten durch das Volk die Rede. Dies
alles hat nach der Auffassung der Hellenisten um Stephanus in der Tö-

207



tung des endzeitlichen Propheten Jesus die letzte Steigerung erreicht.
Nach der erneuten Ablehnung der Boten Jesu nach Ostern und der
Steinigung des Zeugen Jesu aus ihrem Kreis hat sich Israel vollends von den

Wegen der Heilsführung Gottes in Sünde entfernt. Deshalb stehen nach
dem Geschichtsrückblick Mose, das Gesetz und Gott ganz dem
bundesbrüchigen und sündigen Volk gegenüber. Und Stephanus und sein Kreis
werden sich auf der Seite von Mose und dem Gesetz gesehen und das dem
Gesetz untreue Israel angeklagt haben. Sogar ihre Ablehnung des Tempels

wussten die Leute um Stephanus vor Mose und der Geschichte Israels

zu rechtfertigen. Selbst darin suchten sie sich als in Übereinstimmung
mit dem ursprünglichen Gotteswillen, den Mose angeordnet hatte, zu
erweisen. Israel ist nach ihnen durch den Bau des Tempels vom allein
legitimen Zeltheiligtum abgefallen.

Nach allem scheint es mindestens aufgrund der Rede in Apg 7

ausgeschlossen, dass sich die Leute um Stephanus als Gegner des Mose und des

Gesetzes verstanden haben. Dieser Kreis judenchristlicher Hellenisten
scheint vielmehr nach seiner Auffassung in Treue und Übereinstimmung
zum Gesetz gelebt zu haben. Er wird sich nicht durch Gesetzeskritik von
den Hebräern unterschieden haben, sondern durch die Ablehnung des

Tempels41.
Für die jüdischen Gegner des Stephanuskreises waren diese

Differenzierungen freilich kaum mitzuvollziehen. Für sie war der Bau des Tempels
unter Salomo kein Abfall von Mose und dem Gesetz, sondern legitime
Konkretisierung des Willens Gottes in einer neuen Situation und zudem
seither durch jahrhundertelange heilige Geschichte gerechtfertigt. Für sie

war von daher die Ablehnung des Tempels auch Auflehnung gegen Mose
und das Gesetz, ja der Kult an heiliger Stätte war doch toragemäss.

Hier stehen sich zwei verschiedene Auffassungen des Gesetzes gegenüber,

die der Historiker zu konstatieren hat. Ein jüdisches Gesetzesverständnis,

welches von der Kontinuität der Geschichte Gottes mit Israel

ausgeht und Wandlungen im Laufe der Zeit mit dem mosaischen

Ursprung zu verbinden weiss. Ein judenchristlich-hellenistisches
Gesetzesverständnis, das aufgrund des Glaubens an den erhöhten Menschensohn
Jesus und der Erfahrung seiner Verwerfung durch viele in Israel abgrundtiefe

Brüche in der Geschichte Gottes mit seinem Volk erkennt und sich
selbst auf der Seite des ursprünglichen Gotteswillens versteht.

Als Christen aus den Völkern sollten wir im Abstand von bald 2000
Jahren beide Positionen zu verstehen versuchen. Und wir sollten, wenn
die vorausgehenden Ausführungen richtig sind, zur Kenntnis nehmen,
dass sich auch die Stephanusleute als gesetzestreue Judenchristen verstanden

haben. Wenn sie bald auch unter Nichtjuden missionierten, bedeutet
dies für sie selbst kaum, dass sie nicht mehr am Gesetz festgehalten haben.

208



Dies gilt auch dann, wenn sie den bekehrten Heiden nicht die Befolgung
des Gesetzes auferlegten. Die unter den Völkern missionierenden
Judenchristen verschiedenster Herkunft propagierten für die Heidenchristen
unterschiedliche Formen der Haltung zum Gesetz: Die Spannbreite reichte

von völliger Freiheit vom Gesetz über die Einhaltung von Einzelforderungen

bis zur Beschneidung42.

ANMERKUNGEN

1. Ich beziehe mich auf neuere deutschsprachige Kommentare seit 1980: G. Schneider,
Die Apostelgeschichte. 2 Bde. (HThK 5), Freiburg 1980/1982; J. Roloff, Die
Apostelgeschichte (NTD 5), Güttingen 171981; A. Weiser, Die Apostelgeschichte. 2 Bde.

(ÖTK 5), Gütersloh/Wiirzburg 1981/1985; F. Mussner, Apostelgeschichte (NEB.NT
5), Würzburg 1984; R. Pesch, Die Apostelgeschichte, 2 Bde. (EKK 5),
Zürich/Neukirchen-Vluyn 1986. Zu einem Forschungsüberblick auf Literatur vor 1975 vgl. z.B.
K. Klicsch, Das heilsgcschichlliche Credo in den Reden der Apostelgeschichte (BBB
44), Köln-Bonn 1975, 5-11.

2. Nach Roloff, Apg (Anm.l) 117 umfasst sie ungefähr 5 % des gesamten Buches.

3. Vgl. zu Vertretern dieser Auffassung bei Schneider, Apg I (Anm.l) 447 Anm.2;
Weiser, Apg I (Anm.l) 180; Pesch, Apg I (Anm.l) 246 Anm.4. J. Bihler, Die
Stcphanusgcschiehtc im Zusammenhang der Apostelgeschichte (MThS.H 16), München

1963, 86 urteilt zusammenfassend: «Die Rede ist eine Komposition des
Lukas.»

4. Roloff, Apg (Anm.l) 117 bezeichnet die Rede als «spcrrige(s) Traditionsstück» (vgl.
auch Pesch, Apg I [Anm.l] 244), C. Thoma, Das Neue Testament und die Juden -
Aufgabe einer aktualisierenden Pastoral, in: BiLi 48 (1975) 213-222, hier 215 gar als
«den wohl erratischsten Traditionsabschnitt des gesamten Neuen Testaments».

5. Vgl. dazu z.B. E. Haenchen, Die Apostelgeschichte (KEK), Göttingen 151968, 238-

240; FI. Conzelmann, Die Apostelgeschichte (FINT.NA 7), Tübingen 21972, 57; M.
Dibclius, Die Reden der Apostelgeschichte und die antike Geschichtsschreibung, in:
ders., Aufsätze zur Apostelgeschichte (FRLANT 60), Göttingen 51968, 120-162,
hier 143: «Hier ist die Beziehungslosigkcil des allcrgrösslcn Teils der Rede von jeher
das eigentliche exegetische Problem gewesen.»

6. Zu weiteren Parallelen, besonders auch im Frühjudentum, und Erwägungen über
ihre theologische Einordnung vgl. vorläufig wenigstens Kliesch, Credo (Anm.l) 50-

61; früher noch E. Stauffer, Die Theologie des Neuen Testaments, Gütersloh 41948,
216-219, der aus dem NT nur Hebr 11 als vollständig erhaltenes Geschichtssumma-
rium ansieht, in Apg 7 aber nur «summarienhafte Elemente oder Ansätze» findet
(ders., ebd. 301 Anm.777).

7. Vgl. dazu auch Schneider, Apg 1 (Anm.l) 446f. mit Anm.l; Roloff, Apg (Anm.l)
118; Weiser, Apg I (Anm.l) 178f.; Pesch, Apg I (Anm.l) 245.

8. Man vergleiche zu diesem Umfang auch den Geschiehtsrückblick in Hebr 11, der
ebenso die gleichsam normative Zeit von Ägypten bis zur Landnahme (V. 30f.)
umfasst (nachher werden nur noch summarisch weitere Zeugen aufgezählt), aber

209



auch wie Apg 7 bis zu Abraham, den Patriarchen und Josef vorgreift (ja über
Abraham hinaus bis zu Abel zurückreicht: V. 4). Gemeinsam ist Hebr I I und Apg 7

ausserdem die breite Behandlung von Abraham und Mose, bei Mose dessen Zeichnung

(3 Monate bei Eltern, schönes Kind, Heranwachsen, Zuwendung zu Israel,
Typus des Messias: Hebr 11,23-26; Apg 7,20-25[39]).

9. Auch der Geschichlsrückblick in Apg 13,16-22 (Rede des Paulus im pisidischcn
Antiochia) reicht von den Vätern über Ägypten, Exodus, Wüstenzeit, Landnahme,
Richterzeit bis in die Zeit der Könige Saul und David. Er entspricht also im Umfang
der reflektierten Geschichtszeit praktisch Apg 7, ist aber viel kürzer und erwähnt
das Versagen des Volkes nicht. Er ist stärker auf die Königszeit mit David
ausgerichtet (erst ab Samuel werden Namen genannt), der ebenso positiv gewertet wird
wie in Apg 7, soll er doch explizit auf den Retter Jesus aus dem Stamm Davids
hinführen (V. 23). Auch hier herrscht ein christologischcs Interesse (vgl. U. Wil-
ckens. Die Missionsreden der Apostelgeschichte [WMANT 5], Neukirchen-Vluyn
31974, 222), das sich aber an David anschliesst, während in Apg 7 Mose typologisch
auf den Messias hin gezeichnet wird.

10. Ps 78 und Ez 20 zeigen auch, dass dort, wo der wahre Gottesdienst an heiliger Stätte
in Jerusalem im Zielhorizont liegt, gerne der Kontrast des Götzendienstes in der
Wüste (und im Land) verarbeitet wird. Dieser Kontrast findet sich auch in der Rede

Apg 7, er wird allerdings noch überboten, weil durch den Tempelbau der wahre
Gottesdienst im Zeltheiligtum in Jerusalem verhindert wird.

11. In Ps 78 wird im Geschichtsrückblick ab V. 9 Israel in Ägypten, beim Exodus und in
der Wüste ebenso negativ bewertet (vgl. auch Ps 78,8) und David ebenso positiv
(vgl. Ps 78,70-72) wie in Apg 7. Das Zeltheiligtum wird aber nach Ps 78,60 verworfen,

Zion und der Tempel im Gegenzug dagegen erwählt (Ps 78,68f.). Hier wertet die
Rede Apg 7 im Sinne ihrer Tempelkritik anders als Ps 78, der mit David und dem

Tempel einen entscheidenden Neuanfang setzt (Ps 78,65-72). Zum Hintergrund von
Ps 78 und der erwähnten Verse vgl. z.B. H.-J. Kraus, Psalmen. 2 Bde. (BK.AT 15),

Neukirchen-Vluyn 31966, I 540f.547f.
12. Nch 9,6-15 ist ganz auf Gottes Heilshandeln konzentriert, ab V. 16 tritt der Aufruhr

der Väter stark in den Vordergrund.
13. Jdt 5,6-16 erwähnt bis zur Landnahme kein Versagen Israels und wäre eher dem

aretalogischen Typus zuzuordnen; erst mil V. I7f. (insbesondere V. 18) kommen
Israels Sünde und Abfall in den Blick.

14. Vgl. dazu P. Dschulnigg. Rabbinische Gleichnisse und das Neue Testament. Die
Gleichnisse der PesK im Vergleich mit den Gleichnissen Jesu und dem Neuen
Testament (Judaica et Christiana 12), Bern 1988, 50 Anm.7.l25f.

15. Vgl. dazu z.B. Wilckens, Missionsreden (Anm.9) 2151'.

16. Gott wird als ho thëàs tes dôxës bezeichnet (V. 2). Nach Klicsch, Credo (Anm.l) 15

ist diese Bezeichnung in der LXX nur in Ps 28,3 und im NT nur hier zu finden. In
diesem Ps wird Gott im himmlischen Palast thronend vorgestellt (V. 9f.) (zum
Hintergrund vgl. Kraus, Ps I [Anm.l I] 238), was ausgezeichnet zum Schlusszitat aus
Jcs 66,1 f. der Rede bei Apg 7,49f. passt. Ausserdem ist im Martyriumsbericht an
7,55 zu erinnern, wo Stephanus die «Herrlichkeit Gottes» im Himmel sieht.

17. V. 7fm. nimmt Ex 3,12 auf, ändert aber «an diesem Berg» (Horcb) zu «an diesem
Ort», damit ist im Kontext der Rede Jerusalem als Kultort gemeint (vgl. 6,13f.;
7,46f.). Es wird durch topos bewusst offen formuliert, da die Rede sich nicht gegen
den Kultort, sondern den Tempel stellen wird (vgl. auch Dtn 26,2 vor dem
Geschichtsrückblick Dln 26,5-9). Man vergleiche weiter und teils anders z.B. Schneider,

Apg I (Anm.l) 451; Roloff, Apg (Anm.l) 120; Weiser, Apg I (Anm.l) 183f.;
Pesch, Apg I (Anm.l) 249.

210



18. V. 8 «ist ein Übergangsvers, der zur "Patriarchengeschichte" führt» (Schneider, Apg
I [Anm.l] 455).

19. Die Aussage von V. 16 kombiniert Gen 23 (Abrahams Kauf des Grundstücks von
Machpela mit der Höhle als Grabstätte für Sara) mit Gen 33,19 (Erwerb eines
Grundstücks durch Jakob von den Söhnen Hamors bei Sichern), wohl unter dem
Einfluss von Jos 24,32 (Josefs Gebeine werden in Sichern auf Jakobs Grundstück
begraben). Die Angabe von Jos 24,32 über Josef wurde wohl auf alle Patriarchen
ausgedehnt. Man vergleiche dazu z.B. Haenchen, Apg (Anm.5) 231 mit Anm.3;
Schneider, Apg I (Anm.l) 457; Roloff, Apg (Anm.l) 121; Weiser, Apg I (Anm.l)
184f.; Pesch, Apg 1 (Anm.l) 250f.; Bihlcr, Stephanusgeschichtc (Anm.3) 48-50.
Durch die Lokalisierung in Sichern wird auch der Aussage in Apg 7,5a entsprochen.
Vielleicht geht es aber in der ganzen Rede Apg 7 viel weitreichender darum, Israel
auf dem Hintergrund von Jos 24 gegenüber Sichern als bundesbrüchig anzuklagen
(vgl. Jos 24,25-28). Auffallend ist jedenfalls, dass die ausgesprochen negative Zeichnung

Israels gegenüber Gottes Handeln mit der Mosegeschichte ab Apg 7,17
beginnt, also nach der Nennung von Sichern in V. 16.

20. Zu V. 38 vgl. Dschulnigg, Gleichnisse (Anm.14) 245.266f.
21. Zu V. 40f. vgl. Dschulnigg, Gleichnisse (Anm.14) !25f.l78f.
22. Vgl. dazu auch Schneider, Apg I (Anm.l) 463 mit Anm.l69; Roloff, Apg (Anm.l)

119 (mit weiteren Elementen); Wilckens, Missionsreden (Anm.9) 212.217.
23. Vgl. zu diesem Abschnitt weiter Dschulnigg, Gleichnisse (Anm.14) 45-47.48f.61.
24. Die Formulierung in V. 46b schliesst sich wohl bewusst LXX Ps 131,5 an, wo, wie

der Ausdruck sktriöma und der Zusammenhang zeigen, schwerlich an den Tempel,
sondern an das Zeltheiligtum zu denken ist, das David in Jerusalem für die Lade
Gottes errichten liess. Anders urteilt z.B. Kraus, Ps II (Anm.l 1) 884f., der meint,
dass David in Ps 132 als Kultgründer des Jcrusalemer Tempelhciligtums gesehen
werde. Doch scheint mir V. 5f.8 (vgl. auch V. 3) eher auf das Zeltheiligtum zu
verweisen. David wird als derjenige gesehen, der die Lade Gottes nach Jerusalem
gebracht und ihr hier ein Zeltheiligtum geschaffen hat, womit Jerusalem zum zentralen

Heiligtum geworden ist. Es gehl um die Erwählung Zions (V. 13f.) als bleibender
Ort der Gegenwart Gottes, aber noch nicht um den Tempel.

25. Die Differenz der Beurteilung von David und Salomo und die unterschiedliche
Wortwahl (sktriöma V. 46, oikos V. 47) verlangt dieses Verständnis der Rede. Ebenso

urteilen z.B. auch Haenchen, Apg (Anm.5) 236f.; Roloff, Apg (Anm.l) 124f.;
Weiser, Apg I (Anm.l) 187; Wilckens, Missionsreden (Anm.9) 212-214. Schneider,
Apg 1 (Anm.l) 467f. dagegen sieht nur eine einschränkende, nicht aber ablehnende
Beurteilung des Tempels in V. 47-50 ausgesprochen.

26. Ob aus den Angaben 6,9 eine Mehrzahl von wenigstens zwei hellenistischen Synago¬

gen zu erschliessen ist, ist nicht ganz sicher. Man vergleiche dazu z.B. Haenchen,
Apg (Anm.5) 223 Anm.3; Schneider, Apg I (Anm.l) 435 Anm.19; Roloff, Apg
(Anm.l) 113 (denkt gar an fünf Synagogen); Weiser, Apg I (Anm.l) 172; Pesch, Apg
I (Anm.l) 236f.; Bihler, Stephanusgeschichte (Anni.3) 27f.; M. Hengel, Zwischen
Jesus und Paulus. Die «Hellenisten», die «Sieben» und Stephanus (Apg 6,1-15; 7,54-
8,3), in: ZThK 72 1975) 151 -206, hier 182.

27. Vgl. zu diesem Wort wenigstens Haenchen, Apg (Anm.5) 224 mil Anm. 5 u. 6;
Schneider, Apg I (Anm. 1) 438L; Roloff, Apg (Anm.l) 112f. 114; Pesch, Apg I
(Anm.l) 238; Bihlcr, Stephanusgeschichtc (Anm.3) 13-16.23; Hengel, Jesus

(Anm.26) 190-193.
28. Das Stehen des Menschensohnes zur Rechten Gottes in V. 56 (vgl. schon V. 55)

widerspricht der gewöhnlichen Vorstellung seines Sitzens zur Rechten Gottes (von
Ps 110,1 her) in Mk 14,62par. (vgl. zum Sitzen des Menschensohnes auch Mt 19,28;

211



25,31; Offb 14,14). Dies ist schwerlich «bedeutungslos» (gegen Mussner, Apg
[Anm. I] 47; ders., Wohnung Gottes und Menschensohn nach der Stephanusperiko-
pe [Apg 6,8-8.2], in: Jesus und der Menschensohn [FS A. Vöglle], hg. v. R. Pesch

u.a., Freiburg 1975, 283-299, hier 291), es entspricht vielmehr einer wohl von Dan
7.13 bceinflusslen Mcnschensohnvorstcllung und will in Apg 7,56 den Menschensohn

wohl in seiner himmlischen Funktion als Interzessor zeichnen, der im himmlischen

Heiligtum vor Gott für die Seinen eintritt und Vergebung der Schuld bewirkt.
Dies legt der Zusammenhang mit 7,591'. nahe; die Hohenpriester-Christologie des

Flcbr hat dies weiterentwickelt und explizit gemacht. Zu anderen, m.E. weniger
überzeugenden Erklärungsversuchen des Stehens des Menschcnsohncs vgl. z.lî.
Haenchen, Apg (Anm.5) 243 Anm.2; Conzelmann, Apg (Anm.5) 58; Schneider, Apg
1 (Anm.l) 474f.; Roloff, Apg (Anm.l) 127; Weiser, Apg 1 (Anm.l) 1931'.; Pesch, Apg
I (Anm.l) 263f.; ders.. Die Vision des Stephanus. Apg 7,55-56 im Rahmen der
Apostelgeschichte (SBS 12), Stuttgart 1966, 14-24 (Übersicht über Deutungsversu-
che). 54-58 und passim; Bihlcr, Stephanusgeschichte (Anm.3) 24f.; Mussner, Wohnung

(Anm.28) 290f.295f.; Hcngcl, Jesus (Anm.26) 1931'. Anm.141; Grundmann,
ThWNT VII 649f.; Wolter, EWNT II 507.

29. Vgl. dazu Lk 12,8f.; Mk 8,38 (hier nur negativ).
30. Vgl. dazu auch Anm.32 und Mussner, Wohnung (Anm.28) 297.

31. Auch Roloff, Apg (Anm.l) 119 (vgl. ebenso Pesch, Apg I [Anm.l] 246) verweist auf
die Verwandtschaft der Chrislologie der Slcphanusrcdc mit derjenigen des Hebr.

32. Auch nach Joh 2,21 hat der himmlische Christus die Funktion des Tempels, deshalb
verlieren der Tempel und die Streitfrage um ihn zwischen Juden und Samaritern in
der Zeit der Vollendung ihre Bedeutung (Joh 4,19-26).

33. Vgl. dazu auch Mussner, Wohnung (Anm.28) 285f.

34. Diese Annahme vertritt in Grundzügen auch Mussner, Wohnung (Anm.28) 285-288,
er führt die Einheit von Martyriumsbericht und Rede allerdings auf Lukas zurück.

35. Mussner, Wohnung (Anm.28) 298 spricht von einer fast allgemeinen Überzeugung
der Exegeten. Zum Aufweis vgl. besonders Hcngcl, Jesus (Anm.26) 157-172.

36. Vgl. dazu z.B. Conzelmann, Apg (Anm.5) 57; Schneider, Apg I (Anm.l) 4131". 447L;
Roloff, Apg (Anm.l) 117-119; Pesch, Apg 1 (Anm.l) 246f. 258E; O.H. Steck, Israel
und das gewaltsame Geschick der Propheten. Untersuchungen zur Überlieferung
des deuteronomistischcn Geschichtsbildes im Alten Testament, Spätjudentum und
Urchristentum (WMANT 23), Ncukirchcn-Vluyn 1967, 2661'.; Wilckcns, Missionsrc-
den (Anm.9) 217-219; Hengcl, Jesus (Anm.26) 186 mit Anm.126.

37. Auch andere sehen hier den Schriftsteller Lukas am Werk, der durch die Situation
vor dem Hohen Rat eine Kontinuität nach vorn und zugleich eine Steigerung erreiche,

so z.B. Haenchen, Apg (Anm.5) 226.247; Conzelmann, Apg (Anm.5) 59;
Roloff, Apg (Anm. I 111.126; Mussner, Apg (Anm. 1) 47; Pesch, Apg I (Anm.l) 235L;
Hcngcl, Jesus (Anm.26) I88f. (ursprünglich wird von einer Versammlung einer
griechischsprechcnden Synagogengemeinde berichtet worden sein, vor die Stephanus
geschleppt wurde; synédrion kann auch einfach «Versammlung» bedeuten).

38. An eine sekundäre Einfügung des Saulus durch Lukas denken auch z.B. Haenchen,
Apg (Anm. 5) 247; Conzelmann, Apg (Anm. 5) 59; Schneider, Apg I (Anm. I) 471;
Roloff, Apg (Anm. 1) 126f.; Weiser, Apg I (Anm. 1) 191; Mussner, Apg (Anm. 1)

48; Pesch, Apg 1 (Anm. 1) 261; Dibelius, Reden (Anm. 5) 145 Anm. 1.

39. Hier dürfte vor allem die Ausweitung der Aussage über die Verfolgung der ganzen
Kirche in Jerusalem auf Lukas zurückgehen. In Wirklichkeit sind wohl eher nur
führende Leute der Hellenisten um Stephanus verfolgt worden und geflohen. Man
vergleiche dazu z.B. Haenchen, Apg (Anm. 5) 248; Conzelmann, Apg (Anm. 5) 59;

212



Weiser. Apg 1 (Anm. 1) 191 f.; Dibelius, Reden (Anm. 5). 145 Anm. 1; Hengel, Jesus

(Anm. 26) 176.196-199.
40. Vgl. dazu Steck, Israel (Anm. 36) 265-269, der von vielen aufgenommen wurde, zu

erwähnen ist besonders Wilckens, Missionsreden (Anm. 9) 208.216f.
41. Anders z.B. Schneider, Apg I (Anm. I) 416: «Historisch gesehen, ist die Gesetzeskri¬

tik des Stephanuskreises besser gesichert als dessen Tempelopposition.» Das gegenteilige

Urteil hängt insbesondere von einer anderen Einschätzung der Rede in Apg 7

ab. Hengel. Jesus (Anm. 26) 195f. führt beides, die Kritik an Gesetz une/Tempel, auf
die judenchristlichen Hellenisten zurück und begründet dies mit ihrem «geistgewirkten

eschatologischen "Enthusiasmus"» (bei Hengel kursiv). Auch Hengel, dessen

Ausführungen im bedeutenden Aufsatz überaus lehrreich sind, kommt zu seiner
anderen Einschätzung aufgrund eines m.E. verfehlten Verständnisses der Rede in
Apg 7 (vgl. Hengel, Jesus [Anm. 26] 160 Anm. 36.186f. 193).

42. Vgl. dazu R.E. Brown / J.P. Meier, Antioch and Rome. New Testament Cradles of
Catholic Christianity, New York 1983, 2-8.

213


	Die Rede des Stephanus im Rahmen des Berichtes über sein Martyrium (Apg 6,8-8,3)

