Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 44 (1988)

Artikel: Die Rede des Stephanus im Rahmen des Berichtes Uber sein
Martyrium (Apg 6,8-8,3)

Autor: Dschulnigg, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960691

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Rede des Stephanus im Rahmen
des Berichtes uber sein Martyrium
(Apg 6,8-8,3)

von Peter Dschulnigg

Clemens Thoma dankbar gewidmet
1. Zur Forschungssituation

Uberblickt man die Lage der Forschung zur Stephanusrede anhand
neuerer Kommentare', so ergibt sich in etwa folgendes Bild: Die lingste
Rede der Apg? wird in ihren Grundziigen mehrheitlich auf Traditionsvor-
gaben zuriickgefiihrt. Die Rede wird in ihrer Substanz gerne in Kreisen
des hellenistischen Judenchristentums lokalisiert, welche sich ihrerseits an
Geschichtsriickblicken des hellenistischen Judentums orientierten. Der
Redaktor der Apg habe diesen Geschichtsriickblick aufgenommen,
sprachlich iiberarbeitet und im Blick auf die vorausgesetzte Redesituation
erginzt. Dabei wird der Umfang der zufiigenden Uberarbeitung, durch
den Redaktor unterschiedlich eingeschitzt, sie reicht von der Einfiigung
grosserer Komplexe bis zur Annahme von nur sehr geringen Zusétzen.
Daneben gibt es wenige Fachleute, welche bei der Stephanusrede wie bei
anderen Reden der Apg an eine schriftstellerische Komposition des Ver-
fassers denken3. Diese Meinung kann wohl mit guten Griinden als un-
wahrscheinlich eingestuft werden, da sich die Rede in Apg 7 zu sehr von
den anderen Reden dieses Werkes unterscheidet. Ohne die Annahme
grosserer Traditionsvorgaben ist diese Rede kaum zu verstehen®.

Dr. habil. Peter Dschulnigg arbeitet zur Zeit — als Mitarbeiter von Prof. Dr. Eugen
Ruckstuhl — an einem Projekt des Schweizerischen Nationalfonds: «Stilkritische Unter-
suchungen zum johanneischen Schrifttum im Vergleich mit dem iibrigen Neuen Testa-
ment und mit hellenistischen Schriften». Dschulnigg hat mit einer Dissertation iiber
«Sprache, Redaktion und Intention des Markus-Evangeliums» (SBB 11, Stuttgart
21986) promoviert; seine Habilitationsschrift ist einem Vergleich neutestamentlicher
und rabbinischer Gleichnisse (letztere aus der Pesigta® de-Rab Kahana) gewidmet (Titel
der Arbeit siche unten Anm. 14). Adresse: Matthofring 19, CH-6005 Luzern.

195



Fast einhellig urteilt die neuere Forschung, dass die Rede nicht auf
Stephanus zurlickgeht. Der Redaktor habe sie vielmehr dem ersten Mir-
tyrer in den Mund gelegt. Dieser sei in Wirklichkeit in einem Lynchver-
fahren von einer aufgewiihlten Menge gesteinigt und umgebracht worden.
Er sei nicht vor den Hohen Rat gebracht worden und habe auch keine
Verteidigungsrede halten konnen. Dies zeige sich auch daran, dass die
Rede nicht situationsgerecht sei und die Anklagepunkte der Gegner kaum
oder nur am Rand aufnehme’. Die Aufbietung von Falschzeugen gegen
Stephanus und seine Vorfithrung vor den Hohen Rat wird vielmehr meist
dem Redaktor zugeschrieben, der darin das Verfahren gegen Stephanus
jenem gegen Jesus angeglichen habe. Damit habe Lukas Stephanus zu-
gleich als vorbildlichen Blutzeugen nach dem Vorbild und in der Nachfol-
ge Jesu gezeichnet und den ersten Mirtyrer als Zeugen wie Jesus ausge-
zeichnet.

In meinen folgenden Ausfithrungen mochte ich versuchen, einige
Teilelemente dieser weit verbreiteten Hypothesen zu modifizieren oder zu
korrigieren. Dabei bleibt als Ziel, die Rede in Apg 7 im Blick auf ihren
Kontext etwas besser zu verstehen. Wir wenden uns zunichst in drei
Schritten der Rede selbst zu, dann dem sie umgebenden Martyriumsbe-
richt, um schliesslich die gelungene Einheit von Bericht und Rede wahrzu-
nehmen und beide im hellenistischen Judenchristentum um Stephanus zu
lokalisieren.

2. Elemente des Geschichtsriickblicks

Die Stephanusrede besteht weitgehend aus einem relativ breiten
Riickblick auf die Geschichte des Volkes Gottes von Abraham bis Salo-
mo (7,2-50). Danach endet sie in einer kurzen, aber dusserst heftigen
Anklage an die Adressaten als Teil jenes Israel, das die Propheten um-
brachte und das Gesetz nicht gehalten hat (V. 51-53).

Zunichst gehort unser Interesse dem Geschichtsriickblick, der erzih-
lend vergangene Geschichte Israels reflektiert. Ahnliche Riickblicke auf
die Geschichte des Gottesvolkes finden sich auch im Alten Testament. Ich
erwiahne die Geschichtsriickblicke in Dtn 26, Jos 24, Neh 9, Jdt 5, Ps 78,
105, 106, 136, Ez 20°. Ein Vergleich mit ihnen lohnt sich fiir das Ver-
staindnis der Stephanusrede, dies ist zundchst im Blick auf die im Riick-
blick gestreiften Elemente der Geschichte zu beachten. Die Rede Apg 7
handelt von der Geschichte Abrahams (V. 2-8), der Patriarchen und ins-
besondere Josefs (V. 9-16), des Mose, der das Volk in Agypten befreit und
durch die Wiste fiihrt (V. 17-43); sie endet mit der Geschichte von Zel-

196



theiligtum und Tempel in der Zeit der Landnahme unter Josua bis zu
Salomo (V. 44-50)".

Uberblickt man vergleichbare alttestamentliche Geschichtssumma-
rien, so stellt sich heraus, dass die Zeit von der Knechtschaft in Agypten
iber den Exodus und den Wiistenaufenthalt bis zur Landnahme gleich-
sam die normative Reflexionsperiode der Geschichte Israels darstellt. In
dieser Zeit hat Gott Israel befreit, thm das Gesetz und das Land gegeben,
sein heiliges Volk geschaffen. Es ist die entscheidende Stiftungszeit, an die
immer wieder zuriickerinnert werden muss, um sich am Beginn der Gross-
taten Gottes an seinem Volk auszurichten und die Gegenwart zu bemes-
sen. Auf diesem Hintergrund ist es deshalb ganz verstindlich, wenn in
Apg 7 die Zeit Israels von Agypten bis zur Landnahme bedacht wird. Von
dieser gleichsam normativen Zeit her wiirde nur der Vorgriff iiber Abra-
ham, die Patriarchen und Josef und der Ausgriff am Schluss bis zu David
und Salomo zum Problem Zeltheiligtum und Tempelbau auffallen. Doch
auch diese Epochen haben wenigstens in einzelnen atl. Geschichtsriick-
blicken ihre Entsprechung. Dies gilt ganz besonders fiir die Zeit Abra-
hams, die mehrfach erinnert wird, so in Jos 24, Neh 9, Jdt 5 und Ps 105.
Es gilt aber auch fiir die Erwihnung der Patriarchen, die sich auch in Jos
24 und indirekt in Dtn 26, Jdt 5 und Ps 105 findet, und fiir Josef, der auch
in Ps 105 die Kontinuitit zwischen der Zeit der Viiter in Kanaan und in
Agypten herstellt8,

Einzelne atl. Geschichtsriickblicke reichen aber auch iiber die Land-
nahme hinaus bis in die Zeit der ersten Konige, so in Ps 787, oder gar des
Exils, so in Jdt 5, Ps 106, Ez 20. Es gibt auch Beispiele, die auf die
Verehrung Gottes an heiliger Stitte im Land ausgerichtet sind, so in Dtn
26, Ps 78 und Ez 20'°. Ja es gibt ein Beispiel, Ps 78, der gleichfalls die
Problematik von Zeltheiligtum und Tempel verarbeitet, wenn auch in
anderer Richtung als die Stephanusrede'!.

Auf diesem Hintergrund diirfen wir urteilen, dass die Elemente des
Geschichtsriickblicks in Apg 7 kein Problem darstellen. Sie sind auch im
AT in vergleichbaren Geschichtsreflexionen belegt. In Geschichtsriick-
blicken konnte iiber die grundlegende Zeit von Agypten bis zur Landnah-
me hinausgegriffen werden. Sie konnten je nach Anlass und Verwen-
dungszweck nach vorn bis zu Abraham und nach hinten bis zur Konig-
szeit, ja bis zum Exil verlingert werden. In der Ausfiillung der gleichsam
normativen Zeit war ein erheblicher Spielraum gegeben, in der Verldnge-
rung nach vorn und hinten hatten Schopfer solcher Uberblicke weiteren
Raum, den sie je nach Veranlassung und Aussageabsicht nutzen konnten.

197



3. Die Eigenart der Darstellung der Geschichte Israels

Die atl. Geschichtsriickblicke lassen sich vereinfacht in zwei Typen
einteilen. Sie konnen sich ganz auf Gottes Handeln an Israel konzentrie-
ren. Der Blick fillt dann kaum oder hochstens beildufig auf das Verhalten
des Volkes. Derartige Summarien dienen dem Aufweis von Gottes Gross-
taten an seinem Volk, sie preisen das Walten Gottes und rufen zur Treue
im Festhalten an Gottes Gesetz, der Gabe Gottes schlechthin. Ich nenne
sie versuchsweise aretalogische Geschichtsiiberblicke und verweise dazu
auf Ps 105 und Ps 136, aber auch jene in Dtn 26 und Jos 24 gehoren eher
zu dieser Ausrichtung,

Der zweite Typ blickt viel stirker auf das Verhalten des Volkes
Gottes in der reflektierten Geschichtszeit. Er hebt nicht nur Gottes be-
freiendes Handeln, sondern dariiber hinaus besonders das Versagen, ja
den Abfall Israels heraus. Gottes Treue steht ein untreuer Partner gegen-
tiber, der versagt, sich gegen Gott erhebt, ja zum Goétzendienst abfillt.
Diese Geschichtsiiberblicke wollen auf dem Hintergrund des Versagens
von Gottes Volk schon in der Zeit seiner Erwidhlung das spétere Israel
eindringlich mahnen, die Irrwege der Viter zu verlassen und endlich Got-
tes Weisungen entsprechend zu leben, um nicht erneut seinem Zorn zu
verfallen. Ich nenne sie versuchsweise pardnetische Geschichtsriickblicke
und verweise dazu auf Ps 78, Ps 106 und Ez 20.

Dartiber hinaus gibt es auch Geschichtssummarien, die sich nicht
reinlich typisieren lassen, die eine Mischform reprisentieren, so Neh 9!2
und Jdt 513,

Wenden wir uns nun wieder der Stephanusrede zu, dann ist es offen-
sichtlich, dass sie den zweiten Typ des Israel anklagenden Geschichtsriick-
blicks fast in reiner Form darstellt. Dies ist zwar bei der Geschichte
Abrahams und der Patriarchen noch nicht so klar, aber der tiberaus breite
Moseteil spricht hier eine deutliche Sprache, und die Geschichte von
Zeltheiligtum und Tempel gipfelt in der Verkehrung des Gottesdienstes im
Tempel als Bau. Im Sinne des Redners ist dies gleichsam die Fortsetzung
des Gotzendienstes der Wiistenzeit an heiliger Stitte.

Die im Riickblick waltende anklagende Sicht der Geschichte Israels
machen dann die abschliessenden Verse vollends deutlich. Die Verse 51-
5314 wenden sich nach der Geschichtsschilderung wieder direkt an die
Adressaten, die mit den im Riickblick indirekt angeklagten Vitern zusam-
mengesehen und mitangeklagt werden. Ja diese haben den Abfall von
Mose und dem Gesetz im Widerstand gegen den Heiligen Geist und die
Propheten auf die Spitze getrieben. Sie haben auch noch den endzeitlichen
Propheten wie Mose (V. 37), den verheissenen «Gerechten» (V. 52), umge-
bracht und damit das Mass der Viter vollgemacht. Diese letzten drei

198



Verse miissen — wiewohl sie aus dem Geschichtsriickblick heraustreten,
die Adressaten direkt ansprechen und sie in letzter Harte einklagen — als
integraler Teil der Rede betrachtet werden'®. Sie machen den Standort
des Redners nach den indirekten Ausfithrungen im Geschichtsriickblick
direkt sichtbar. Dieser Standort prigt aber schon die zuvor waltende
Geschichtsschau ganz und gar. Auch sie ist indirekt eine harte Abrech-
nung mit Stinde und Abfall des Gottesvolkes, sie legt den Finger ganz
einseitig auf die Wunden Israels seit Anbeginn. Ja sie ist zu dieser einseiti-
gen Sicht der Geschichte Israels gerade aufgrund der Erfahrung der Ab-
lehnung und Verwerfung Jesu durch die Fiihrer Israels und der Abwei-
sung seiner Boten nach Ostern bei vielen gekommen.

Allerdings muss gleichzeitig betont werden, dass auch atl. Ge-
schichtsriickblicke des pardnetischen Typs in vergleichbarer Weise Gottes
Volk anklagen. Bei aller harten Anklage Israels verstehen sich die Spre-
cher aber immer als Glieder dieses bundesbriichigen Volkes, sie wollen
Israel auf den Weg Gottes zuriickbringen. Auch der Redner in Apg 7 will
Israel wieder auf den wahren Weg Gottes mit seinem Volk zuriickbringen,
aber er hat sich schon vom bundesbriichigen Israel distanziert und von
ihm abgesetzt. Er spricht nicht mehr einfach als Jude, sondern als Juden-
christ, der Israel nach seinen letzten Taten bemisst und die Ablehnung des
verheissenen Gerechten Jesus zum Anlass nimmt, die Geschichte Israels
mit noch kritischeren Augen zu lesen. Wenn nach ihm das bundesbriichi-
ge Israel wieder zum Volk Gottes werden soll, dann nur in der Umkehr
vom Abfall im Glauben an die Vergebung des himmlischen Menschensoh-
nes Jesus.

4. Die Elemente der Rede und ihre verbindende Einheit

Der Geschichtsriickblick hebt in V. 2-8 mit der Erscheinung Gottes!®
vor Abraham an. Gott gebietet ihm, aus Mesopotamien in das Land
auszuziehen, das er ihm zeigen werde (V. 2f.). Nachdem er iiber Haran in
dieses Land gekommen ist, erhilt er dort keinen Besitz, dieser wird von
Gott vielmehr seinen Nachkommen verheissen (V. 4f.). Aber auch sie
werden zundchst 400 Jahre lang in der Fremde in einem Land unterdriickt
werden und erst nachher ausziehen und Gott an diesem Ort verehren!”’
(V. 6f.). Das einzige, was Abraham ausser Verheissungen erhilt, ist der
Bund der Beschneidung, der zugleich die Kontinuitdt tiber Isaak und
Jakob bis zu den zwolf Patriarchen sichert (V. 8)'8.

Damit ist mit Abraham das Thema Land und Ort der Verehrung
Gottes angesprochen, das erst im letzten Teil des Geschichtsriickblicks

199



eingelost wird (V. 44-50). Mit den Patriarchen ist der Zusammenhang
zum zweiten Teil der Rede geschaffen (V. 9-16). Mit dem Land der Frem-
de und Unterdrickung und dem Auszug ist der breite Moseteil vorberei-
tet (V. 17-43). So erschliesst der erste Redeteil iiber Abraham vorweg den
Raum des gesamten Geschichtsriickblicks. Er schligt die Themen und
Geschichtsepochen an, welche in der Rede im folgenden behandelt wer-
den sollen. Er beginnt mit Abraham, dem unumstrittenen Vater des
Glaubens und der Tat, mit dem Gott eine besondere Glaubensgeschichte
eroffnet hat, die auf Jakob und die zwolf Patriarchen zugeht. Mit ihnen
hebt schon die engere Geschichte des Volkes Gottes an.

Diese wird im folgenden in V. 9-16 im Blick auf Jakob und seine
Sohne, insbesondere Josef, gestreift. Josef wird von seinen Briidern aus
Neid nach Agypten verkauft. Aber Gott ist mit dem Ausgestossenen, er
lisst ihn die Gunst des Pharao gewinnen und zum Herrscher {iber Agyp-
ten werden (V. 9f.). In der Zeit der Hungersnot iiber Agypten und Ka-
naan schickt Jakob seine S6hne zweimal nach Agypten, um Getreide zu
holen. Beim zweiten Mal gibt sich Josef zu erkennen und ldsst Jakob und
seine ganze Familie nach Agypten kommen. Hier sterben er und die
Viter. Sie werden in Sichem in einem Grab bestattet, das Abraham ge-
kauft hatte!'® (V. 11-16).

Damit ist die Zeit des Volkes Gottes in der Fremde in Agypten
eroffnet und zugleich der Bogen zu Abraham und Kanaan wenigstens
durch die Grablegung der Viter geschlossen. Der zweite Teil des Ge-
schichtsriickblicks schafft insbesondere die Kontinuitit zum dritten Teil
Uuber Mose. Mit der Ablehnung Josefs durch die Patriarchen und der
besonderen Zuwendung Gottes zum Verstossenen fillt bereits ein erster
Schatten auf die Geschichte seines Volkes. Josef, der von den Patriarchen
nach Agypten verkauft wird, wird dort durch die Fiihrung Gottes zur
Rettung Jakobs und seiner ganzen Familie. Dasselbe Geschick wird noch
gesteigert Mose treffen. Kaum hebt die Geschichte des Volkes Gottes an,
erhebt es sich schon gegen jene, die fiir das Volk von Gott als besondere
Leiter- und Rettergestalten bestimmt sind. 7

Von V. 17-43 erstreckt sich dann der breite Moseteil, der rund die
Halfte des Umfangs der ganzen Rede einnimmt und fiir diese von grosster
Bedeutung ist. Zunichst wiichst das Volk in Agypten, es wird dann unter-
driickt und dezimiert. In dieser Zeit wird Mose geboren und ausgesetzt,
aber von der Tochter des Pharao gerettet und als ihr Sohn erzogen. Mit
vierzig Jahren wendet er sich seinen Briidern, den S6hnen Israels, zu. Er
hilft einem Unterdriickten und erschligt seinen dgyptischen Bedranger. Er
will Frieden stiften zwischen zerstrittenen Briidern seines Volkes. Aber
seine Briider begreifen nicht, dass Gott durch ihn ihnen Rettung schaffen
will. Er wird als Anfiihrer abgewiesen und flieht nach Midian (V. 17-29).

200



Nach vierzig Jahren aber erscheint ihm beim Berg Sinai ein Engel,
und der Gott der Viiter, der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, spricht
ihn an. Er sendet Mose nach Agypten, weil er sein Volk aus der Unter-
driickung retten will. Gott bestimmt den von seinen Bridern Abgewiese-
nen als Anflihrer und Befreier. Mose fiihrt sie unter Zeichen und Wun-
dern aus Agypten und durch die Wiiste, vierzig Jahre lang. Er verheisst
Israel einen Propheten gleich ihm und empfingt am Berg Sinai die Le-
bensworte des Gesetzes fiir sein Volk?°. Aber die Viter wollen ihm nicht
gehorchen, sie weisen ihn ab, wenden sich nach Agypten zuriick, verlan-
gen nach anderen Gottern, machen ein goldenes Kalb und bringen dem
Gotzen Opfer dar?!. Gott wendet sich von seinem Volk ab und tiberldsst
es dem Kult des Himmelsheeres (V. 30-43).

Mit Mose kommt nach V. 17 die Zeit der Verheissung nahe, die Gott
dem Abraham zugesagt hat. Aber das Volk Gottes widersetzt sich dem
von Gott bestimmten Befreier. Es weist thn ab, héilt sich nicht an das von
ihm vermittelte Wort des Lebens des Gesetzes. Es dient den Gotzen, und
Gott lidsst es als Strafe dem Gestirnskult verfallen, ja die Verbannung
nach Babylon leuchtet schon am Horizont auf (V. 43fin.). Nach diesem
Abschnitt hat Israel den von Gott bestellten Befreier Mose abgelehnt, das
Gesetz verworfen und schlimmsten Gotzendienst getrieben. Mose hat als
erster das Geschick der spateren Propheten des Gottesvolkes erduldet. Er
wird abgelehnt und verweist damit auch auf den endzeitlichen Propheten
voraus (V. 37). Er ist iiberhaupt als Typus des Messias gezeichnet?2. Er ist
Gott angenehm (V. 20), machtig in Worten und Taten (V. 22), Gott will
durch seine Hand Israel Rettung verschaffen (V. 25), er sendet ihn als
Anfiihrer und Befreier (V. 35), Mose wirkt Wunder und Zeichen (V. 36)
und verheisst selbst den endzeitlichen Propheten nach seiner Art (V. 37).

Fiir den Fortgang der Rede ist gegen Ende des Moseteiles die The-
matik des verkehrten Gottesdienstes im Gotzenkult von Gewicht. Diese
Problematik bildet ndmlich auch den Schwerpunkt des letzten Teils des
Geschichtsriickblicks in V. 44-5023. Er beginnt mit dem Hinweis auf das
Zelt des Zeugnisses, das die Viiter in der Wiiste hatten, das Gott angeord-
net hatte und das Mose nach dem himmlischen Vorbild anfertigen liess.
Dieses war denn auch das Heiligtum von der Landnahme unter Josua bis
zu den Tagen Davids. David fand Gottes Huld und bat ihn um ein
erneuertes Zeltheiligtum?#, Salomo aber baute ein Haus und hat damit
Gottes Willen verkehrt, wie der Redner mit dem Zitat Jes 66,1f. belegt?3.
Der Hochste, der alles geschaffen hat, kann nicht in einem Bau von
Menschenhidnden wohnen.

Hier endet der Geschichtsriickblick der Rede. Er ist mit der Land-
nahme unter Josua und mit der Bitte Davids um ein Zeltheiligtum in
Jerusalem an sein Ziel gekommen. Aber auch in dieser letzten Etappe der

201



reflektierten Geschichte wurde Gottes Wille durch Salomo verkehrt. Got-
tes Wille entspricht allein das Zeltheiligtum, das Mose in einem himmli-
schen Gesicht gesehen hat. Der Tempel von Menschenhinden ist der
letzte Ausdruck der Abkehr von Gott im verkehrten Gottesdienst.

Abschliessend kann im Blick auf die friitheren Aussagen gefolgert
werden: Der breite Riickblick auf die Geschichte Israels in Apg 7 steht in
einer langen Tradition der Reflexion vergangener Geschichte des Volkes
Gottes. Die darin referierten Etappen der Geschichte sind auf diesem
Hintergrund fiir die Zeit von Agypten bis zur Landnahme nahezu not-
wendig, die Ubrigen sehr beliebt (Abraham) oder wenigstens nicht ohne
Analogien (Josef, Heiligtum) auch in atl. Geschichtssummarien. Aber
auch die anklagende Darbietung des Abfalls der Viter schon in der heili-
gen Anfangszeit des Volkes Gottes ist in pardnetischen Geschichtsriick-
blicken im AT belegt. Auch darin stellt unsere Rede keinen Sonderfall
dar. Beachtung verdient allerdings, dass das Erbarmen Gottes trotz des
Abfalls Israels nicht thematisiert wird und dass sich der Redner am
Schluss von diesem Volk absetzt und seinen Adressaten belastend gegen-
Ubertritt. Beachtung verdient ausserdem die in aller Breite absichtsvolle
Linienfiihrung der Rede und ihre auffallende Personalisierung. Die Rede
geht hochst zielstrebig von Abraham tber Josef und den breiten Moseteil
zur Thematik des Goétzendienstes im Gegensatz zum wahren Gottesdienst
an heiliger Stitte. Abraham, Isaak, Jakob, die Patriarchen mit Josef,
Mose, Aaron, Josua, David und Salomo treten namentlich hervor. Unter
ihnen kommt Abraham, Josef und insbesondere Mose hochste Bedeutung
zu. Die Verheissungen an Abraham entwerfen den Geschichtshorizont,
Josef bringt das Volk nach Agypten, Mose wird als Rettergestalt im Blick
auf die messianische Verheissung und als Gesetzgeber profiliert, Josua
bringt die verheissene Landnahme und David bittet um den wahren Kult
im Zeltheiligtum an heiliger Stitte. Hier werden die grossen Gestalten der
frithen Geschichte Israels gleichsam als Zeugen gegen den Abfall des
Volkes Gottes aufgerufen. Sie, die von Gott berufen und gesandt sind,
werden vom Volk hartherzig abgewiesen. Besonders Mose, der von Gott
bestellte Befreier und Retter und Empfianger der lebenschenkenden Tora,
wird als Typus des endzeitlichen Propheten abgelehnt. Israel verfillt dem
Gotzendienst, und unter Salomo wird noch der heilige Dienst im Zelthei-
ligtum, den Mose aufgrund gottlicher Anordnung gestiftet hat, im Tem-
pelbau verkehrt.

Man darf wohl festhalten, dass die ganze Rede, die teils in ausladen-
der Breite die frithe Geschichte des Gottesvolkes darbietet, dennoch aus-
serst absichtsvoll und zielstrebig angelegt ist. Man sollte ihre innere Ein-
heit, Geschlossenheit und Ganzheit auch vor dem Hintergrund anderslau-
tender Hypothesen der Forschung nicht verkennen. Was hier gesagt wird,

202



ist in Material, Aussagerichtung und Anlage eine stringente Einheit und
Ganzheit, deren Hintergrund und Standort spiter nochmals zu erhellen
ist.

5. Zeichnung des Stephanus nach dem Martyriumsbericht

Wir verlassen nun die Rede in Apg 7 und wenden uns ithrem Rahmen
zu: 6,8-15 und 7,54-8,3. In diesen Rahmen ist nach Meinung vieler Fach-
leute ein alter Bericht liber das Martyrium des Stephanus integriert. Hier
kann es im folgenden nicht darum gehen, diesen traditionellen Marty-
riumsbericht genauer abzugrenzen. Vielmehr sollen die auf Stephanus
bezogenen Aussagen der Apg gesichtet und gebiindelt werden, um daraus
das Bild des ersten Mirtyrers etwas zu erhellen und abschliessend mit
dem Aussageziel der Rede zu vergleichen. Wir wenden uns zunéchst 6,8-
15 zu.

Stephanus wirkt als Wundertater, wird aber von Anhidngern aus
hellenistischen Synagogen?¢ in Dispute verwickelt, in denen er sich als
durch Weisheit und Geist iiberlegen erweist (V. 8-10). Diese stiften Mén-
ner an, welche aussagen, dass Stephanus gegen Mose und Gott lédstere.
Dadurch wird eine Bewegung gegen ihn ausgelost, und er wird vor den
Hohen Rat geschleppt, wo Falschzeugen gegen ihn auftreten, die aussa-
gen, dass er unaufhorlich gegen diesen heiligen Ort und das Gesetz rede,
und dies durch das Wort V. 1427 belegen. Das Antlitz des Stephanus aber
strahlt wie das eines Engels. Mit der Aufforderung des Hohenpriesters zur
Rechtfertigung in 7,1 wird der Ubergang zur Rede geschaffen. Die wiiten-
de Reaktion der Horer erzihlt dann, an die Rede anschliessend, 7,54.

Im folgenden sollen nur die Aussagen tber Stephanus in 7,54-8,3
gestreift werden. Stephanus blickt zum Himmel, sieht Gottes Herrlichkeit
und Jesus und ruft: «Siehe, ich sehe die Himmel offen und den Menschen-
sohn zur Rechten Gottes stehen»?® (V. 56). Dies l6st ein lautes Geschrei
seiner Gegner aus. Sie stiirmen auf ihn los, treiben ihn zur Stadt hinaus
und steinigen ihn (V. 57.58a). Stephanus aber bittet den Herrn Jesus um
seine Annahme und die Vergebung der Siinde seiner Gegner (V. 59f.). 8,2
berichtet noch die Bestattung des Stephanus durch fromme Ménner und
deren Totenklage um den Martyrer.

Stephanus wird demnach von hellenistischen Juden angeklagt und
durch Falschzeugen belastet, gegen den Tempel und das Gesetz zu reden.
In der Situation hochster Emporung der Gegner sieht er die Himmel offen
und den Menschensohn zur Rechten Gottes stehend. Dies wird fiir die
rasende Menge zum Anlass, ihn vor der Stadt zu steinigen, wahrend er fiir
sich und seine Gegner zum Herrn betet und nach seinem Tod bestattet

203



wird. Diese zusammenfassend referierten Elemente des Martyriumsbe-
richts diirfte der Redaktor in der Substanz aus der Tradition aufgenom-
men und verarbeitet haben. Sie setzen wohl eine wie auch immer gelagerte
Gegnerschaft des Stephanus zum Tempel voraus, die seine Anklager und
die Falschzeugen gewiss vergrobern und auch als Gegnerschaft gegen
Mose verstehen. Stephanus aber sieht in einer Vision den himmlischen
Menschensohn, dem er sich und die Siinder anvertraut. Hier wird der
Menschensohn wohl als derjenige gesehen, der vor Gott im himmlischen
Heiligtum steht und Vergebung von Siinde und Schuld bewirkt. Er tritt
vor Gott fiir die Seinen ein, welche sich zu thm bekennen; darin wird das
synoptische Menschensohnverstindnis aufgenommen??, hier bezogen auf
Stephanus. Er ermdglicht aber auch die Vergebung der Siinde fiir die
Gegner des Stephanus. Darin ist das synoptische Menschensohnverstind-
nis in eine Richtung weiterentwickelt, wie es auch in johanneischen Aus-
sagen Uber Christus (Joh 1,29; 1 Joh 2,1f.; 3,5)3° und in der Hohenprie-
ster-Christologie des Hebrierbriefs (Hebr 2,17; 4,14-5,10; 6,19f.; 8,1f.;
9,11-10,18)! belegt ist. Es scheint, dass insbesondere hellenistische Juden-
christen die synoptischen Aussagen iiber den stellvertretenden Siihnetod
Jesu aufgenommen und in ihre Christologie derart integriert haben, dass
der erhohte Christus und Menschensohn zum alleinigen Ort der Verge-
bung der Schuld geworden ist. Darin wurde der himmlische Menschen-
sohn aber auch zum Konkurrent des Siihne vermittelnden Tempelkul-
tes32, woraus die letzte Wurzel der Gegnerschaft des Stephanus und seines
Kreises zum Tempel ersichtlich wird. Es spricht also auch von daher vieles
dafiir, dass die Verwerfung des Tempels durch Stephanus, wie sie ihm die
Gegner vorwerfen, grundsitzlich zutrifft. Wie aber steht es mit seiner
Stellung zu Mose und dem Gesetz? Wurde die Stellung gegen das Gesetz
aus seiner Ablehnung des Tempels von den Gegnern erschlossen, oder hat
er sich wohl auch selbst als Kritiker des Gesetzes verstanden? Um diese
Frage weiter zu erhellen, wenden wir uns erneut der Rede des Stephanus
Zu.

6. Die Rede Apg 7 und der Martyriumsbericht

Freilich ist zundchst nochmals an das verbreitete Urteil zu erinnern,
dass die Rede in Apg 7 nicht wirklich auf die Anklagen der Gegner des
Stephanus eingehe. Ich meine allerdings, dass dieses Urteil die Rede in
wesentlichen Grundziigen und in ihrer Einheit verkennt und insbesondere
den Charakter als Geschichtsriickblick viel zu wenig in Rechnung stellt.
In einem Geschichtsriickblick konnen die anvisierten Redeziele nur indi-
rekt durch Auswahl und Darstellung des Geschichtsverlaufes zur Sprache

204



kommen. Dennoch werden sie in der Rede Apg 7 durch die Zeichnung der
Geschichte und insbesondere durch das die Adressaten direkt anklagende
Ende in V. 51-53 deutlich genug. Die zwei zentralen Anklagepunkte gegen
Stephanus, die Gegnerschaft zu Tempel und Gesetz, werden namlich in
der Rede breit verarbeitet33. Es ist kaum von ungefihr, dass das Wirken
des Mose in dieser Breite und dieser Weise geschildert wird. Nach der
Rede ist es gerade das Gottesvolk, welches Mose als Befreier und Retter
ablehnt, die Worte des Lebens der Tora verwirft und gegen Mose dem
Gotzendienst sich zuwendet (7,17-43). Und die abschliessende Anklage
der Adressaten macht es vollends deutlich. Sie sind wie ithre Viter an
Herzen und Ohren unbeschnitten, sie widersetzen sich dem Heiligen Geist,
weil sie die Propheten wie Mose verwerfen und das Gesetz nicht halten
(7,51-53). In der Rede wird also der Vorwurf der Gegnerschaft des Ste-
phanus gegen Mose in aller Deutlichkeit zuriickgewiesen und an die
Adressaten gerichtet. Nicht der Redner erhebt sich gegen Mose, sondern
seine Gegner haben als Glieder jenes halsstarrigen und aufrithrerischen
Israel seit Anbeginn Mose und sein Gesetz verworfen.

Aber hat sich denn Stephanus nicht durch die Ablehnung des Tem-
pels auch gegen Mose gestellt, wie es thm seine Gegner aus ihrer Sicht
wohl zu Recht vorwerfen? Der Schluss des Geschichtsiiberblicks in V. 44-
50 verneint indirekt auch dies. Die Gegnerschaft gegen den Tempel wird
hier zwar bestitigt, aber sie richtet sich im Sinne des Redners nicht gegen
Mose. Auf Mose geht namlich allein das Zeltheiligtum zuriick, Mose liess
es nach dem himmlischen Vorbild entsprechend der Anordnung Gottes
anfertigen (V. 44). Auch der von Gott erwihlte David hat nur um eine
Erneuerung des Zeltheiligtums gebeten (V. 46). Salomo aber hat mit dem
Bau eines festen Tempels die Absicht Gottes verkehrt. Deshalb ist auch
die Gegnerschaft des Stephanus zum Tempel vor der Geschichte Israels
gerechtfertigt. Sie geht hinter die Verkehrung Salomos auf die eigentlichen
Absichten Gottes zurtick, die gerade Mose vermittelt hat.

So darf wohl riickblickend zusammengefasst werden, dass die Rede
in Apg 7 indirekt im Geschichtsriickblick die Anklagen gegen Stephanus
deutlich aufnimmt, verarbeitet und teilweise an die Adressaten zuriick-
weist. Stephanus ist nach der Rede zwar ein Gegner des Tempels, darin
sind seine Ankldger im Recht. Aber er wendet sich nicht gegen Mose und
das Gesetz. Diesen Vorwurf weist er an seine Gegner als Glieder des Mose
und das Gesetz ablehnenden Gottesvolkes seit Anbeginn zurilick. Und
auch seine Gegnerschaft zum Tempel weiss die Rede auf dem Hinter-
grund der Geschichte Israels zu rechtfertigen. Sie ist keine Gegnerschaft
zum urspriinglichen Gotteswillen eines Zeltheiligtums, wie es seit Mose
bis David im Volk Gottes mitgefiihrt wurde. Die Rede lehnt allein den

205



Tempel als Bau von Menschenhidnden ab, weil dieser Gott als Schopfer
des Himmels und der Erde unangemessen ist.

Damit erweist sich wohl die verbreitete Annahme einer sekundiren
Einfligung der Rede in Apg 7 in den Martyriumsbericht als unangemes-
sen. Diese Rede hat vielmehr gerade im Rahmen des Martyriums des
Stephanus ihren ausgezeichneten Ort. Ja es ist anzunehmen, dass sie von
Anfang an als Antwort auf die Anklagen gegen Stephanus gebildet wur-
de3#. Es sind primar die beiden ersten Teile des Geschichtsriickblicks {iber
Abraham, die Patriarchen und Josef, welche die Anklagen nicht so direkt
greifbar verarbeiten, die wohl viele Fachleute zur Annahme eines sekun-
ddaren Einschubs verleitet haben. Aber auch diese er6ffnenden Abschnitte
des Geschichtsriickblicks sind im Rahmen vergleichbarer atl. Vorbilder
und im Blick auf die Gesamtanlage der Rede durchaus angemessen und
bereits auf ihre leitende Absicht zugeschnitten. Ja sie ermoglichen dem
vorausgesetzten Horer, mit dem inkriminierten Redner ein gutes Weg-
stiick der gemeinsamen Geschichte Israels im Einverstindnis abzuschrei-
ten. Die vorausgesetzten Horer duirften erst in den Aussagen iiber Mose
und den Tempel den Redner erneut zuriickgewiesen haben, weil sie dessen
Sicht der Geschichte so nicht teilen konnten.

7. Situierung von Rede und Martyriumsbericht im hellenistischen
. Judenchristentum um Stephanus

Fiir die abschliessenden Uberlegungen kann ich von zwei weitver-
breiteten Annahmen ausgehen.

1. Stephanus gehorte zum Kreis der Hellenisten, der griechisch spre-
chenden Judenchristen Jerusalems3®. Er war wohl ein fiihrendes Glied des
griechisch sprechenden Teils der Urgemeinde. Er ist nach dem Rahmen-
bericht der Rede gerade mit hellenistischen Juden, denen er selbst her-
kunftsmaissig zugehorte, in einen Konflikt gekommen (6,9f.). Er wird
selbst wichtige theologische Anschauungen der hellenistischen Judenchri-
sten geteilt oder mitgepragt haben.

2. Die Rede in Apg 7 wird von vielen Fachleuten in ihren Grundzii-
gen auf das hellenistische Judenchristentum zurtickgefiihrt. Wenn sie auch
kaum noch als Rede des Stephanus selbst angesehen wird, so wird doch
attestiert, dass der Verfasser der Apg den Grundstoff der Rede des Ste-
phanus wenigstens aus dem zutreffenden Tradentenkreis des Urchristen-
tums entnommen habe3°.

Ich meine, dass diese zwei berechtigten Grundannahmen sich einfa-
cher und wohl zutreffender kombinieren lassen. Es ist nicht erst der Ver-
fasser der Apg, welcher die Rede mehr oder weniger geschickt und sach-

206



lich angemessen in den Martyriumsbericht einbrachte. Es ist anzunehmen,
dass die Tradenten des Martyriums des Stephanus Hellenisten waren. Sie
haben durch die Uberlieferung, wie es zum Tod des ersten Mirtyrers der
Urgemeinde aus ihrem Kreis gekommen ist, Stephanus und damit auch
den judenchristlichen Hellenisten ein grossartiges Denkmal geschaffen.
Flir sie musste das Zeugnis des Stephanus fiir den Glauben an Jesus
Christus, das er mit dem Tod besiegelt hatte, dem Gedéachtnis der christli-
chen Gemeinden bewahrt werden. Es war aber auch naheliegend, dass sie
die belastenden Angriffe der Gegner des Stephanus zu beantworten such-
ten. Deshalb diirften die Tradenten des Martyriumsberichts zugleich eine
breite Apologie des Stephanus in Redeform durch einen Geschichtsriick-
blick mitgeschaffen haben. Darin werden sie ihre Stellung zu Gesetz und
Tempel, die auch grundlegend jene des Stephanus selbst war, verarbeitet
haben. Der Verfasser der Apg wird in der Substanz den Rahmen des
Martyriumsberichts und die Verteidigungsrede des Stephanus libernom-
men und in sein Werk durch leichte Retuschen und sprachliche Uberar-
beitung integriert haben. Auf ihn gehen am ehesten jene Elemente zuriick,
welche den ganzen Komplex mit dem Gesamtwerk verbinden: die Situa-
tion vor dem Hohen Rat 6,12.15; 7,137, die Verbindung mit Saulus 7,58b;
8,1a.338 und vielleicht die Angaben iiber eine grosse Verfolgung der Kir-
che in Jerusalem und die Zerstreuung ihrer Glieder (8,1b.c.3)3°.

Treffen diese Annahmen zu, dann ist zuletzt noch nach den theologi-
schen Grundanschauungen der hellenistischen Judenchristen des Kreises um
Stephanus, wie sie aus 6,8-8,3 zu erheben sind, zu fragen. Stephanus und
sein Kreis hellenistischer Judenchristen haben wohl im Gegensatz zu den
Hebriern den Tempel abgelehnt. Thre Ablehnung des Tempels wird zu-
letzt im christologischen Bekenntnis begriindet sein. Sie werden die Verge-
bung von Siinde und Schuld allein dem himmlischen Christus und Men-
schensohn zugeschrieben haben. Sie diirften den Tempel- und Opferkult
als Konkurrenz zu diesem christologischen Bekenntnis gesehen und des-
halb zuriickgewiesen haben. Gleichzeitig sind sie ganz und gar Judenchri-
sten gewesen und geblieben. Es scheint, dass sie ihre Ablehnung des
Tempels auf dem Hintergrund einer kritischen Revision der Geschichte
Israels zu begriinden versuchten. Sie haben die Geschichte des Gottesvol-
kes auf dem Hintergrund ihres christologischen Bekenntnisses und der
Erfahrung der Ablehnung Jesu durch die religiosen Fiihrer Israels und der
nachosterlichen Boten Jesu bei vielen in Israel neu gelesen. Sie konnten
sich dabei an das deuteronomistische Geschichtsverstindnis*® anschlies-
sen, das schon lange die Siinde und das Versagen des Gottesvolkes ange-
sichts der Heilstaten Gottes herausgestellt hatte. Hier war auch von der
Ablehnung und To6tung der Propheten durch das Volk die Rede. Dies
alles hat nach der Auffassung der Hellenisten um Stephanus in der To-

207



tung des endzeitlichen Propheten Jesus die letzte Steigerung erreicht.
Nach der erneuten Ablehnung der Boten Jesu nach Ostern und der Stei-
nigung des Zeugen Jesu aus ihrem Kreis hat sich Israel vollends von den
Wegen der Heilsfiihrung Gottes in Stinde entfernt. Deshalb stehen nach
dem Geschichtsriickblick Mose, das Gesetz und Gott ganz dem bundes-
briichigen und stindigen Volk gegeniiber. Und Stephanus und sein Kreis
werden sich auf der Seite von Mose und dem Gesetz gesehen und das dem
Gesetz untreue Israel angeklagt haben. Sogar ihre Ablehnung des Tem-
pels wussten die Leute um Stephanus vor Mose und der Geschichte Isra-
els zu rechtfertigen. Selbst darin suchten sie sich als in Ubereinstimmung
mit dem urspriinglichen Gotteswillen, den Mose angeordnet hatte, zu
erweisen. Israel ist nach ihnen durch den Bau des Tempels vom allein
legitimen Zeltheiligtum abgefallen.

Nach allem scheint es mindestens aufgrund der Rede in Apg 7 ausge-
schlossen, dass sich die Leute um Stephanus als Gegner des Mose und des
Gesetzes verstanden haben. Dieser Kreis judenchristlicher Hellenisten
scheint vielmehr nach seiner Auffassung in Treue und Ubereinstimmung
zum Gesetz gelebt zu haben. Er wird sich nicht durch Gesetzeskritik von
den Hebrdern unterschieden haben, sondern durch die Ablehnung des
Tenipels*!,

Fiir die jidischen Gegner des Stephanuskreises waren diese Differen-
zierungen freilich kaum mitzuvollzichen. Fiir sic war der Bau des Tempels
unter Salomo kein Abfall von Mose und dem Gesetz, sondern legitime
Konkretisierung des Willens Gottes in einer neuen Situation und zudem
seither durch jahrhundertelange heilige Geschichte gerechtfertigt. Fiir sie
war von daher die Ablehnung des Tempels auch Auflehnung gegen Mose
und das Gesetz, ja der Kult an heiliger Stitte war doch toragemiss.

Hier stehen sich zwei verschiedene Auffassungen des Gesetzes gegen-
tiber, die der Historiker zu konstatieren hat. Ein jldisches Gesetzesver-
standnis, welches von der Kontinuitit der Geschichte Gottes mit Israel
ausgeht und Wandlungen im Laufe der Zeit mit dem mosaischen Ur-
sprung zu verbinden weiss. Ein judenchristlich-hellenistisches Gesetzes-
verstindnis, das aufgrund des Glaubens an den erhohten Menschensohn
Jesus und der Erfahrung seiner Verwerfung durch viele in Israel abgrund-
tiefe Briiche in der Geschichte Gottes mit seinem Volk erkennt und sich
selbst auf der Seite des urspriinglichen Gotteswillens versteht.

Als Christen aus den Volkern sollten wir im Abstand von bald 2000
Jahren beide Positionen zu verstehen versuchen. Und wir sollten, wenn
die vorausgehenden Ausfiihrungen richtig sind, zur Kenntnis nehmen,
dass sich auch die Stephanusleute als gesetzestreue Judenchristen verstan-
den haben. Wenn sie bald auch unter Nichtjuden missionierten, bedeutet
dies fiir sie selbst kaum, dass sie nicht mehr am Gesetz festgehalten haben.

208



Dies gilt auch dann, wenn sie den bekehrten Heiden nicht die Befolgung
des Gesetzes auferlegten. Die unter den Volkern missionierenden Juden-
christen verschiedenster Herkunft propagierten fiir die Heidenchristen
unterschiedliche Formen der Haltung zum Gesetz: Die Spannbreite reich-
te von volliger Freiheit vom Gesetz tiber die Einhaltung von Einzelforde-
rungen bis zur Beschneidung®>.

ANMERKUNGEN

. Ich bezieche mich auf neuere deutschsprachige Kommentare seit 1980: G. Schneider,

Dic Apostelgeschichte. 2 Bde. (HThK 5), Freiburg 1980/1982; J. Roloff, Diec Apo-
stelgeschichte (NTD 5), Gottingen '71981; A. Weiser, Die Apostelgeschichte. 2 Bde.
(OTK 5), Giitersloh/Wiirzburg 1981/1985; F. Mussner, Apostelgeschichte (NEB.NT
5), Wiirzburg 1984; R. Pesch, Die Apostelgeschichte, 2 Bde. (EKK 5), Ziirich/Neu-
kirchen-Vluyn 1986. Zu einem Forschungsiiberblick auf Literatur vor 1975 vgl. z.B.
K. Kliesch, Das heilsgeschichtliche Credo in den Reden der Apostelgeschichte (BBB
44), KoIn-Bonn 1975, 5-11.

2. Nach Roloff, Apg (Anm.1) 117 umfasst sic ungefihr 5 % des gesamten Buches.

3.

Vgl. zu Vertretern dieser Auffassung bei Schneider, Apg I (Anm.1) 447 Anm.2;
Weiser, Apg 1 (Anm.l) 180; Pesch, Apg 1 (Anm.l) 246 Anm.4. J. Bihler, Die
Stephanusgeschichte im Zusammenhang der Apostelgeschichte (MThS.H 16), Miin-
chen 1963, 86 urteilt zusammenfassend: «Die Rede ist eine Komposition des Lu-
kas.» :

. Roloff, Apg (Anm.1) 117 bezeichnet die Rede als «sperrige(s) Traditionsstick» (vgl.

auch Pesch, Apg I [Anm.1] 244), C. Thoma, Das Neue Testament und die Juden —
Aufgabe einer aktualisierenden Pastoral, in: BiLi 48 (1975) 213-222, hier 215 gar als
«den wohl erratischsten Traditionsabschnitt des gesamten Neuen Testaments».

. Vgl. dazu z.B. E. Haenchen, Die Apostelgeschichte (KEK), Gottingen 51968, 238-

240; H. Conzelmann, Die Apostelgeschichte (HNT.NA 7), Tiibingen 21972, 57; M.
Dibelius, Die Reden der Apostelgeschichte und die antike Geschichtsschreibung, in:
ders., Aufsitze zur Apostelgeschichte (FRLANT 60), Gottingen *1968, 120-162,
hier 143: «Hier ist die Bezichungslosigkeit des allergrossten Teils der Rede von jeher
das eigentliche exegetische Problem gewesen.»

. Zu weiteren Parallelen, besonders auch im Friihjudentum, und Erwigungen iiber

ihre theologische Einordnung vgl. vorlidufig wenigstens Kliesch, Credo (Anm.1) 50-
61; frither noch E. Stauffer, Die Theologie des Neuen Testaments, Giitersloh #1948,
216-219, der aus dem NT nur Hebr 11 als vollstindig erhaltenes Geschichtssumma-
rium ansieht, in Apg 7 aber nur «summarienhafte Elemente oder Ansitze» findet
(ders., ebd. 301 Anm.777).

. Vgl. dazu auch Schneider, Apg I (Anm.1) 446f. mit Anm.l; Roloff, Apg (Anm.1)

118; Weiser, Apg [ (Anm.1) 178f.; Pesch, Apg [ (Anm.1) 245.

. Man vergleiche zu diesem Umfang auch den Geschichtsriickblick in Hebr 11, der

ebenso die gleichsam normative Zeit von Agypten bis zur Landnahme (V. 30f.)
umfasst (nachher werden nur noch summarisch weitere Zeugen aufgezihlt), aber

209



auch wie Apg 7 bis zu Abraham, den Patriarchen und Josef vorgreift (ja iiber
Abraham hinaus bis zu Abel zuriickreicht: V. 4). Gemeinsam ist Hebr 11 und Apg 7
ausserdem die breite Behandlung von Abraham und Mose, bei Mose dessen Zeich-
nung (3 Monate bei Eltern, schones Kind, Heranwachsen, Zuwendung zu Israel,
Typus des Messias: Hebr 11,23-26; Apg 7,20-25[39]).

9. Auch der Geschichtsriickblick in Apg 13,16-22 (Rede des Paulus im pisidischen
Antiochia) reicht von den Viitern iiber Agypten, Exodus, Wiistenzeit, Landnahme,
Richterzeit bis in die Zeit der Konige Saul und David. Er entspricht also im Umfang
der reflektierten Geschichtszeit praktisch Apg 7, ist aber viel kiirzer und erwihnt
das Versagen des Volkes nicht. Er ist stirker auf die Kénigszeit mit David ausge-
richtet (erst ab Samuel werden Namen genannt), der ebenso positiv gewertet wird
wie in Apg 7, soll er doch explizit auf den Retter Jesus aus dem Stamm Davids
hinfithren (V. 23). Auch hier herrscht ein christologisches Interesse (vgl. U. Wil-
ckens, Die Missionsreden der Apostelgeschichte [WMANT 5], Neukirchen-Vluyn
31974, 222), das sich aber an David anschliesst, withrend in Apg 7 Mose typologisch
auf den Messias hin gezeichnet wird.

10. Ps 78 und Ez 20 zeigen auch, dass dort, wo der wahre Gottesdienst an heiliger Stiitte
in Jerusalem im Zielhorizont liegt, gerne der Kontrast des Goétzendienstes in der
Wiiste (und im Land) verarbeitet wird. Dieser Kontrast findet sich auch in der Rede
Apg 7, er wird allerdings noch iiberboten, weil durch den Tempelbau der wahre
Gottesdienst im Zeltheiligtum in Jerusalem verhindert wird.

11. In Ps 78 wird im Geschichtsriickblick ab V. 9 Israel in Agypten, beim Exodus und in
der Wiiste ebenso negativ bewertet (vgl. auch Ps 78,8) und David ebenso positiv
(vgl. Ps 78,70-72) wic in Apg 7. Das Zeltheiligtum wird aber nach Ps 78,60 verwor-
fen, Zion und der Tempel im Gegenzug dagegen erwiihlt (Ps 78,68f.). Hier wertet die
Rede Apg 7 im Sinne ihrer Tempelkritik anders als Ps 78, der mit David und dem
Tempel einen entscheidenden Neuanfang setzt (Ps 78,65-72). Zum Hintergrund von
Ps 78 und der erwihnten Verse vgl. z.B. H.-J. Kraus, Psalmen. 2 Bde. (BK.AT 15),
Neukirchen-Vluyn 31966, 1 540f.547f.

12. Neh 9,6-15 ist ganz auf Gottes Heilshandeln konzentriert, ab V. 16 tritt der Aufruhr
der Viiter stark in den Vordergrund.

13. Jdt 5,6-16 erwihnt bis zur Landnahme kein Versagen Israels und wire cher dem
aretalogischen Typus zuzuordnen; erst mit V. 17f. (insbesondere V. 18) kommen
Israels Siinde und Abfall in den Blick.

14. Vgl. dazu P. Dschulnigg, Rabbinische Gleichnisse und das Neue Testament. Die
Gleichnisse der PesK im Vergleich mit den Gleichnissen Jesu und dem Neuen
Testament (Judaica et Christiana 12), Bern 1988, 50 Anm.7.125f.

15. Vgl. dazu z.B. Wilckens, Missionsreden (Anm.9) 215f.

16. Gott wird als ho theos fés doxes bezeichnet (V. 2). Nach Kliesch, Credo (Anm.1) 15
ist diese Bezeichnung in der LXX nur in Ps 28,3 und im NT nur hier zu finden. In
diesem Ps wird Gott im himmlischen Palast thronend vorgestellt (V. 9f.) (zum
Hintergrund vgl. Kraus, Ps I [Anm.11] 238), was ausgezeichnet zum Schlusszitat aus
Jes 66,1f. der Rede bei Apg 7,49f. passt. Ausserdem ist im Martyriumsbericht an
7,55 zu erinnern, wo Stephanus die «Herrlichkeit Gottes» im Himmel sicht.

17. V. 7fin. nimmt Ex 3,12 auf, dndert aber «an diesem Berg» (Horeb) zu «an diesem
Ort», damit ist im Kontext der Rede Jerusalem als Kultort gemeint (vgl. 6,13f;
7,46f.). Es wird durch tdpos bewusst offen formuliert, da die Rede sich nicht gegen
den Kultort, sondern den Tempel stellen wird (vgl. auch Dtn 26,2 vor dem Ge-
schichtsriickblick Dtn 26,5-9). Man vergleiche weiter und teils anders z.B. Schnei-
der, Apg I (Anm.l) 451; Roloff, Apg (Anm.1) 120; Weiser, Apg I (Anm.1) 183f,;
Pesch, Apg I (Anm.1) 249.

210



18.

19.

20.
21.
22,

23,
24,

25.

26.

27.

28.

V. 8 «ist ein Ubergangsvers, der zur “Patriarchengeschichte” fiihrt» (Schneider, Apg
[ [Anm.1] 455).

Die Aussage von V. 16 kombiniert Gen 23 (Abrahams Kauf des Grundstiicks von
Machpela mit der Hohle als Grabstitte flir Sara) mit Gen 33,19 (Erwerb eines
Grundstiicks durch Jakob von den Sohnen Hamors bei Sichem), wohl unter dem
Einfluss von Jos 24,32 (Josefs Gebeine werden in Sichem auf Jakobs Grundstiick
begraben). Die Angabe von Jos 24,32 iiber Josef wurde wohl auf alle Patriarchen
ausgedehnt. Man vergleiche dazu z.B. Haenchen, Apg (Anm.5) 231 mit Anm.3;
Schneider, Apg I (Anm.1) 457; Roloff, Apg (Anm.l) 121; Weiser,r Apg I (Anm.1)
184f.; Pesch, Apg I (Anm.1) 250f.; Bihler, Stephanusgeschichte (Anm.3) 48-50.
Durch die Lokalisierung in Sichem wird auch der Aussage in Apg 7,5a entsprochen.
Vielleicht geht es aber in der ganzen Rede Apg 7 viel weitreichender darum, Israel
auf dem Hintergrund von Jos 24 gegeniiber Sichem als bundesbriichig anzuklagen
(vgl. Jos 24,25-28). Auffallend ist jedenfalls, dass die ausgesprochen negative Zeich-
nung Israels gegeniiber Gottes Handeln mit der Mosegeschichte ab Apg 7,17 be-
ginnt, also nach der Nennung von Sichem in V. 16.

Zu V. 38 vgl. Dschulnigg, Gleichnisse (Anm.14) 245.266f.

Zu V. 40f. vgl. Dschulnigg, Gleichnisse (Anm.14) 125f.178f.

Vgl. dazu auch Schneider, Apg I (Anm.1) 463 mit Anm.169; Roloff, Apg (Anm.1)
119 (mit weiteren Elementen); Wilckens, Missionsreden (Anm.9) 212.217.

Vgl. zu diesem Abschnitt weiter Dschulnigg, Gleichnisse (Anm.14) 45-47 48f.61.

Die Formulierung in V. 46b schliesst sich wohl bewusst LXX Ps 131,5 an, wo, wie
der Ausdruck skZnoma und der Zusammenhang zeigen, schwerlich an den Tempel,
sondern an das Zeltheiligtum zu denken ist, das David in Jerusalem fir die Lade
Gottes errichten liess. Anders urteilt z.B. Kraus, Ps II (Anm.11) 884f., der meint,
dass David in Ps 132 als Kultgriinder des Jerusalemer Tempelheiligtums gesehen
werde. Doch scheint mir V. 5.8 (vgl. auch V. 3) eher auf das Zeltheiligtum zu
verweisen. David wird als derjenige gesehen, der die Lade Gottes nach Jerusalem
gebracht und ihr hier ein Zeltheiligtum geschaffen hat, womit Jerusalem zum zentra-
len Heiligtum geworden ist. Es geht um die Erwihlung Zions (V. 13f.) als bleibender
Ort der Gegenwart Gottes, aber noch nicht um den Tempel.

Die Differenz der Beurteilung von David und Salomo und die unterschiedliche
Wortwahl (skénoma V. 46, oikos V. 47) verlangt dieses Verstidndnis der Rede. Eben-
so urteilen z.B. auch Haenchen, Apg (Anm.5) 236f.; Roloff, Apg (Anm.1) 124f;
Weiser, Apg I (Anm.1) 187; Wilckens, Missionsreden (Anm.9) 212-214. Schneider,
Apg I (Anm.1) 467f. dagegen sicht nur eine einschrinkende, nicht aber ablehnende
Beurteilung des Tempels in V. 47-50 ausgesprochen.

Ob aus den Angaben 6,9 eine Mehrzahl von wenigstens zwei hellenistischen Synago-
gen zu erschliessen ist, ist nicht ganz sicher. Man vergleiche dazu z.B. Haenchen,
Apg (Anm.5) 223 Anm.3; Schneider, Apg 1 (Anm.l) 435 Anm.19; Roloff, Apg
(Anm.1) 113 (denkt gar an fiinf Synagogen); Weiser, Apg I (Anm.1) 172; Pesch, Apg
I (Anm.l) 236f.; Bihler, Stephanusgeschichte (Anm.3) 27f.; M. Hengel, Zwischen
Jesus und Paulus. Die «Hellenisten», die «Sieben» und Stephanus (Apg 6,1-15; 7,54-
8,3), in: ZThK 72 (1975) 151-206, hier 182.

Vgl. zu diesem Wort wenigstens Haenchen, Apg (Anm.5) 224 mit Anm. 5 u. 6;
Schneider, Apg 1 (Anm. 1) 438(.; Roloff, Apg (Anm.1) 112f.114; Pesch, Apg I
(Anm.1) 238; Bihler, Stephanusgeschichte (Anm.3) 13-16.23; Hengel, Jesus
(Anm.26) 190-193.

Das Stehen des Menschensohnes zur Rechten Gottes in V. 56 (vgl. schon V. 55)
widerspricht der gewdhnlichen Vorstellung seines Sitzens zur Rechten Gottes (von
Ps 110,1 her) in Mk 14,62par. (vgl. zum Sitzen des Menschensohnes auch Mt 19,28;

211



29.
30.
a3l

32.

33,
34.

35.

36.

37

38.

39,

25,31; Offb 14.,14). Dies ist schwerlich «bedeutungslos» (gegen Mussner, Apg
[Anm.1] 47; ders., Wohnung Gottes und Menschensohn nach der Stephanusperiko-
pe [Apg 6,8-8,2], in: Jesus und der Menschensohn [FS A. Vogtle], hg. v. R. Pesch
u.a., Freiburg 1975, 283-299, hier 291), es entspricht vielmehr einer wohl von Dan
7,13 beeinflussten Menschensohnvorstellung und will in Apg 7,56 den Menschen-
sohn wohl in seiner himmlischen Funktion als Interzessor zeichnen, der im himmli-
schen Heiligtum vor Gott fiir die Seinen eintritt und Vergebung der Schuld bewirkt.
Dies legt der Zusammenhang mit 7,591. nahe; die Hohenpriester-Christologic des
Hebr hat dies weiterentwickelt und explizit gemacht. Zu anderen, m.E. weniger
liberzeugenden Erkldarungsversuchen des Stehens des Menschensohnes vgl. z.B.
Haenchen, Apg (Anm.5) 243 Anm.2; Conzelmann, Apg (Anm.5) 58; Schneider, Apg
[ (Anm.1) 474f.; Roloff, Apg (Anm.1) 127; Weiser, Apg [ (Anm.1) 193f,; Pesch, Apg
[ (Anm.l) 263f; ders., Dic Vision des Stephanus. Apg 7,55-56 im Rahmen der
Apostelgeschichte (SBS 12), Stuttgart 1966, 14-24 (Ubersicht {iber Deutungsversu-
che). 54-58 und passim; Bihler, Stephanusgeschichte (Anm.3) 24f.; Mussner, Woh-
nung (Anm.28) 290f.295f.; Hengel, Jesus (Anm.26) 193f. Anm.141; Grundmann,
ThWNT VII 649f.; Wolter, EWNT II 507.

Vel. dazu Lk 12,8f.; Mk 8,38 (hier nur negativ).

Vgl. dazu auch Anm.32 und Mussner, Wohnung (Anm.28) 297.

Auch Roloff, Apg (Anm.1) 119 (vgl. ebenso Pesch, Apg I [Anm.1] 246) verweist auf
die Verwandtschaft der Christologie der Stephanusrede mit derjenigen des Hebr.

Auch nach Joh 2,21 hat der himmlische Christus die Funktion des Tempels, deshalb
verlieren der Tempel und die Streitfrage um ihn zwischen Juden und Samaritern in
der Zeit der Vollendung ihre Bedeutung (Joh 4,19-26).

Vgl. dazu auch Mussner, Wohnung (Anm.28) 285f.

Diese Annahme vertritt in Grundziigen auch Mussner, Wohnung (Anm.28) 285-288,
er fithrt die Einheit von Martyriumsbericht und Rede allerdings auf Lukas zuriick.

Mussner, Wohnung (Anm.28) 298 spricht von ciner fast allgemeinen Uberzeugung
der Exegeten. Zum Aufweis vgl. besonders Hengel, Jesus (Anm.26) 157-172.

Vgl. dazu z.B. Conzelmann, Apg (Anm.5) 57; Schneider, Apg | (Anm.1) 413f. 447f.;
Roloff, Apg (Anm.1) 117-119; Pesch, Apg I (Anm.l) 246f. 258f.; O.H. Steck, Israel
und das gewaltsame Geschick der Propheten. Untersuchungen zur Uberlieferung
des deuteronomistischen Geschichtsbildes im Alten Testament, Spiatjudentum und
Urchristentum (WMANT 23), Neukirchen-Vluyn 1967, 266f.; Wilckens, Missionsre-
den (Anm.9) 217-219; Hengel, Jesus (Anm.26) 186 mit Anm.126.

Auch andere sehen hier den Schriftsteller Lukas am Werk, der durch die Situation
vor dem Hohen Rat eine Kontinuitiit nach vorn und zugleich eine Steigerung errei-
che, so z.B. Haenchen, Apg (Anm.5) 226.247; Conzelmann, Apg (Anm.5) 59; Ro-
loff, Apg (Anm.1) 111.126; Mussner, Apg (Anm.1) 47; Pesch, Apg I (Anm.1) 235f.;
Hengel, Jesus (Anm.26) 188f. (urspriinglich wird von einer Versammlung einer
griechischsprechenden Synagogengemeinde berichtet worden sein, vor dic Stephanus
geschleppt wurde; synédrion kann auch einfach «Versammlung» bedeuten).

An eine sckundire Einfiigung des Saulus durch Lukas denken auch z.B. Haenchen,
Apg (Anm. 5) 247; Conzelmann, Apg (Anm. 5) 59; Schneider, Apg I (Anm. 1) 471;
Roloff, Apg (Anm. 1) 126f.; Weiser, Apg [ (Anm. 1) 191; Mussner, Apg (Anm. 1)
48; Pesch, Apg I (Anm. 1) 261; Dibelius, Reden (Anm. 5) 145 Anm. 1.

Hier diirfte vor allem die Ausweitung der Aussage iiber die Verfolgung der ganzen
Kirche in Jerusalem auf Lukas zuriickgehen. In Wirklichkeit sind wohl cher nur
fiihrende Leute der Hellenisten um Stephanus verfolgt worden und geflohen. Man
vergleiche dazu z.B. Haenchen, Apg (Anm. 5) 248; Conzelmann, Apg (Anm. 5) 59;

212



40.

41.

42,

Weiser, Apg [ (Anm. 1) 191f.; Dibelius, Reden (Anm. 5), 145 Anm. 1; Hengel, Jesus
(Anm. 26) 176.196-199.

Vegl. dazu Steck, Israel (Anm. 36) 265-269, der von viclen aufgenommen wurde, zu
erwihnen ist besonders Wilckens, Missionsreden (Anm. 9) 208.216f.

Anders z.B. Schneider, Apg [ (Anm. 1) 416: «Historisch geschen, ist die Gesetzeskri-
tik des Stephanuskreises besser gesichert als dessen Tempelopposition.» Das gegen-
teilige Urteil hiingt insbesondere von ciner anderen Einschiitzung der Rede in Apg 7
ab. Hengel, Jesus (Anm. 26) 195f. flihrt beides, die Kritik an Gesetz und Tempel, auf
die judenchristlichen Hellenisten zuriick und begriindet dies mit ihrem «geistgewirk-
ten eschatologischen "Enthusiasmus™ (bei Hengel kursiv). Auch Hengel, dessen
Ausfithrungen im bedeutenden Aufsatz iiberaus lehrreich sind, kommt zu sciner
anderen Einschitzung aufgrund eines m.E. verfehlten Verstindnisses der Rede in
Apg 7 (vgl. Hengel, Jesus [Anm. 26] 160 Anm. 36.186f.193).

Vgl. dazu R.E. Brown / J.P. Meier, Antioch and Rome. New Testament Cradles of
Catholic Christianity, New York 1983, 2-8.

213



	Die Rede des Stephanus im Rahmen des Berichtes über sein Martyrium (Apg 6,8-8,3)

