
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 44 (1988)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU
Zum 50. Jahrestag der Reichspogromnacht von 1938

Der Bund der Evangelischen Kirchen in der DDR und die Evangelische Kirche
in Deutschland zum 50. Jahrestag des Pogroms im November 1938

Am 9. November 1988 jährt sich zum 50. Male der Tag, an dem im damaligen
Deutschen Reich auf Befehl der nationalsozialistischen Machthaber die Synagogen
brannten: Jüdische Gotteshäuser wurden geschändet, jüdische Geschäfte und Wohnungen

geplündert, jüdische Mitbürger wurden misshandelt, verschleppt, erschlagen.
Was im November 1938 geschah, das geschah öffentlich, geschah vor aller Augen.

Die Verfolgung richtete sich gegen alle Juden. Der Rassenwahn offenbarte seine
menschenverachtende Grausamkeit. Niemand konnte sagen, er habe nichts gewusst.
Diejenigen, die dieses Verbrechen vorbereitet und ausgeführt haben, konnten dabei mit
Zustimmung, mit gleichgültigem Wegsehen oder mit verängstigtem Stillschweigen bei
der Mehrheit unseres Volkes rechnen. Auch die Christen - von wenigen Ausnahmen
abgesehen - haben damals geschwiegen.

Wie konnte es zu diesem Unrecht in einem Lande kommen, in dem die Bevölkerung

für sich selber vor allem Recht und Ordnung forderte? Der nationalsozialistischen
Führung standen zwei Ziele vor Augen, als sie den November-Pogrom organisierte:

Die deutschen Juden sollten in einem öffentlichen Akt gedemütigt werden. Man
wollte sie isolieren, einschüchtern und wo immer möglich zur Auswanderung zwingen -
unter Zurücklassung ihres Besitzes. Das Schlagwort «Reichskristallnacht» verharmlost,
was der Tag der Zerstörung der Synagogen wirklich bedeutet hat. Er war ein weiterer
Schritt auf dem Unheilsweg, der schliesslich zum millionenfachen Morden in Auschwitz
und an anderen Orten der Vernichtung geführt hat.

Darüber hinaus diente das brutale Handeln an den Juden zur Einschüchterung der
gesamten deutschen Bevölkerung. Das Ausbleiben eines ernsthaften Protestes zeigte,
wie mächtig die Diktatur zu diesem Zeitpunkt bereits war. Von nun an wussten die
Machthaber, was sie sich an Unrecht und Gewalt erlauben konnten, ohne mit Widerstand

aus der breiten Bevölkerung rechnen zu müssen. So bereitete der 9. November
1938 der vom Rassenwahn getriebenen sogenannten «Endlösung der Judenfrage» den
Weg; er beschleunigte zugleich den Absturz in die Katastrophe des Zweiten Weltkrieges.

Die brennenden Synagogen waren ein Fanal. Bald brannten auch deutsche Städte
mit ihren Kirchen.

Wenn wir heute an diese Vorgänge vom November 1938 erinnern, tun wir es nicht,
um anklagend vor die Generation der damals Beteiligten zu treten. Wir tun es vielmehr
in dem Bewusstsein, dass die Schuld jener Zeit ihre bindende Macht behält, wenn wir sie

verschweigen oder verdrängen. Auch wenn einzelne der damals Beteiligten für ihre
Taten gebüsst haben, auch wenn andere inzwischen gestorben sind und eine neue
Generation herangewachsen ist, haften wir alle für die Folgen der schuldhaften Vergangenheit.

Indem wir dieser bitteren Erkenntnis standhalten, werden wir uns bewusst, dass

Theologie und Kirche an der langen Geschichte der Entfremdung und Feindschaft
gegenüber den Juden beteiligt waren. Die Kirche sah nicht die tiefe innere Verbindung
von Judentum und Christentum. Sie betrachtete die Synagoge, als sei sie von Gott
Verstössen, statt in ihr das von Gott zuerst geliebte und erwählte Volk zu erblicken. Die
Juden erlebten das Kreuz weithin nur als Verfolgungszeichen.

Theologische und historische Forschung hat uns in den vergangenen Jahren den
Blick für Verbindendes und Gemeinsames im Glauben von Christen und Juden neu
geöffnet. Es ist uns bewusst geworden, was es bedeutet, dass der Vater Jesu Christi der

177



in der Bibel bezeugte Eine Gott ist, der sein Volk aus der Sklaverei befreite, der ihm die
Treue hält und seinen Bund mit Israel niemals aufgekündigt hat.

Darum darf unser Denken, Reden und Handeln nie wieder dazu beitragen, Feindschaft

gegen die Juden zu fördern. Wir müssen uns bemühen, aus unserer Alltagssprache
alle Redewendungen zu verbannen, die Juden verletzen. Das gleiche gilt für die Sprache
der kirchlichen Verkündigung. Vor allem aber haben wir die Pflicht, wahrheitsgetreue
Kenntnisse über das Judentum, die jüdische Religion, Geschichte und Kultur sowie den

jüdischen Staat - besonders in der jungen Generation - zu verbreiten und zu vertiefen.
Der christlich-jüdische Dialog über zentrale Fragen unseres Glaubens verdient auf allen
Ebenen Förderung und Unterstützung. Dankbar sind wir für die zahlreichen
Arbeitsgemeinschaften und Arbeitskreise, die sich seit Jahren mit der Thematik «Kirche und
Judentum» beschäftigen. Wir ermutigen alle, in ihrem Bemühen um Verständigung
zwischen Christen und Juden nicht nachzulassen. Wir bitten die Gemeinden, diese

wichtige Arbeit tatkräftig zu unterstützen und nach Wegen der Begegnung zwischen
Christen und Juden zu suchen.

Anerkennung verdienen auch die Bemühungen um Erhaltung und würdige Pflege
der überkommenen Zeugnisse aus der reichen jüdisch-deutschen Geschichte.

Wir wollen den Juden, die trotz der unheilvollen Vergangenheit mit uns zusammenleben,

die Gewissheit geben, hier Heimat zu besitzen. Ebenso treten wir dafür ein, dass
der Staat Israel mit seinen Nachbarn in gerechten Grenzen einen sicheren Frieden
findet.

Fünfzig Jahre nach dem Tag der Zerstörung der Syngogen bitten wir Gott, dass
Juden und Christen unter seiner Güte ihren Weg in die Zukunft gemeinsam gehen
können. Er erfülle an uns allen - Juden und Christen - seine Verheissung.

Berlin, den 26. Mai 1988

Bund der Evangelischen Kirchen
in der Deutschen Demokratischen Republik
Dr. Werner Leich
Landesbischof
Vorsitzender der Konferenz
der Ev. Kirchenleitungen

Evangelische Kirche in Deutschland

Dr. Martin Kruse
Bischof
Vorsitzender des Rates

Jüdische Verbindungen in der Schweiz
Den Manen Theodor Herzls

Ob der Staub von uns geschieden,
Schwebt doch über uns dein Geist.
Der aus deinem Grabesfrieden
Noch die Bahn der Pflicht uns weist.

Ewig in des Volks Gedächtnis
Lebt dein Werk und lebt dein Bild.
Sieh: wir hüten dein Vermächtnis
Treu, den stolzen Davd isschild.

In der Zionsfahne Falten
Wird dereinst dein Sarg gehüllt.
Was du schworst, wir Werdens halten.
Und dein Sehnen wird erfüllt.

178



Das Manuskript dieses Gedichtes von Max Nordau an die Wiener «Kadimah» ist
nebst vielen anderen aufschlussreichcn Stücken in der Ausstellung «Jüdische Verbindungen
in der Schweiz» auf Schloss Hünegg in Hilterfingen noch bis zum 8. Oktober zu sehen.
Mehr an Bildern, schriftlichen Dokumenten und Kommentaren findet man im gleichnamigen

Buch von Peter Platzer, das rechtzeitig zu der vom Autor liebevoll betreuten Ausstellung

in zweiter, verbesserter Auflage erschienen ist. Man kann es beim Verfasser (All-
mendstrasse 2 b, 4522 Rüttcncn) beziehen.

G. Luginbühl/S. Lauer

REZENSIONEN

Thomas Rahe, FRÜHZIONISMUS UND JUDENTUM. Untersuchungen zu
Programmatik und historischem Kontext des frühen Zionismus bis 1897, Frankfurt a.M.:
Verlag Peter Lang 1988, 435 S. Judentum und Umwelt 21), Fr. 75.-.

Die Münsteraner Dissertation konzentriert sich auf «eine vergleichende Darstellung

und Analyse der frühzionistischen Programmatik bis zum ersten Zionistenkon-
gress» (S. 3). Vorausgeschickt werden ausführliche Referate zu Themen wie «Volk und
Land Israel», «Messianismus» und «Messianische Bewegungen» sowie «Emanzipation,
Assimilation und Antisemitismus», die dem weniger informierten Leser hilfreich sein
werden. Erst dann kommt Rahe auf den Zionismus selber und auf das Schrifttum, das
diesem zuzuordnen ist, zu sprechen: «Als "zionistisch" sollen... solche Schriften verstanden

und behandelt werden, die von Juden für einen jüdischen Adressatenkreis verfasst
wurden und die versuchten, in Konkurrenz zu den bestehenden Grundannahmen,
Zielvorstellungen und Verhaltensweisen innerhalb des zeitgenössischen Judentums eine

neue, spezifische Lösung dessen zu entwerfen und in Gang zu setzen, was die Zeitgenossen

als "Judenfrage" bezeichneten» (S. 109). Zu den wesentlichen Merkmalen zionistischer

Abhandlungen gehören «die Annahme der Existenz eines jüdischen Volkes; die
Befürwortung einer territorialen Konzentration der Juden, die nicht nur beiläufig als
wünschenswert dargestellt wird, sondern im Rahmen einer mehr oder weniger systematischen

Programmatik behandelt und begründet wird, wobei Palästina als Ort dieser
Konzentration zumindest nicht prinzipiell ausgeschlossen wird; die Berücksichtigung
der praktischen Probleme der vorgeschlagenen Problemlösung; eine analytische
Auseinandersetzung mit spezifischen Problemen des Diasporajudentums vor dem Hintergrund
von Emanzipation, Assimilation und Antisemitismus» (ebd.).

Auf der Grundlage dieser Definitionen referiert der Autor in aller Breite die
Schriften von Jehuda Alkalay, Zwi Hirsch Kalischer, Moses Hess, Leo Pinsker, Isaak
Rülf, Moses Leib Lilienblum, Nathan Birnbaum, Gustav G. Cohen, Isaak Turoff,
Achad Haam und Theodor Herzl. Dem Referat folgen jeweils analysierende und
vergleichende Bemerkungen, durch die das Verständnis der behandelten Texte vertieft
werden soll. Das gelingt partienweise durchaus, bleibt zuletzt aber eben doch unbefriedigend,

weil sich Rahe allzu sehr darauf verlassen hat, dass die sorgsame Lektüre
ausgewählten zionistischen Schrifttums allein schon zur Bewältigung des Themas
ausreichen würde. Dass dies nicht der Fall ist, beweist diese Arbeit auf Schritt und Tritt.
Auch die Geschichte der zionistischen Programmatik ist nicht ohne intensive
Berücksichtigung der biographischen Prägungen ihrer mehr oder minder bedeutenden Autoren
wirklich verständlich zu machen. Ebenso wenig kann man auf die Beachtung der Re-

179


	Umschau

