
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 44 (1988)

Artikel: Von Moses Mendelssohn zu Moritz Goldstein

Autor: Hayoun, Maurice R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960690

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von Moses Mendelssohn zu Moritz Goldstein *

von Maurice R. Hayoun

Die intellektuelle und geistige Geschichte des deutschen Judentums
beginnt für die Bewegung der Ideen in Frankreich zu einem Faktor zu
werden, der nicht mehr vernachlässigt werden kann. Der Eindruck scheint
sich endlich durchzusetzen, dass der kulturelle Austausch zwischen beiden
Ländern für ihre Entwicklung schon immer bestimmend war. Seit einiger
Zeit widmen Zeitschriften und Periodica ganze Flcfte dem Problem des

jüdischen Denkens in Deutschland - von Moses Mendelssohn bis Ger-
shom Scholem und Martin Buber. Die Zahl der Übersetzungen ist
gewachsen1, und nicht selten ergreift «Paris» die Initiative zu internationalen

Kolloquien2 - ein Zeichen für die erneute Aktualität jüdisch-deutschen

Denkens.
Auf den folgenden Seiten möchte ich die Stationen der Entwicklung

nachzeichnen, wie sie für das jüdische Denken in Deutschland entscheidend

waren: ausgehend von einem grundlegenden Text Moses Mendelssohns,

der anlässlich des Erscheinens der deutschen Übersetzung der
«Vindiciae Judaeorum» von M anasse ben Israel geschrieben wurde, und
abschliessend mit der Kontroverse, die 1912 in der pangermanistischen
Zeitschrift von Ferdinand Avenarius, «Der Kunstwart», stattfand.
Zwischen 1782 (Publikation der «Vorrede» Mendelssohns) und 1912
(Publikation des Pamphlets «Deutsch-jüdischer Parnass» von Goldstein) sind
130 Jahre verflossen. Eine erste Bilanz des Historikers dieser wirklichen
oder eingebildeten Symbiose zwischen Juden und Deutschen scheint am
Platz zu sein.

Um den philosophischen Aspekt nicht ganz beiseite zu lassen, werde
ich auch fragen, ob zwischen Männern wie Mendelssohn und Samson

Raphael Hirsch eine Kontinuität oder ein Bruch besteht. Um das Ganze
abzurunden, werde ich ferner auf die paar Stellen eingehen, in denen der
letzte grosse jüdisch - deutsche Philosoph, Franz Rosenzweig, von Hirsch
und der Orthodoxie spricht.

* Aus dem Französischen übersetzt von Clemens Locher und Martin Cunz.

Prof. Dr. Maurice R. Hayoun lehrt an der Universität Strassburg jüdische Philosophie

und ist Gastprofessor an der Theologischen Fakultät der Universität Basel.

Adresse: 16, rue Paul Bert, F-75011 Paris.

160



Moses Mendelssohns «Vorrede» zur Übersetzung
der «Vindiciae Judaeorum»

Als Mendelssohn sieh entschloss, die «Vindiciae Judaeorum» des

Amsterdamer Rabbiners Manasse ben Israel (1604-1657) übersetzen zu
lassen, blieben ihm nur noch wenige Jahre zu leben. Als die Übersetzung
erschien, hatte Mendelssohn seinen Produktionsrhythmus wegen der
Krankheit, die ihn zeichnete, bereits erheblich reduziert. Der Inhalt seiner
«Vorrede» zielt darauf ab, das zu unterscheiden, was das Religiöse vom
Politischen trennt. Der jüdische Philosoph legt darin ein zündendes
Plädoyer zugunsten der Toleranz vor, indem er betont, dass materielle Vorteile

auf keinen Fall an die Verpflichtung gebunden sein dürfen, einer
religiösen Meinung vor einer anderen den Vorzug zu geben. Diese «Vorrede»

stellt die unmittelbare Reaktion Mendelssohns angesichts der
Übertreibungen eines orthodoxen Obskurantismus dar, der zu seinem Missfallen

sein Haupt erhoben hatte. Denn, wie oben gesagt, ist die Schrift
eigentlich ein zündendes Plädoyer zugunsten der Toleranz der Juden.
Aber als solches verfolgt sie zwei Ziele: die Erlangung der Toleranz gegenüber

den Juden von seiten der preussischen Behörden, aber auch (und
beinahe vor allem) die Erlangung der Toleranz unter den Juden selbst!
Diese Rangordnung mag überraschen, aber sie entspricht dem Aufbau
seiner «Vorrede».

Kurz vor Erscheinen der «Vorrede» hatte Christian Wilhelm Dohm,
ein hoher preussischer Beamter, einen Text veröffentlicht, der unter dem
Titel «Über die bürgerliche Verbesserung der Juden» bekannt wurde. Der
Titel ist weniger harmlos, als es zunächst den Anschein hat, denn er zielt
im wesentlichen darauf ab, die soziale Stellung der Juden zu reformieren
und zu verbessern, ohne den Inhalt ihrer religiösen Lehren und Überzeugungen

antasten zu wollen. Man weiss, dass bei den Juden dass Soziale
und das Religiöse eng miteinander verbunden sind und dass sich beides

unmöglich trennen lässt. Was tat Mendelssohn, der sich über das Erscheinen

der Schrift Dohms freute, obwohl er sich bezüglich ihrer Grenzen und
Unvollkommenheitcn keiner Täuschung hingab? Er machte sich selbst an
ein Thema, das ihm zu Recht höchst wichtig schien, nämlich die Frage der

Erteilung des Rechtes an die religiösen Behörden der jüdischen Gemeinschaft

(die er hier «Colonie» nennt), einzelne Mitglieder auszustossen und
zu exkommunizieren, die sich der Abweichung oder der Heterodoxie
schuldig gemacht haben. Der offensichtliche Irrtum Dohms bestand nämlich

darin, die «kirchliche Gesellschaft» der Juden (so drückte er sich aus)
mit dem Recht auf Ausschluss und Exkommunikation auszustatten, um
sie dadurch der christlichen Kirche gleichzustellen, die das Recht auf
Exkommunikation seit jeher besessen hatte.

161



Mendelssohn sollte aus seiner klaren Missbilligung keinen Hehl
machen, indem er gleichzeitig andeutete, ein so sensibler Geist wie derjenige
Dohms habe ihn an eine schärfere Kritik gewöhnt. Das angebliche
Vorrecht der Exkommunikation oder des Ausschlusses sei unannehmbar, es

verletze frontal so fundamentale Prinzipien wie die menschliche
Gewissensfreiheit (über die Mendelssohn in seinem 1783 erschienenen «Jerusalem»

spricht), das Recht, anders als die angestammte Gemeinschaft zu
denken, ohne von dieser ohne weiteres Verstössen zu werden, und, was
leicht in Vergessenheit geraten könnte, die Nächstenliebe. Dohm hatte
geschrieben, es wäre inkonsequent, der jüdischen Kirche das Recht auf
Exkommunikation nicht zuzuerkennen. Mendelssohn antwortete darauf,
es sei besser, eine Inkonsequenz zu begehen, als eine Ungerechtigkeit zu
vergrössern, welche darin bestehe, einen nützlichen und angesehenen Bürger

von einem Tag auf den andern ins Unglück zu stürzen.

Das von der jüdischen Orthodoxie und ihren Zwangsmitteln - d.h.
ihrer Macht, Entscheidungen auch durchzusetzen - gestellte Problem hat
Mendelssohn gegen Ende seines Lebens grosse Sorgen gemacht. Schon in

jungen Jahren hatte er mit einem konsequenten Vertreter der Orthodoxie,
Rabbiner Jakob Emden aus Altona (1697-1776), eine Auseinandersetzung
bezüglich der zu beobachtenden Zeitspanne zwischen Tod und Beerdigung.

Wer diese in einem blumig-rhetorischen3 Hebräisch geschriebenen
Briefe liest, spürt die Drohung Emdens, gegen Mendelssohn einzuschreiten,

überall durchschimmern, falls letzterer in seinen irrigen Anschauungen

verharren sollte. Was wäre geschehen, wenn die Sache schief gegangen

wäre und Emden gegen Mendelssohn den Bannspruch geschleudert
hätte, wie dies auch ein anderer Rabbiner in bezug auf die kommentierte
deutsche Übersetzung des Pentateuchs vorhatte? In diesem zweiten Fall
hatte die Sache nämlich schon eine derart kritische Wendung genommen,
dass ein junger Bewunderer Mendelssohns, der dänische Diplomat August
Hennings, in einem Brief an ihn bemerkte4, dass die von Mendelssohn
proklamierte Gleichwertigkeit zwischen Judentum und Toleranz ihm
problematisch, ja fiktiv scheine und dass der erwähnte Rabbiner ihn vermutlich

lebendig verbrennen liesse, wenn er dazu die Macht hätte.

Obwohl Mendelssohn sich in seiner Antwort an Hennings eine
wohlberechnete Zurückhaltung auferlegt, nimmt er in der «Vorrede» zu den
«Vindiciae Judaeorum»5 eine viel freimütigere Haltung ein: «Noch ist
keine Geistlichkeit so aufgeklärt», schreibt Mendelssohn ohne nähere
Präzisierung, «dass ihr ein solches Recht [sc. das Recht des Ausschlusses],
wenn es eines giebt, ohne Gefahr anvertraut werden könnte». Überdies
handle es sich hierbei nicht um ein Recht, sondern eher um das Gegenteil.
Mendelssohn legt sich auch mit einer Korrektur Dohms an, die dieser
selbst an seiner Schrift anlässlich einer Neuauflage angebracht hatte. Er

162



präzisierte dort, das Recht auf Ausschluss erstrecke sich nur auf den
religiösen Bereich, und das zeitgenössische kirchliche Rcchl kenne diesen
Tatbestand ja seit langem. «Irrtum!», ruft Mendelssohn aus. Es sei sehr

schwierig, vor allem bei den Juden, eine Grenzlinie zwischen Sozialem
und Religiösem zu ziehen: Wer lediglich das Mitglied einer Religionsgemeinschaft

treffen wolle, erledige durch den Bann zugleich den nützlichen
und angesehenen Staatsbürger. Sei es denn wirklich notwendig, diesen

Bürger, der nicht so denke wie die andern, von allen gottesdienstlichen
Versammlungen auszuschliessen? Was für eine Art von Beziehung könne
er dann noch mit seinen Glaubensgenossen aufrechterhalten, die innerhalb

der Gemeinschaft geblieben seien? Wer das Wesen von Bannsprüchen

kennt, weiss sehr wohl, dass man nicht mehr das Recht hat, mit dem
Ausgeschlossenen auch nur eine geschäftliche Beziehung aufzunehmen.
Wie soll aber dann sein Lebensunterhalt gesichert werden? Mendelssohn
dachte wohl an Uriel da Costa und an Baruch Spinoza, zwei sehr lehrreiche

Fälle auf diesem Gebiet. Beide wurden gedemütigt, besonders der
erstere, der auf diese Weise in den Selbstmord getrieben wurde. Um
solche Extremsituationen zu vermeiden, erlässt Mendelssohn einen
glühenden Appell an die Juden selbst und beschwört sie, sich gegenseitig zu
ertragen und zu lieben. Nach den unzähligen Bannsprüchen zu urteilen,
die kurz nach seinem Tod von den mitnagdim gegen die hasidîm und
umgekehrt geschleudert wurden, kann man allerdings daran zweifeln, ob
die Botschaft Mendelssohns überhaupt gehört wurde.

Mendelssohn beginnt seine «Vorrede» mit einem Dank an die «allgii-
tige Vorsehung», die ihn «diesen glücklichen Zeitpunkt» habe «erleben
lassen, in welchem die Rechte der Menschheit in ihrem wahren Umfange
beherziget zu werden anfangen», obwohl diese Rechte noch umstritten
seien. Mendelssohn weist auf die erstaunliche Tatsache hin, dass «es
immer die schwächere, bedrückte Partey» gewesen sei, die sich für «Duldung
und Vertragsamkeit unter den Menschen» eingesetzt habe, während'«der
herrschende Theil» den Schwachen gegenüber den «Argwohn» gehegt
habe, diese wollten «ihm nur das Heft aus den Händen... winden», «um
die Spitze wider ihn selbst zu kehren». Daraus ergebe sich das tiefverwurzelte

Misstrauen der Mächtigen gegenüber jedem Gedanken einer öffentlichen

Toleranz. In den Augen Mendelssohns ist es eindeutig «die Pflicht
des Stärkeren, den ersten Antrag zu thun, die Arme auszustrecken, und,
wie August zu rufen: Lass uns Freunde seyn!».

In sehr höflicher Form erweist Mendelssohn Christian Dohm die
Ehre, diesem «philosophisch-politischen Schriftsteller», der «nur eine sehr

geringe Nachlese zurück gelassen» habe und von dem Mendelssohn sagt:
«Er führet bloss die Sache der Menschheit, und vertheidiget ihre Rechte»;
er habe «sich über den Unterschied der Lehren und Meinungen hinweg-

163



gesetzt, und in dem Menschen nur den Menschen betrachtet». Mendelssohn

kommt dann auf Manasse ben Israel und auf die Aufgabe, die dieser
sich vorgenommen hatte, zu sprechen:

«Man vergleiche mit diesem, was ein Rabbiner des 17ten Jahrhunderts,
der die Sache seiner Nation vor den Augen des englischen Parlaments Jähret,

zu ihrer Vertheidigung vorbringet, und durch welche Gründe er die
Nation bewegt, seine Milbrüder in England aufzunehmenö. Man weiss, dass
die Juden zu Eduards I. Zeiten aus England verjagt worden sind, und nicht
eher, als unter Cromwel die Freyheit erhielten, wieder dahin zu kommen. R.

Manasseh war es, der ihnen diese auswürkte. Er war ein Mann von vieler
rabbinischer Gelehrsamkeit und auch andern Wissenschaften, und von einem
sehr brennenden Eifer für das Wohl seiner Mitbrüder. Er erhielt zu Amsterdam,

allwo er als Chacam der Portugiesischen Judenschaft lebte, die nöthi-
gen Reisepässe, undgieng, in Begleitung einiger seiner Nation nach London,
um die Sache seines Volks bey dem Protektor, bey dem er wohlgelitten war,
und bey dem Parlamente zu unterstützen. Er fand aber mehr Schwierigkeit,
als er sich vorstellte, und diesen Aufsatz schrieb er zu einer Zeit, da er die

Hofnung in seinem Geschäfte glücklich zu seyn, fast aufgegeben hatte.
Endlieh aber gelang es ihm dennoch, und die Juden wurden unter leidlichen
Bedingungen wieder aufgenommen. Dieser Brief des R. Manasseh findet
sich in einer periodischen Sammlung verschiedener Aufsätze, die im Jahr
1708 unter dem Titel; the Phénix, or Revival of scarce and valuable Pieces,

no where to be found but in the Closets of the Curious zu London in 8.

herausgekommen is t. »

Mendelssohn erinnert dann daran, dass der Ausschluss aus der
Gemeinschaft zu allen Zeiten die Reaktion von Heiden und Christen den
Juden gegenüber gewesen sei. Er bemerkt, dass sich das anti-jüdische
Vorurteil sehr gut den verschiedenen Epochen anzupassen wusste: In den

«abergläubischen Zeiten» des Mittelalters «waren es Heiligthümer, die wir
aus Muthwillen schänden; Crucifixe, die wir durchstechen, und bluten
machen; Kinder, die wir heimlich beschneiden, und zur Augenweide
zerfetzen; Christenblut, das wir zur Osterfcyer brauchen; Brunnen, die wir
vergiften u.s.w.», kurz man warf den Juden damals vor, mit «geheimen
Künsten und Teufcleyen» ihr Unwesen zu treiben. In der heutigen
aufgeklärten Zeit, so stellt der jüdische Philosoph voller Bitterkeit fest, wirft
man uns nun «gerade Aberglaube und Dumheit..., Mangel an moralischem

Gefühle, Geschmack und feine Sitten» vor. Aber djeser Tatbestand
ist weitgehend, wenn nicht sogar ausschliesslich den Christen anzurechnen,

die alles tun, um die Juden in einer Situation der Not zu belassen,
und die ihnen nachher ihr trauriges Geschick auch noch vorhalten:

«Man fährt fort, uns von allen Künsten, Wissenschaften und andern
nützlichen Gewerben und Beschäftigungen der Menschen zu entfernen; ver-

164



sperret uns alle Wege zur nützliehen Verbesserung, und macht den Mangel
an Cultur zum Grunde unserer fernem Unterdrückung. Man bindet uns die
Hände, und macht uns zum Vorwurfe, dass wir sie nicht gebrauchen.

Mit Recht hat Dohm jene unmenschliche Anklagen der Juden die die
Merkmale der Zeiten und der Mönchszellen an sieh tragen, in denen sie

ausgehekt worden, kaum einer flüchtigen Berührung gewürdiget...
Oberhaupt ist die Verläumdung von so giftiger Art, dass sie immer einige
Wirkung in den Gemüthern zurücklässt, wenn auch ihre Unwahrheit entdeckt,
und allgemein anerkannt wird.»

Mendelssohn trägt dann Überlegungen vor, wclehe ihm die
ungerechte Hinrichtung des Hofjuden Lippold, des Kammerdieners und
Münzmeisters von Kurfürst Joachim II. von Brandenburg, im Jahre 1573

nahelegt; Lippold wurde vorgeworfen, den Kurfürsten vergiftet zu haben.
Mithilfe dieses Beispiels möchte Mendelssohn zeigen, dass es zu
Justizmorden kommt, wenn sich die staatliche Justiz auf Intoleranz und
Ungerechtigkeit stützt. Unter Berufung auf geltende, anerkannte Gesetze wurde

Lippold vom Scharfrichter so lange gefoltert, bis er alles zugab - selbst
die Vergehen, die er nie begangen hatte. Der Paragraph 44 der
«Halsgerichtsordnung» Kaiser Karls V. war zwar geltendes Recht, aber seine

Anwendung geschah auf völlig ungerechte Weise. Nicht genug übrigens,
dass der arme Lippold sein angebliches Verbrechen sühnen musste, auch
seine Glaubensgenossen mussten eine bedeutende Geldsumme als Busse

aufbringen... Mendelssohn erwähnt einen weiteren schrecklichen Justizirrtum,

bei dem in Polen zwei der Ermordung eines Christenkindes beschuldigte

Rabbiner so grausam gefoltert wurden, dass sie daran starben -
kurz bevor ihre mehrfach beteuerte Unschuld an den Tag kam. Mendelssohn

scheint die Hoffnung aufgegeben zu haben, dass Intoleranz und
Antisemitismus ausrottbar seien, wenn er schreibt: «Man kan einem
verjährten Vorurteile alle Wurzeln durchschneiden, ohne ihm die Nahrung
gänzlich zu entziehen.» Er erwähnt dann jenen Rezensenten der Döhm-
schen Schrift in den Göttingisehen gelehrten Anzeigen, der sieh darüber
wunderte, dass ein hoher Beamter des preussischen Staates den Juden,
diesem ungebildeten und seit alters widerspenstigen Volk so viel
Aufmerksamkeit gewidmet habe. Dieser Rezensent habe, bemerkt Mendelssohn,

nicht einmal die Ehrlichkeit gehabt, «in sich zu gehen, und zu
bedenken, was wohl seine eigene Vorfahren, in nördlichen Einöden, um
eben diese Zeit für Cultur gehabt haben mögen, aus denen doch heutiges
Tages Rcccnsenten in Göttingschen Anzeigen entsprungen sind».

War das, was sich damals in den deutschen Kleinstaaten abspielte,
die Regel in ganz Europa? Keineswegs, unterstreicht Mendelssohn, der
ausführlich auf das Beispiel der Niederlande eingeht, diesen Hort des

Friedens und der Prosperität, den eine humanistische Gesetzgebung aus-

165



zeichnete. «Noch niemals hat man sich daselbst über die Vermehrung der
Juden beklagt», stellt Mendelssohn fest und antwortet dann auf den
Einwand, Holland sei eben «ein handelnder Staat, der also der handelnden
Menschen nicht zu viel haben kan»: «Ich möchte aber wissen; ob die
Handlung daselbst die Menschen, oder nicht vielmehr die Menschen die

Handlung herbeygelockt haben?... Einer weisen Regierung ist kein Bettler
zuviel, kein Krüppel völlig unbrauchbar.» Alexander Altmann hat in
seiner deutschen Ausgabe der «Vorrede» zu Recht auf den «populistischen»

Ursprung von Mendelssohns Thesen hingewiesen. Dieser stellt
Hollands wenig fruchtbaren Boden dem ausserordentlichen wirtschaftlichen

Aufschwung dieser Nation gegenüber und meint:

«Nichts als Freiheit, Milde der Regierung. Billigkeit der Gesetze, und
die offenen Arme, mit welchen sie die Menschen edler Art, und Kleidung,
Meinung, Sitte, Gebrauch und Religion aufnehmen, und schützen, und
machen lassen; nichts als diese Vorzüge sind es, die in Holland den fast überreichen

Segen, die Fülle des Guten hervorgebracht, darum es so sehr beneidet
wird.»

Auch hier hatte Dohm einen Weg beschritten, den Mendelssohn
verwirft. Dohm hatte von einer Art «Toleranzschwelle» gesprochen (wie
es die heutigen Soziologen nennen würden). Für den jüdischen Philosophen

dagegen, der sich einmal mehr als Optimisten erweist, nimmt «die
Bevölkerung... zu, so lange das Genie neue Erwerbsmittel entdecken
kan»; «ja, ich getraue mir zu behaupten,... dass niemals eine Auslerung,
oder Auswanderung des Volks geschehen, daran nicht die Gesetze, oder
ihre Handhabung Schuld gewesen».

Gegen Ende seiner «Vorrede» kommt Mendelssohn zu dem Thema,
das ihm am meisten am Herzen liegt: die Unterscheidung zwischen zivilen
und kirchlichen Angelegenheiten. Wenn nämlich die jüdische «Colonie»
die Gewährung der Autonomie fordert, so bezieht sich diese sowohl auf
den zivilen wie auf den religiösen Bereich. Aber hier entsteht ein Problem:
Soll der Richter, der in Streitsachen zu entscheiden hat, Jude oder Christ
sein? Mendelssohn antwortet ohne Zögern: Es müsse ein «obrigkeitlicher»,

d.h. vom Staat ernannter, Richter sein. Der Philosoph wollte
offensichtlich den Einflussbereich der Rabbiner rigoros einschränken. Dabei
ging es ihm nicht um einen Angriff gegen die religiöse Tradition, sondern
lediglich gegen eine gewisse soziale Rückständigkeit. Mendelssohn weist
auf das Beispiel des Arztes hin, dem wir uns anvertrauen, «ohne auf den
Unterschied der Religion zu sehen». Daraus folgt: Warum sollte man sich
einem Richter gegenüber nicht entsprechend verhalten? Es darf nicht sein,
dass die Rabbiner, gestützt auf ihre religiösen Vorrechte, den jüdischen
Staatsbürgern ihre Sicht der Dinge aufzwingen:

166



«Wie aber in kirchlichen Sachen, in Sachen die die Religion der Colonie

angehen? Wie weit sollen sich die Rechte jeder Colonie, und der Juden
insbesondere, über ihre Glieder, in Glaubenssachen erstrecken? welche
Macht darf sie anwenden, welche Gewalt ausüben, sie zur Einigkeit und
Reinigkeit in Absicht auf Lehre und Leben zu zwingen? wie weit darf sie
ihren kirchlichen Arm ausstrecken, die Unwilligen zu züchtigen, oder auszu-
stossen, und die Irrenden oder Abweichenden in das Gleis zurück zu ziehen?»

Mendelssohn gibt zu, dass er nicht verstehen kann, welcher
Zusammenhang zwischen dem «Recht auf Personen und Dinge» (den Menschenrechten,

würde man heute sagen) und «Lehrmeinungen» bestehen soll.
«Die wahre, göttliche Religion», hält Mendelssohn fest, «masst sich keine
Gewalt über Meinungen und Urtheile an; giebt und nimmt keinen
Anspruch auf irdische Güter, kein Recht auf Genuss, Besitz und Eigenthum;
kennet keine andere Macht, als die Macht durch Gründe zu gewinnen, zu
überzeugen, und durch Überzeugung glückseelig zu machen. Die wahre,
göttliche Religion bedarf weder Arme noch Finger zu ihrem Gebrauche;
sie ist lauter Geist und Herz.»

Man sieht, wie vehement Mendelssohn für die Freiheit des Gewissens
eintritt und wie sehr er jeden Zwang verwirft, der gegen religiöse Überzeugungen

gerichtet wäre. Auf diese Weise disqualifiziert er auch jede Art
von christlichem Bekehrungseifer, wie er ihn selber - von selten eines
Johann Caspar Lavater - zu spüren bekommen halte. Und Mendelssohns
Schlussfolgerung lautet:

« Wollet ihr gehegt, geduldet und von andern verschonet seyn: so heget
und duldet und verschonet euch unter einander! Liebet; so werdet ihr geliebet
werden!»

Moses Mendelssohns «Vorrede» zu den «Vindiciac Judaeorum» von
Manasse ben Israel ist ein wahrhaft grundlegender Text für das moderne
Judentum. Erstmals behandelt in dieser Schrift ein bedeutender jüdischer
Philosoph klar und deutlich das Problem von Religion und Politik im
Judentum, ohne dem fatalen Bruch, den zum Beispiel ein Spinoza provoziert

hatte, zum Opfer zu fallen. Mendelssohns Schüler werden sein Werk
weiterführen, es allerdings manchmal auch entstellen, was dem Lehrer
Vorwürfe von Heterodoxie und Gottlosigkeit zuziehen sollte.

Samson Raphael Hirschs «Neunzehn Briefe»

Das nun anschliessend zu behandelnde bedeutsame Werk, das dem
deutschen Judentum (und den Juden im gesamten Einflussbereich deutscher

Kultur) seinen Stempel aufprägen sollte, stammt von Samson
Raphael Hirsch (1808-1888) und trägt den Titel «Neunzehn Briefe über Ju-

167



dentum»1. Besteht zwischen diesen beiden grossen Repräsentanten des

deutschen Judentums ein Bruch oder eine Kontinuität?
Von 1782 machen wir einen Sprung ins Jahr 1836: Es ist interessant

festzustellen, dass in dem halben Jahrhundert, das zwischen diesen beiden
Daten liegt, das orthodoxe Judentum in Deutschland mehr und mehr den
Akzent auf die Bewahrung des kulturellen, religiösen und menschlichen
Erbes des Judentums und nicht so sehr auf die Notwendigkeit einer Ak-
kulturation oder einer Anpassung an die Umwelt legte. Mit dieser Bemerkung

will ich keineswegs unterstellen, Mendelssohn sei kein orthodoxer
Jude gewesen oder er habe in seinem Innersten kein gutes Haar an der
jüdischen Tradition gelassen. Was ihm für seine Zeit absolute Priorität zu
haben schien, war die Aneignung der europäischen Kultur, deren
vollendetste Vertreterin er in Deutschland verkörpert sah, nicht aber die
Assimilation an diese Kultur oder gar die Fusion mit ihr. Mendelssohn
und Hirsch hatten ein gemeinsames Problem: Wie konnte man den besten

Nutzen aus der jüdischen Tradition ziehen, wie konnte man einen
möglichst harmonischen eigenen Ort zwischen der europäischen Kultur und
der jüdischen Identität finden?

Sowohl Mendelssohns «Jerusalem»8 wie seine «Vorrede» zu den
«Vindiciae Judaeorum» sind nach aussen gerichtet, das heisst: Sie wenden
sich vor allem an den Nicht-Juden im Europa des 18. Jahrhunderts,
dessen Kopf randvoll ist von anti-jüdischen Klischees, die eine mächtige
katholische Kirche nur allzu gern verbreitet hat. Mendelssohn hielt es für
dringlich, dieses negative jüdische «Image» zu korrigieren. Zu diesem
Zweck mussten sich die Juden aber der Kultur ihrer Umwelt öffnen und
nicht mehr nur innerhalb der vier Ellen von Talmud und Midrasch leben.
Mendelssohn und der Kreis von maskilim, deren lebendige Seele er war
und die ihn überlebten, verfolgten das Anliegen einer Öffnung des Judentums

gegenüber Einflüssen von aussen. Damit gingen sie ein Risiko in
bezug auf die Zukunft ein: Würden die Juden nach ihrem völlig chaotischen

Ausbruch aus den Mauern des Ghettos eine neue geistige Führung
finden, die die nunmehr gebrochene Rabbinerherrschaft vorteilhaft ersetzen

könnte? Darin bestand das ganze Problem. Denn - darauf weisen die
besten Spezialisten für die Epoche der Emanzipation hin - man hatte
zwar die Juden als einzelne emanzipiert, niemals aber das Judentum als

solches, das heisst als Religion. Man kann auch von einer janusgesichtigen

Emanzipation sprechen - mit einem strahlenden Gesicht einerseits
und mit einer zwar weniger sichtbaren, aber deshalb nicht weniger realen
Grimasse andererseits.

Lessings «Nathan der Weise» ist ein gutes Beispiel für diesen Sachverhalt.

Nicht dass ich Lessing, der mit Mendelssohn seit jeher befreundet

war, Hintergedanken unterschieben wollte, die ihm vielleicht fremd wa-

168



ren. Dennoch spiegelt er sehr wohl die Ideologie oder die «Sensibilität»
seiner Zeit gegenüber der Religion. Zwar unterscheidet man gemeinhin
zwischen einer extremistischen Aufklärung (derjenigen Voltaires z.B.) und
einer gemässigten Aufklärung (derjenigen der zeitgenössischen deutschen
Denker), welche mit der Religion schonender umging. Dennoch ist die

Zugehörigkeit Nathans des Weisen zum Judentum so gut wie ausgelöscht
und nur noch aus Andeutungen zu erraten; man spürt sehr wohl, dass

Lessing dem Juden zumutet, den Juden, den er in sich trägt, zu übersteigen

und zu überwinden. Lessing wollte meines Erachtens darstellen, dass
selbst ein Jude die Ideale der bürgerlichen Gesellschaft, nämlich die
Aneignung von «Kultur und Besitz», verwirklichen konnte. Was Moses
Mendelssohn betraf, so konnte er das Erscheinen eines solchen Theaterstücks

nur begriissen; wir wissen allerdings nicht, ob er all dem bloss

implizit Ausgesagten in Lessings Drama zugestimmt hätte. Was wir
jedoch ganz sicher wissen, ist, dass Mendelssohn sich später von den Ideen
seines Freundes distanzierte, die dieser in seinem Werk «Die Erziehung des

Menschengeschlechts» niedergeschrieben hatte. Mit seiner Sichtweise einer
Entwicklung der Menschheit und mit seiner Reduktion der Offenbarung
auf ein Werkzeug, das nur einem primitiven Entwicklungsstadium
angemessen war, ging Lessing hier allzu weit.

Samson Raphael Hirsch, der im Jahre 1808 - 22 Jahre nach Mendelssohns

Tod - Geborene, sollte die Prioritäten auf den Kopf stellen.
Zunächst einmal waren Mendelssohns «Jerusalem» und seine «Vorrede» zu
den «Vindicike Judaeorum» Spätwerke des Philosophen, dem eine schwache

Gesundheit nur eine recht kurze Lebenszeit (56 Jahre) bescherte.
Dagegen sind die von Hirsch 1836 im Alter von 28 Jahren veröffentlichten
«Neunzehn Briefe» sein Erstlingswerk - obwohl man heute weiss, dass
seine Schrift «Horeb: Versuche über Jissroels Pflichten in der Zerstreuung»
bereits ein Jahr zuvor abgeschlossen war, dass aber Hirschs Verleger ihm
geraten hatte, sich in der Öffentlichkeit mit einem kürzeren, allgemeinverständlicheren

Werk vorzustellen. Dieses Anliegen ist im Vorwort zu den
«Neunzehn Briefen» spürbar, wo Hirsch mehrfach wiederholt, diese
Schrift stelle nur eine «Voranfrage» dar und habe zum Ziel, das folgende,
umfangreichere Werk anzukündigen. Ein weiteres Detail unterscheidet
Hirsch von Mendelssohn: Das Wort «Judentum» steht zwar in beiden
Buchtiteln, hat aber nicht den gleichen Sinn und Wert. Ausserdem liefert
Hirsch ein Plädoyer «pro domo», indem er sich zuallererst an Juden
wendet. Die Briefe sind an Benjamin adressiert, einen fiktiven jungen
Juden, der an seinem Judentum zweifelt. Die erst kürzlich erschienene
französische Übersetzung von Hirschs Werk (mit Einleitung, Anmerkungen

und Bibliographie) erübrigt es, hier auf weitere Einzelheiten einzugehen.

169



Es ist vielmehr am Platz, auf das zurückzukommen, worin sich die
beiden Werke unterscheiden: Nicht nur sind die Adressaten verschieden,
auch die Ideologie ist völlig gegensätzlich. Nach meinem Eindruck «rehe-

braisiert», «rejudaisiert» Hirsch das jüdische Denken; er vermittelt eine

ganzheitliche, unzerteilbare Sicht der Religion Israels, während Mendelssohn

zur unglücklichen Unterscheidung zwischen geoffenbartem Gesetz
und «ewigen Wahrheiten», dem Erbe der Menschheit als ganzer, beigetragen

hatte. Nach Hirsch geht es nicht nur um die Erfüllung der Gebote,
auch deren Begründung muss erläutert werden, denn das Judentum ist
etwas Lebendiges, ist geradezu gleichbedeutend mit Leben. Mit dieser

Auffassung ist der Begründer der jüdischen Neo-Orthodoxie im Deutschland

des 19. Jahrhunderts wohl geschichtsmächtig geworden, obwohl sein
Werk es an Tiefe mit demjenigen der Galionsfigur der Berliner Aufklärung

niemals aufnehmen kann. Zwischen den beiden Werken gibt es zwar
einen Bruch, aber auch eine viel tiefere Kontinuität, als es zunächst den
Anschein macht. In beider Augen muss nämlich der Jude, wenn er vom
Anderen angenommen werden will, sich selber als Juden annehmen und
akzeptieren.

Moritz Goldsteins «Deutsch-jüdischer Parnass»

Samson Raphaels Leben umspannt beinahe das ganze 19. Jahrhundert;

er starb 1888 und hinterliess ein stark verändertes deutsches Judentum,

in dem das Lager der Orthodoxie (oder besser der Neo-Orthodoxie)
wieder aufgeholt hatte, obwohl sich beinahe 90 Prozent aller Juden nach
wie vor zum Reformjudentum zählten®. Ab 1870, also noch zu Lebzeiten
Hirschs, machten die Juden einen Prozess der Urbanisierung und der
Akkulturation durch10. Es ergibt sich also fast von selbst, dass wir nun
auf Moritz Goldsteins unvermeidliches Pamphlet eingehen, das 1912 unter
dem Titel «Deutsch-jüdischer Parnass» in der Zeitschrift «Der Kunstwart»
erschien11.

Sowohl Hirsch wie Mendelssohn (und wie viele andere nach ihnen)
hatten auf eine gewisse Vereinbarkeit von jüdischem und deutschem Wesen

gesetzt. Ich kann hier nicht auf alle Einzelheiten eingehen und muss
vor allem auf die Behandlung Hermann Cohens, des grossen Anwalts der
jüdisch-deutschen Verständigung, verzichten12. Ich beschränke mich also
auf Goldstein selber und auf die beiden berühmten Erwiderungen, die sein

Essay provozierte: die eine stammte von einem anderen Juden, der aber

genau entgegengesetzte Auffassungen vertrat, von Ernst Lissauer, dem
Autor des berühmten «Hassgesangs gegen England»; die andere stammte
vom Herausgeber der genannten Zeitschrift, Ferdinand Avenarius, der für

170



seine pangermanistischen Ideen bekannt war und der es nötig fand, selber
in die Debatte einzugreifen, hatte er doch fast 90 Leserzuschriften zum
Thema «Deutschtum und Judentum» erhalten.

Moritz Goldsteins Text war zu seiner Zeit kaum beachtet worden.
Gershom Scholem zum Beispiel erwähnt ihn im ersten Teil seiner unter
dem Titel «Von Berlin nach Jerusalem» erschienenen Jugenderinnerungen13

mit keinem Wort. Dagegen hat Martin Buber mit Goldstein zumindest

brieflich14 Kontakt aufgenommen. Was hatte einen jungen, dem
deutschen Bürgertum entstammenden Juden nur dazu bringen können,
dass er - kurz vor dem Ersten Weltkrieg - plötzlich ein tiefgehendes
Unbehagen über die Koexistenz zwischen Juden und Deutschen empfand?
Vermutlich war es ein geschärftes Realitätsbewusstsein, denn dieser Artikel,

der als provozierend empfunden und von der damaligen jüdischen
Presse weitgehend ignoriert wurde, sagte laut und deutlich, was viele
Verantwortliche auf dem Grund ihrer Seele spürten, dass nämlich die
Lage der Juden im deutschen Kaiserreich immer unhaltbarer geworden
war.

Goldstein beginnt seinen Aufsatz mit der Bemerkung, man müsse,
wenn man «zur Gesamtheit der Juden sprechen» wolle, dies «in voller
Öffentlichkeit tun», «ohne die, die es nichts angeht, ausschliessen zu
können». Mit dieser Klarstellung rechtfertigt sich Goldstein gegenüber denjenigen,

die ihm vorwerfen werden, eine Auseinandersetzung in die breite
Öffentlichkeit getragen zu haben, die eigentlich auf den engen Kreis der
jüdischen Gemeinschaft hätte beschränkt bleiben sollen. Nun besteht das
Problem aber gerade darin, ruft Goldstein aus, dass die Juden so tun, als
existierte das Problem nicht. Und dieses Problem besteht in folgendem:
«Wir Juden verwalten den geistigen Besitz eines Volkes, das uns die
Berechtigung und die Fähigkeit dazu abspricht.» Antisemiten wie Richard
Wagner (dessen Erfolg ohne jüdische Unterstützung lange nicht so gross
gewesen wäre) sagen allerdings klar und deutlich: «Deutsch sein heisst,
eine Sache um ihrer selbst willen tun» - womit er, unterstreicht Goldstein,
«das Merkmal jedes echten Strebens für seine Landsleute allein in
Anspruch nimmt» und die Juden davon ausschliesst. Goldstein lässt seiner
Bitterkeit freien Lauf und betont, «Europa» sei «nicht gerecht», und
deshalb hätten «die braven Juden unrecht, die - auf ihre Leistungen und
ihren guten Willen pochend - nichts als Gerechtigkeit verlangen». Mit
dieser Forderung hätten sich die Juden plötzlich in der Isolation
vorgefunden, und das Drama, das sie um jeden Preis vermeiden wollten, spielte
sich nun vor ihren Augen ab: Es gibt nach Goldstein «eine jüdische
Literatur in Deutschland, von Juden für Juden geschrieben». Und Goldstein

spottet über jene Deutschnationalen, die sich darüber beklagen, dass
Germanistik-Seminare an deutschen Universitäten von jüdischen Profes-

171



soren für jüdische Studenten gehalten würden... Was für ein Schauspiel,
wenn man sieht, dass all diese Leute sich mit deutscher Literatur befassen

- sie, von denen es heisst, dass sie «das "deutsche Gemüt" nicht verstehen»!

Goldstein täuscht sich nicht darüber hinweg, wie hart eine Scheidung

der beiden Völker wäre, denn: «Trotz Verfolgung, Verhöhnung,
Missachtung ist das Judentum im Laufe einer mehr als tausendjährigen
Gemeinschaft mit dem Deutschtum so eng in den Wurzeln verwachsen,
dass beide nicht mehr voneinander gelöst werden können.» Aber wie soll
man sich weiter für das deutsche Geistesleben einsetzen, wenn die von
Juden produzierten Werte als «Unwerte» bezeichnet werden, «die das
Herrlich-Deutsche entstellen»? Goldstein stellte also einen Zustand der
Entzweiung beider Kulturen fest, und er warf den Verantwortlichen der
jüdischen Gemeinschaft vor, dass sie sich über diese faktische Situation
hinwegtäuschten.

Die Stellungnahme von Ernst Lissauer

Die Unvereinbarkeit von Judentum und Deutschtum sollte von Ernst
Lissauer15 entschieden in Frage gestellt werden. Es ist nötig, hier
ideengeschichtlich vorzugehen und die Artikulation der Argumente des Autors
blosszulegen.

Lissauer beginnt seine Ausführungen mit einer leicht geringeschätzi-
gen Herablassung Goldstein gegenüber: Er hält diesem einen Mangel an
geschichtlicher Bildung vor, ja sogar «eine Ungeduld, die zuinnerst auf
einem unorganischen und unhistorischen Wesen erwuchs»; abgesehen von
Goldsteins Aufsatz «kenne ich andres nicht von ihm». Dann folgt die
eigentliche Argumentation: «Ich bestreite, dass die Juden, die im Ghetto
noch ein Volk waren, heute noch ein Volk sind: alle Kriterien dafür
mangeln... Sollte man mir aber entgegnen, dass weite Mengen Juden etwa
im Osten Sitten und Sprache noch im Gegensatz zu den anderen Völkern
gemeinsam haben, so sage ich, dass wir deutschen Juden eben nicht das

Jargon sprechen, Kaftan und Peijes abgelegt haben und mit jenen nichts
gemeinsam haben als die äusserliche Bezeichnung der grossenteils innerlich

nicht mehr bekannten Konfession. Wir sind nicht Volksgenossen mit
jenen.» Wir sind hier weit entfernt von einem Martin Buber oder einem
Gershom Scholem, der in seinen oben zitierten Jugenderinnerungen sagen
wird, dass die Ostjuden von Gott gesandt zu sein schienen, um die
«verdorrten Gebeine» (siehe Ezechiel 38) der deutschen Juden wieder zum
Leben zu erwecken. Aber mitten in seinen Ausführungen schlägt Lissauer
plötzlich einen anderen Ton an, wie wenn er der Schwierigkeit des
Problems endlich innegeworden wäre. Er behauptet nämlich, «dass die Juden

172



auf dem geschichtlichen Wege sind, ihre Volkheit zu verdunsten». Hatte
er nicht bereits die Nicht-Existenz der «Kriterien» dieser «Volkheit»
behauptet? Lissauer geht sogar noch weiter: Er anerkennt, dass die den
Juden aufgezwungene Situation soziologisch keineswegs befriedigend ist.
Lissauer gibt sich entweder bewusst verstiegen oder er ist selber (wer
weiss?) innerlich zerrissen, wenn er behauptet, dass «für den deutschen
Juden... die innere Möglichkeit, zur Landeskirche überzugehen und auch
äusserlich den Anschluss an die deutsche Kulturgemeinschaft zu vollziehen,

immer grösser» werde. Es folgt der Leitgedanke in Lissauers Erwiderung

gegen Goldstein: «Die Juden sind in einem Zwischenzustand» - nämlich

auf halbem Wege zwischen dem Ghetto und der deutschen Kultur.
Alle Übel, denen die Juden ausgesetzt sind, rühren von daher. Sie brauchen

bloss ihre spezifisch jüdische Art abzulegen, und alle ihre Probleme
werden gelöst sein. Eine eigenartige Binsenwahrheit: Verschwindet als
Juden - und wir versprechen euch, dass es keine Antisemiten mehr geben
wird. Lissauer wusste nichts von den Massen- und Zwangskonversionen
der Marranen, bei denen trotz alledem Probleme, wie z.B. das der Reinheit

des Blutes, bestehen blieben16. Schliesslich gab es auch einen Richard
Wagner, der in seiner böswilligen Schrift «Das Judenthum in der Musik»
1869 geschrieben hatte, der Jude bleibe immer ein Jude - selbst dann,
wenn er sich mit Taufwasser habe besprengen lassen.

Ohne Zweifel offenbart Lissauer selber an dieser Stelle historische
Unkenntnis. Dasselbe gilt übrigens für seine Ausführungen über das
Judentum im Mittelalter: Seiner Meinung nach waren es die grossen
Verfolgungen jener Zeit, die die Juden zu einer unzerstörbaren Leidensgemeinschaft

zusammenschmiedeten («gerade weil es Qual war, Jude zu sein,
hielten die Juden zusammen», schreibt Lissauer). Eine aufmerksame Lektüre

dieser langen Passage zeigt, dass die beiden Juden Goldstein und
Lissauer unter ihrem Dasein als «Gastschriftsteller» litten; sie waren
gezwungen, sich eines Ausdrucksmittels, der deutschen Sprache, zu bedienen,

die sie als ihre Muttersprache ansahen, obwohl manche ihnen dieses

Recht streitig machten. Lissauers Thesen wurden wohl von der grossen
Mehrheit der deutschen Juden geteilt. Dies erklärt die zahlreichen
Leserzuschriften, die bei der Zeitschrift «Der Kunstwart» eingingen, es erklärt
auch die Stellungnahme ihres Herausgebers17.

Die Stellungnahme von Ferdinand Avenarius

Etwas provokativ ausgedrückt, liesse sich Ferdinand Avenarius'
Äusserung auf folgenden Nenner bringen: «Wie ein Pangermanist den Zioni-
sten recht gibt». Avenarius wollte in erster Linie das Meinungsspektrum
der bei seiner Zeitschrift eingegangenen Leserbriefe widerspiegeln. In sei-

173



ner Stellungnahme scheint er Lissauer völlig beiseite zu lassen; er interessiert

sich nur für Goldstein, den jungen Juden, der laut und deutlich die

jüdische Eigenart verkündet und diese auch respektiert sehen will. Avena-
rius ist von Goldstein, den er zweimal ausführlich zitiert (die Zitate drük-
ken Zustimmung aus), sehr beeindruckt; tatsächlich ist Goldstein derjenige,

der die wahren Probleme aufwirft, während Lissauer bloss wünscht,
dass die Masse der Juden im deutschen Volk aufgeht. Avenarius spielt
übrigens leicht ironisch darauf an und gibt der Hoffnung Ausdruck, der
von Lissauer konstatierte «Zwischenzustand» möchte doch etwas rascher
ablaufen... Eine elegante Art, um festzustellen, dass dies nicht wirklich der
Fall ist.

Avenarius (der nach seiner eigenen Aussage «deutschnational... "bis
in die Knochen"» fühlt) hatte sehr wohl wahrgenommen, dass das jüdische

Volk - verbunden mit einer vieltausendjährigen Kultur und auf den
Schultern unzähliger Generationen stehend - imstande war, die noch
wenig entwickelten anderen Kulturen kommen zu sehen und zu befruchten.

Wie konnte man dann aber einen Lissauer ernstnehmen, der von
dieser befruchtenden Kraft nichts wusste und lediglich forderte, man solle
ihm die eigene Identität abnehmen?

Avenarius analysiert sehr gut die bestehenden Kräfteverhältnisse:
Auf der Suche nach Verbündeten zitiert er Werner Sombart, dem gemäss
alle Universitätslehrstühle mit Juden besetzt wären, wenn die zuständigen
Behörden auch nur einigermassen unparteiisch vorgegangen wären. Aber
das Problem war doch real und es gereicht den Juden, auch den heutigen,
zur Ehre, es zur Kenntnis zu nehmen: Wäre ein in den Bereichen von
Philosophie, Literatur und Kunst von Juden dominiertes Deutschland
überhaupt noch deutsch? Die Juden, so Avenarius, sollten doch all ihre
Talente im Rahmen ihrer eigenen Gemeinschaft entfalten. Damit blinzelt
er den Zionisten zu, die damals in Deutschland nicht sehr viele Anhänger
zählten18. Damit man ihm weder Antisemitismus noch Fremdenhass
vorhalten kann, greift der Autor auf eine Metapher von trauriger Berühmtheit

zurück: Zum Brotbacken braucht man gewiss Sauerteig, «aber mehr
Sauerteig als Brotteig, das geht nicht». Die Juden sollen sich also mit ihrer
Zusatz-Rolle zufriedengeben.

Man mag versucht sein, in all dem einen Vorgeschmack des
Nationalsozialismus zu wittern. Man spürt gewiss, dass die Geschichte bereits
ihren Lauf genommen hat - aber man würde das Gewissen des Historikers

doch verraten, wollte man statuieren, alles, was dem Holocaust
vorausgegangen sei, habe diesen bereits keimhaft in sich getragen. Mir ging
es hier darum, anhand historischer Texte (von Mendelssohn, Hirsch,
Goldstein, Lissauer und Avenarius) aufzuzeigen, dass das Schicksal des

deutschen Judentums bereits lange vor 1933 auf dem Spiel stand.

174



Dieser geschichtliche Rückblick auf das deutsche Judentum wäre

unvollständig ohne wenigstens einen kurzen Hinweis auf die Haltung
Franz Rosenzweigs gegenüber Moses Mendelssohn und gegenüber der
Neo-Orthodoxie Samson Raphael Hirschs. Denn der Verfasser des

«Sterns der Erlösung» konnte an seinen beiden illustren Vorgängern nicht
vorübergehen. Er scheint allerdings mehr Affinitäten zu Hirsch als zu
Mendelssohn empfunden zu haben19. Tragischerweise ist es keinem der
drei gelungen, den Untergang des deutschen Judentums abzuwenden.

ANMERKUNGEN

1. Siehe die Nummern 20-31 von Communauté Nouvelle (Fonds Social Juif Unifié,
Paris). Darin finden sich die Übersetzungen der im folgenden diskutierten Texte von
Moritz Goldstein, Ernst Lissauer und Ferdinand Avenarius sowie des 18. Briefs von
Samson Raphael Hirsch, ferner weitere wichtige Texte (immer in französischer
Übersetzung): ein längerer Auszug aus Theodor Lessing, Der jüdische Selbsthass

(Neuauflage: München: Matthes & Seitz 1984); ein Kapitel aus Franz Rosenzweigs
Büchlein vom gesunden und kranken Menschenverstand (hrsg. von N. Glatzer, Königstein:

Jüdischer Verlag Athenäum 1984; die vollständige Übersetzung ins Französische

erschien Ende 1987 bei den Editions du Cerf) und der äusserst scharfe, polemische

Text von Walther Rathenau, Höre, Israel! (in: ders., Schriften, ausgewählt und
eingeleitet von A. Harttung u.a., Berlin 1965, S. 89-93).

2. Ich denke an die vom Goethe-Institut in Paris zusammen mit dem «District 19» der

Loge B'nai B'rith veranstalteten Kolloquien über Walter Benjamin, Gershom Scho-
lem und Franz Rosenzweig. Übrigens hat die Zeitschrift Pardès ihr Heft 5

ausschliesslich der Frage «Judentum und Deutschtum» gewidmet.
3. Siehe Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe. Bd. 19,

Briefwechsel, Stuttgart: Frommann 1974, Briefe 108, 109, 154, 155.

4. Moses Mendelssohn, Briefwechsel der letzten Lebensjahre. Sonderausgabe, eingeleitet

von Alexander Altmann, Stuttgart: Frommann 1979, S. 35-41. Siehe auch die
von mir herausgegebene französische Ausgabe von S.R. Hirschs «Neunzehn
Briefen»: Dix-neufépîtres sur le judaïsme, Paris: Cerf 1987, S. 26f. Anm. 25 und 26.

5. Text der «Vorrede»: Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe.
Bd. 8: Schriften zum Judentum II, hrsg. von Alexander Altmann, Stuttgart: Frommann

1983, S. 3-25 (französische Übersetzung: Communauté Nouvelle Nr. 25, S. 124

-139).
6. Siehe David S. Katz, Philosemitism and the Readmission of the Jews to England,

Oxford Historical Monographs 1982.

7. Neuausgabe: °iggerôt_ zafôn. Neunzehn Briefe über Judentum, hrsg. von Ben Uziel
Samson Raphael Hirsch). Zürich: Verlag Morascha 1987. Französische Übersetzung
in der «Collection patrimoines-judaïsme», Paris: Cerf 1987.

8. Moses Mendelssohn, Jerusalem oder über religiöse Macht und Judentum, in: ders.,
Gesammelte Schriften, Bd. 8 (siehe oben Anm. 5), S. 99-204. Französische Übersetzung

von D. Bourel, Les Presses d'Aujourd'hui 1982.

175



9. Siehe Max P. Birnbaum, Staat und Synagoge (1918-1938), Tübingen: Mohr 1981.

10. Siehe meine Einleitung zu den «Dix-neuf épîtres» (siehe oben Anm. 4).
11. Moritz Goldstein, Deutsch-jüdischer Parnass, in: Der Kunstwart. Halbmonatschau

für Ausdruckskultur auf allen Lebensgebieten, 25/2 (1911/12), S. 281-294 (französische

Übersetzung in: Communauté Nouvelle Nr. 21, S. 186-205).
12. Siehe Pardès Nr. 5, S. 13-48.

13. Gershom Scholem, Von Berlin nach Jerusalem. Jugenderinnerungen, Frankfurt:
Suhrkamp 1977, S. 38f.

14. Martin Buber, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, hrsg. von Grete Schaeder. Bd. I

(1897-1918), Heidelberg: Lambert Schneider 1972, Namensverzeichnis s.v. Goldstein,

Moritz.
15. Text von Ernst Lissauer in: Der Kunstwart 25/3 (1911/12), S. 6-12.

16. Siehe Yosef Hayim Yerushalmi, De la cour d'Espagne au ghetto italien. Isaac Cardoso

et le marranisme au XVIIIe siècle, Paris: Fayard 1987.

17. Ferdinand Avenarius, Aussprachen mit Juden, in: Der Kunstwart 25/3 (1911/12), S.

225-236 (ebd. S. 12-15 und 236-259 verschiedene Leserzuschriften; ebd. S. 259-261
ein «Schlusswort» von M. Goldstein).

18. Siehe Jehuda Reinharz, Dokumente zur Geschichte des deutschen Zionismus, Tübingen:

Mohr 1984.

19. Franz Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk: Gesammelte Schriften, hrsg. von
Rachel Rosenzweig und Edith Rosenzweig-Scheinmann, Briefe und Tagebücher, I.
Band (1900-1918). Den Haag 1979, bes. die Briefe 313 (S. 265) und 492 (S. 520); II.
Band (1918-1929), Den Haag 1979, bes. Brief 719 (S. 762), Notiz 728 (S. 772), die
Briefe 780 (S. 799), 839 (S. 874), 1107 (S. 1109 - an Martin Buber über die Übersetzung

der Bibel) und schliesslich 1138 (S. 1134-1137, wo mehrfach von Hirsch und
der Neo-Orthodoxie die Rede ist).

176


	Von Moses Mendelssohn zu Moritz Goldstein

