Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 44 (1988)

Artikel: Von Moses Mendelssohn zu Moritz Goldstein
Autor: Hayoun, Maurice R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960690

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von Moses Mendelssohn zu Moritz Goldstein *

von Maurice R. Hayoun

Die intellektuelle und geistige Geschichte des deutschen Judentums
beginnt fiir die Bewegung der Ideen in Frankreich zu einem Faktor zu
werden, der nicht mehr vernachlissigt werden kann. Der Eindruck scheint
sich endlich durchzusetzen, dass der kulturelle Austausch zwischen beiden
Landern fiir ihre Entwicklung schon immer bestimmend war. Seit einiger
Zeit widmen Zeitschriften und Periodica ganze Hefte dem Problem des
judischen Denkens in Deutschland — von Moses Mendelssohn bis Ger-
shom Scholem und Martin Buber. Die Zahl der Ubersetzungen ist ge-
wachsen!, und nicht selten ergreift «Paris» die Initiative zu internationa-
len Kolloquien? — ein Zeichen fiir die erneute Aktualitit jidisch-deut-
schen Denkens.

Auf den folgenden Seiten mochte ich die Stationen der Entwicklung
nachzeichnen, wie sie flr das jlidische Denken in Deutschland entschei-
dend waren: ausgehend von einem grundlegenden Text Moses Mendels-
sohns, der anlisslich des Erscheinens der deutschen Ubersetzung der
«Vindiciae Judaeorum» von Manasse ben Israel geschrieben wurde, und
abschliessend mit der Kontroverse, die 1912 in der pangermanistischen
Zeitschrift von Ferdinand Avenarius, «Der Kunstwart», stattfand. Zwi-
schen 1782 (Publikation der «Vorrede» Mendelssohns) und 1912 (Pu-
blikation des Pamphlets « Deutsch-jiidischer Parnass» von Goldstein) sind
130 Jahre verflossen. Eine erste Bilanz des Historikers dieser wirklichen
oder eingebildeten Symbiose zwischen Juden und Deutschen scheint am
Platz zu sein.

Um den philosophischen Aspekt nicht ganz beiseite zu lassen, werde
ich auch fragen, ob zwischen Minnern wie Mendelssohn und Samson
Raphael Hirsch eine Kontinuitit oder ein Bruch besteht. Um das Ganze
abzurunden, werde ich ferner auf die paar Stellen eingehen, in denen der
letzte grosse jiidisch - deutsche Philosoph, Franz Rosenzweig, von Hirsch
und der Orthodoxie spricht.

* Aus dem Franzdsischen iibersetzt von Clemens Locher und Martin Cunz.

Prof. Dr. Maurice R. Hayoun lehrt an der Universitit Strassburg jiidische Philoso-
phie und ist Gastprofessor an der Theologischen Fakultit der Universitit Basel.
Adresse: 16, rue Paul Bert, F-75011 Paris.

160



Moses Mendelssohns «Vorrede» zur Ubersetzung
der «Vindiciae Judaeorum»

Als Mendelssohn sich entschloss, die « Vindiciae Judaeorum» des Am-
sterdamer Rabbiners Manasse ben Israel (1604-1657) libersetzen zu las-
sen, blieben thm nur noch wenige Jahre zu leben. Als die Ubersetzung
erschien, hatte Mendelssohn seinen Produktionsrhythmus wegen der
Krankheit, die ihn zeichnete, bereits erheblich reduziert. Der Inhalt seiner
«Vorrede» zielt darauf ab, das zu unterscheiden, was das Religidose vom
Politischen trennt. Der jlidische Philosoph legt darin ein ziindendes Pla-
doyer zugunsten der Toleranz vor, indem er betont, dass materielle Vor-
teile auf keinen Fall an die Verpflichtung gebunden sein diirfen, einer
religiosen Meinung vor einer anderen den Vorzug zu geben. Diese «Vorre-
de» stellt die unmittelbare Reaktion Mendelssohns angesichts der Uber-
treibungen eines orthodoxen Obskurantismus dar, der zu seinem Missfal-
len sein Haupt erhoben hatte. Denn, wie oben gesagt, ist die Schrift
eigentlich ein ziindendes Plddoyer zugunsten der Toleranz der Juden.
Aber als solches verfolgt sie zwei Ziele: die Erlangung der Toleranz gegen-
liber den Juden von seiten der preussischen Behorden, aber auch (und
beinahe vor allem) die Erlangung der Toleranz unter den Juden selbst!
Diese Rangordnung mag tiberraschen, aber sie entspricht dem Aufbau
seiner «Vorrede».

Kurz vor Erscheinen der «Vorrede» hatte Christian Wilhelm Dohm,
ein hoher preussischer Beamter, einen Text veroffentlicht, der unter dem
Titel « Uber die biirgerliche Verbesserung der Juden» bekannt wurde. Der
Titel ist weniger harmlos, als es zunidchst den Anschein hat, denn er zielt
im wesentlichen darauf ab, die soziale Stellung der Juden zu reformieren
und zu verbessern, ohne den Inhalt ihrer religiosen Lehren und Uberzeu-
gungen antasten zu wollen. Man weiss, dass bei den Juden dass Soziale
und das Religiése eng miteinander verbunden sind und dass sich beides
unmoglich trennen ldsst. Was tat Mendelssohn, der sich liber das Erschei-
nen der Schrift Dohms freute, obwohl er sich beziiglich ihrer Grenzen und
Unvollkommenheiten keiner Tauschung hingab? Er machte sich selbst an
ein Thema, das ihm zu Recht hochst wichtig schien, ndmlich die Frage der
Erteilung des Rechtes an die religiosen Behorden der jiidischen Gemein-
schaft (die er hier «Colonie» nennt), einzelne Mitglieder auszustossen und
zu exkommunizieren, die sich der Abweichung oder der Heterodoxie
schuldig gemacht haben. Der offensichtliche Irrtum Dohms bestand niam-
lich darin, die «kirchliche Gesellschaft» der Juden (so driickte er sich aus)
mit dem Recht auf Ausschluss und Exkommunikation auszustatten, um
sie dadurch der christlichen Kirche gleichzustellen, die das Recht auf
Exkommunikation seit jeher besessen hatte.

161



Mendelssohn sollte aus seiner klaren Missbilligung keinen Hehl ma-
chen, indem er gleichzeitig andeutete, ein so sensibler Geist wie derjenige
Dohms habe ihn an eine schirfere Kritik gewohnt. Das angebliche Vor-
recht der Exkommunikation oder des Ausschlusses sei unannehmbar, es
verletze frontal so fundamentale Prinzipien wie die menschliche Gewis-
sensfreiheit (liber die Mendelssohn in seinem 1783 erschienenen «Jerusa-
lem» spricht), das Recht, anders als die angestammte Gemeinschaft zu
denken, ohne von dieser ohne weiteres verstossen zu werden, und, was
leicht in Vergessenheit geraten konnte, die Nichstenliebe. Dohm hatte
geschrieben, es wire inkonsequent, der jiidischen Kirche das Recht auf
Exkommunikation nicht zuzuerkennen. Mendelssohn antwortete darauf,
es sei besser, eine Inkonsequenz zu begehen, als eine Ungerechtigkeit zu
vergrossern, welche darin bestehe, einen niitzlichen und angesehenen Biir-
ger von einem Tag auf den andern ins Ungliick zu stiirzen.

Das von der jiidischen Orthodoxie und ihren Zwangsmitteln — d.h.
ihrer Macht, Entscheidungen auch durchzusetzen — gestellte Problem hat
Mendelssohn gegen Ende seines Lebens grosse Sorgen gemacht. Schon in
jungen Jahren hatte er mit einem konsequenten Vertreter der Orthodoxie,
Rabbiner Jakob Emden aus Altona (1697-1776), eine Auseinandersetzung
beziiglich der zu beobachtenden Zeitspanne zwischen Tod und Beerdi-
gung. Wer diese in einem blumig-rhetorischen® Hebraisch geschriebenen
Briefe liest, spiirt die Drohung Emdens, gegen Mendelssohn einzuschrei-
ten, tiberall durchschimmern, falls letzterer in seinen irrigen Anschauun-
gen verharren sollte. Was wiire geschehen, wenn die Sache schief gegan-
gen wire und Emden gegen Mendelssohn den Bannspruch geschleudert
hitte, wie dies auch ein anderer Rabbiner in bezug auf die kommentierte
deutsche Ubersetzung des Pentateuchs vorhatte? In diesem zweiten Fall
hatte die Sache nimlich schon eine derart kritische Wendung genommen,
dass ein junger Bewunderer Mendelssohns, der didnische Diplomat August
Hennings, in einem Brief an ihn bemerkte*, dass die von Mendelssohn
proklamierte Gleichwertigkeit zwischen Judentum und Toleranz ihm pro-
blematisch, ja fiktiv scheine und dass der erwihnte Rabbiner ihn vermut-
lich lebendig verbrennen liesse, wenn er dazu die Macht hitte.

Obwohl Mendelssohn sich in seiner Antwort an Hennings eine wohl-
berechnete Zuriickhaltung auferlegt, nimmt er in der «Vorrede» zu den
«Vindiciae Judaeorum»® eine viel freimiitigere Haltung ein: «Noch ist
keine Geistlichkeit so aufgeklirt», schreibt Mendelssohn ohne ndhere
Prizisierung, «dass ihr ein solches Recht [sc. das Recht des Ausschlusses],
wenn es eines giebt, ohne Gefahr anvertraut werden kénnte». Uberdies
handle es sich hierbei nicht um ein Recht, sondern eher um das Gegenteil.
Mendelssohn legt sich auch mit einer Korrektur Dohms an, die dieser
selbst an seiner Schrift anldsslich einer Neuauflage angebracht hatte. Er

162



prizisierte dort, das Recht auf Ausschluss erstrecke sich nur auf den
religiosen Bereich, und das zeitgendssische kirchliche Recht kenne diesen
Tatbestand ja seit langem. «Irrtum!», ruft Mendelssohn aus. Es sei sehr
schwierig, vor allem bei den Juden, eine Grenzlinie zwischen Sozialem
und Religiosem zu ziehen: Wer lediglich das Mitglied einer Religionsge-
meinschaft treffen wolle, erledige durch den Bann zugleich den niitzlichen
und angesehenen Staatsbiirger. Sei es denn wirklich notwendig, diesen
Biirger, der nicht so denke wie die andern, von allen gottesdienstlichen
Versammlungen auszuschliessen? Was fiir eine Art von Bezichung kénne
er dann noch mit seinen Glaubensgenossen aufrechterhalten, die inner-
halb der Gemeinschaft geblieben seien? Wer das Wesen von Bannsprii-
chen kennt, weiss sehr wohl, dass man nicht mehr das Recht hat, mit dem
Ausgeschlossenen auch nur eine geschiftliche Beziehung aufzunehmen.
Wie soll aber dann sein Lebensunterhalt gesichert werden? Mendelssohn
dachte wohl an Uriel da Costa und an Baruch Spinoza, zwei sehr lehrrei-
che File auf diesem Gebiet. Beide wurden gedemiitigt, besonders der
erstere, der auf diese Weise in den Selbstmord getrieben wurde. Um
solche Extremsituationen zu vermeiden, erlisst Mendelssohn einen glii-
henden Appell an die Juden selbst und beschwort sie, sich gegenseitig zu
ertragen und zu lieben. Nach den unzihligen Bannspriichen zu urteilen,
die kurz nach seinem Tod von den mitnagdim gegen die hasidim und
umgekehrt geschleudert wurden, kann man allerdings daran zweifeln, ob
die Botschaft Mendelssohns iiberhaupt gehort wurde.

Mendelssohn beginnt seine «Vorrede» mit einem Dank an die «allgii-
tige Vorsehung», die ihn «diesen gliicklichen Zeitpunkt» habe «erleben
lassen, in welchem die Rechte der Menschheit in ithrem wahren Umfange
beherziget zu werden anfangen», obwohl diese Rechte noch umstritten
seien. Mendelssohn weist auf die erstaunliche Tatsache hin, dass «es im-
mer die schwichere, bedriickte Partey» gewesen sei, die sich fiir «kDuldung
und Vertragsamkeit unter den Menschen» eingesetzt habe, wiahrend «der
herrschende Theil» den Schwachen gegeniiber den «Argwohn» gehegt
habe, diese wollten «ihm nur das Heft aus den Hinden... winden», «um
die Spitze wider ihn selbst zu kehren». Daraus ergebe sich das tiefverwur-
zelte Misstrauen der Méchtigen gegeniiber jedem Gedanken einer 6ffentli-
chen Toleranz. In den Augen Mendelssohns ist es eindeutig «die Pflicht
des Stiarkeren, den ersten Antrag zu thun, die Arme auszustrecken, und,
wie August zu rufen: Lass uns Freunde seyn!».

In sehr hoflicher Form erweist Mendelssohn Christian Dohm die
Ehre, diesem «philosophisch-politischen Schriftsteller», der «nur eine sehr
geringe Nachlese zuriick gelassen» habe und von dem Mendelssohn sagt:
«Er fiihret bloss die Sache der Menschheit, und vertheidiget ihre Rechte»;
er habe «sich iiber den Unterschied der Lehren und Meinungen hinweg-

163



gesetzt, und in dem Menschen nur den Menschen betrachtet». Mendels-
sohn kommt dann auf Manasse ben Isracl und auf die Aufgabe, die dieser
sich vorgenommen hatte, zu sprechen:

« Man vergleiche mit diesem, was ein Rabbiner des 17ten Jahrhunderts,
der die Sache seiner Nation vor den Augen des englischen Parlaments fiih-
ret, zu ihrer Vertheidigung vorbringet, und durch welche Griinde er die
Nation bewegt, seine Mitbriider in England aufzunehmen®. Man weiss, dass
die Juden zu Eduards 1. Zeiten aus England verjagt worden sind, und nicht
eher, als unter Cromwel die Freyheit erhielten, wieder dahin zu kommen. R.
Manasseh war es, der ihnen diese auswiirkte. Er war ein Mann von vieler
rabbinischer Gelehrsamkeit und auch andern Wissenschaften, und von einem
sehr brennenden Eifer fiir das Wohl seiner Mitbriider. Er erhielt zu Amster-
dam, allwo er als Chacam der Portugiesischen Judenschaft lebte, die néthi-
gen Reisepdisse, und gieng, in Begleitung einiger seiner Nation nach London,
um die Sache seines Volks bey dem Protektor, bey dem er wohlgelitten war,
und bey dem Parlamente zu unterstiitzen. Er fand aber mehr Schwierigkeit,
als er sich vorstellte, und diesen Aufsatz schrieb er zu einer Zeit, da er die
Hofnung in seinem Geschdfte glhicklich zu seyn, fast aufgegeben hatte.
Endlich aber gelang es ihm dennoch, und die Juden wurden unter leidlichen
Bedingungen wieder aufgenommen. Dieser Brief des R. Manasseh findet
sich in einer periodischen Sammlung verschiedener Aufsdtze, die im Jahr
1708 unter dem Titel; the Phenix, or Revival of scarce and valuable Pieces,
no where to be found but in the Closets of the Curious zu London in 8.
herausgekommen ist.»

Mendelssohn erinnert dann daran, dass der Ausschluss aus der Ge-
meinschaft zu allen Zeiten die Reaktion von Heiden und Christen den
Juden gegeniiber gewesen sei. Er bemerkt, dass sich das anti-jiidische
Vorurteil sehr gut den verschiedenen Epochen anzupassen wusste: In den
«aberglidubischen Zeiten» des Mittelalters «waren es Heiligthiimer, die wir
aus Muthwillen schianden; Crucifixe, die wir durchstechen, und bluten
machen; Kinder, die wir heimlich beschneiden, und zur Augenweide zer-
fetzen; Christenblut, das wir zur Osterfeyer brauchen; Brunnen, die wir
vergiften u.s.w.», kurz man warf den Juden damals vor, mit «geheimen
Kiinsten und Teufeleyen» ihr Unwesen zu treiben. In der heutigen aufge-
kliarten Zeit, so stellt der judische Philosoph voller Bitterkeit fest, wirft
man uns nun «gerade Aberglaube und Dumbheit..., Mangel an morali-
schem Gefiihle, Geschmack und feine Sitten» vor. Aber djeser Tatbestand
ist weitgehend, wenn nicht sogar ausschliesslich den Christen anzurech-
nen, die alles tun, um die Juden in einer Situation der Not zu belassen,
und die ihnen nachher ihr trauriges Geschick auch noch vorhalten:

«Man fihrt fort, uns von allen Kiinsten, Wissenschaften und andern
niitzlichen Gewerben und Beschdftigungen der Menschen zu entfernen; ver-

164



sperret uns alle Wege zur niitzlichen Verbesserung, und macht den Mangel
an Cultur zum Grunde unserer fernern Unterdriickung. Man bindet uns die
Hiinde, und macht uns zum Vorwurfe, dass wir sie nicht gebrauchen.

Mit Recht hat Dohm jene unmenschliche Anklagen der Juden die die
Merkmale der Zeiten und der Monchszellen an sich tragen, in denen sie
ausgehekt worden, kaum einer fliichtigen Beriihrung gewiirdiget... Uber-
haupt ist die Verldumdung von so giftiger Art, dass sie immer einige Wir-
kung in den Gemiithern zuriickldsst, wenn auch ihre Unwahrheit entdeckt,
und allgemein anerkannt wird.»

Mendelssohn triigt dann Uberlegungen vor, welche ihm die unge-
rechte Hinrichtung des Hofjuden Lippold, des Kammerdieners und
Miinzmeisters von Kurfiirst Joachim II. von Brandenburg, im Jahre 1573
nahelegt; Lippold wurde vorgeworfen, den Kurflrsten vergiftet zu haben.
Mithilfe dieses Beispiels mochte Mendelssohn zeigen, dass es zu Justiz-
morden kommt, wenn sich die staatliche Justiz auf Intoleranz und Unge-
rechtigkeit stiitzt. Unter Berufung auf geltende, anerkannte Gesetze wur-
de Lippold vom Scharfrichter so lange gefoltert, bis er alles zugab — selbst
die Vergehen, die er nie begangen hatte. Der Paragraph 44 der «Halsge-
richtsordnung» Kaiser Karls V. war zwar geltendes Recht, aber seine
Anwendung geschah auf vollig ungerechte Weise. Nicht genug iibrigens,
dass der arme Lippold sein angebliches Verbrechen sithnen musste, auch
seine Glaubensgenossen mussten eine bedeutende Geldsumme als Busse
aufbringen... Mendelssohn erwidhnt einen weiteren schrecklichen Justizirr-
tum, bei dem in Polen zwei der Ermordung eines Christenkindes beschul-
digte Rabbiner so grausam gefoltert wurden, dass sie daran starben —
kurz bevor ihre mehrfach beteuerte Unschuld an den Tag kam. Mendels-
sohn scheint die Hoffnung aufgegeben zu haben, dass Intoleranz und
Antisemitismus ausrottbar seien, wenn er schreibt: «Man kan einem ver-
jahrten Vorurteile alle Wurzeln durchschneiden, ohne ihm die Nahrung
ginzlich zu entziehen.» Er erwiihnt dann jenen Rezensenten der Dohm-
schen Schrift in den Géttingischen gelehrten Anzeigen, der sich dartiber
wunderte, dass ein hoher Beamter des preussischen Staates den Juden,
diesem ungebildeten und seit alters widerspenstigen Volk (!), so viel Auf-
merksamkeit gewidmet habe. Dieser Rezensent habe, bemerkt Mendels-
sohn, nicht einmal die Ehrlichkeit gehabt, «in sich zu gehen, und zu
bedenken, was wohl seine eigene Vorfahren, in ndrdlichen Eindden, um
eben diese Zeit fiir Cultur gehabt haben mogen, aus denen doch heutiges
Tages Recensenten in Gottingschen Anzeigen entsprungen sind».

War das, was sich damals in den deutschen Kleinstaaten abspielte,
die Regel in ganz Europa? Keineswegs, unterstreicht Mendelssohn, der
ausfiihrlich auf das Beispiel der Niederlande eingeht, diesen Hort des
Friedens und der Prosperitit, den eine humanistische Gesetzgebung aus-

165



zeichnete. «Noch niemals hat man sich daselbst liber die Vermehrung der
Juden beklagt», stellt Mendelssohn fest und antwortet dann auf den Ein-
wand, Holland sei eben «ein handelnder Staat, der also der handelnden
Menschen nicht zu viel haben kan»: «Ich mochte aber wissen; ob die
Handlung daselbst die Menschen, oder nicht vielmehr die Menschen die
Handlung herbeygelockt haben?... Einer weisen Regierung ist kein Bettler
zuviel, kein Kriippel vollig unbrauchbar.» Alexander Altmann hat in
seiner deutschen Ausgabe der «Vorrede» zu Recht auf den «populisti-
schen» Ursprung von Mendelssohns Thesen hingewiesen. Dieser stellt
Hollands wenig fruchtbaren Boden dem ausserordentlichen wirtschaftli-
chen Aufschwung dieser Nation gegeniiber und meint:

«Nichts als Freiheit, Milde der Regierung. Billigkeit der Gesetze, und
die offenen Arme, mit welchen sie die Menschen aller Art, und Kleidung,
Meinung, Sitte, Gebrauch und Religion aufnehmen, und schiitzen, und ma-
chen lassen, nichts als diese Vorziige sind es, die in Holland den fast iiberrei-
chen Segen, die Fiille des Guten hervorgebracht, darum es so sehr beneidet
wird.»

Auch hier hatte Dohm einen Weg beschritten, den Mendelssohn
verwirft. Dohm hatte von einer Art «Toleranzschwelle» gesprochen (wie
es die heutigen Soziologen nennen wiirden). Fiir den jlidischen Philoso-
phen dagegen, der sich einmal mehr als Optimisten erweist, nimmt «die
Bevolkerung... zu, so lange das Genie neue Erwerbsmittel entdecken
kan»; «ja, ich getraue mir zu behaupten,... dass niemals eine Auslerung,
oder Auswanderung des Volks geschehen, daran nicht die Gesetze, oder
ihre Handhabung Schuld gewesen».

Gegen Ende seiner «Vorrede» kommt Mendelssohn zu dem Thema,
das ihm am meisten am Herzen liegt: die Unterscheidung zwischen zivilen
und kirchlichen Angelegenheiten. Wenn nidmlich die jiidische «Colonie»
die Gewihrung der Autonomie fordert, so bezieht sich diese sowohl auf
den zivilen wie auf den religiésen Bereich. Aber hier entsteht ein Problem:
Soll der Richter, der in Streitsachen zu entscheiden hat, Jude oder Christ
sein? Mendelssohn antwortet ohne Zogern: Es miisse ein «obrigkeitli-
cher», d.h. vom Staat ernannter, Richter sein. Der Philosoph wollte offen-
sichtlich den Einflussbereich der Rabbiner rigoros einschrinken. Dabei
ging es ihm nicht um einen Angriff gegen die religiose Tradition, sondern
lediglich gegen eine gewisse soziale Riickstindigkeit. Mendelssohn weist
auf das Beispiel des Arztes hin, dem wir uns anvertrauen, «ohne auf den
Unterschied der Religion zu sehen». Daraus folgt: Warum sollte man sich
einem Richter gegentiber nicht entsprechend verhalten? Es darf nicht sein,
dass die Rabbiner, gestiitzt auf ihre religiosen Vorrechte, den jliidischen
Staatsbiirgern ihre Sicht der Dinge aufzwingen:

166



«Wie aber in kirchlichen Sachen, in Sachen die die Religion der Colo-
nie angehen? Wie weit sollen sich die Rechte jeder Colonie, und der Juden
insbesondere, iiber ihre Glieder, in Glaubenssachen erstrecken? welche
Macht darf sie anwenden, welche Gewalt ausiiben, sie zur Einigkeit und
Reinigkeit in Absicht auf Lehre und Leben zu zwingen? wie weit darf sie
ihren kirchlichen Arm ausstrecken, die Unwilligen zu ziichtigen, oder auszu-
stossen, und die Irrenden oder Abweichenden in das Gleis zuriick zu ziehen?»

Mendelssohn gibt zu, dass er nicht verstehen kann, welcher Zusam-
menhang zwischen dem «Recht auf Personen und Dinge» (den Menschen-
rechten, wiirde man heute sagen) und «Lehrmeinungen» bestehen soll.
«Die wahre, gottliche Religion», hidlt Mendelssohn fest, «masst sich keine
Gewalt iiber Meinungen und Urtheile an; giebt und nimmt keinen An-
spruch auf irdische Giiter, kein Recht auf Genuss, Besitz und Eigenthum;
kennet keine andere Macht, als die Macht durch Griinde zu gewinnen, zu
liberzeugen, und durch Uberzeugung gliickseelig zu machen. Die wahre,
gottliche Religion bedarf weder Arme noch Finger zu ihrem Gebrauche;
sie ist lauter Geist und Herz.» ‘

Man sieht, wie vehement Mendelssohn fiir die Freiheit des Gewissens
eintritt und wie sehr er jeden Zwang verwirft, der gegen religiose Uberzeu-
gungen gerichtet ware. Auf diese Weise disqualifiziert er auch jede Art
von christlichem Bekehrungseifer, wie er ihn selber — von seiten eines
Johann Caspar Lavater — zu spiiren bekommen hatte. Und Mendelssohns
Schlussfolgerung lautet:

«Wollet ihr gehegt, geduldet und von andern verschonet seyn: so heget
und duldet und verschonet euch unter einander! Liebet; so werdet ihr geliebet
werden!»

Moses Mendelssohns «Vorrede» zu den «Vindiciae Judaeorum» von
Manasse ben Israel ist ein wahrhaft grundlegender Text fiir das moderne
Judentum. Erstmals behandelt in dieser Schrift ein bedeutender jidischer
Philosoph klar und deutlich das Problem von Religion und Politik im
Judentum, ohne dem fatalen Bruch, den zum Beispiel ein Spinoza provo-
ziert hatte, zum Opfer zu fallen. Mendelssohns Schiiler werden sein Werk
weiterfithren, es allerdings manchmal auch entstellen, was dem Lehrer
Vorwiirfe von Heterodoxie und Gottlosigkeit zuziehen sollte.

Samson Raphael Hirschs «Neunzehn Briefe»

Das nun anschliessend zu behandelnde bedeutsame Werk, das dem
deutschen Judentum (und den Juden im gesamten Einflussbereich deut-
scher Kultur) seinen Stempel aufprigen sollte, stammt von Samson Ra-
phael Hirsch (1808-1888) und tragt den Titel « Neunz¢hn Briefe iiber Ju-

167



dentum»’. Besteht zwischen diesen beiden grossen Reprisentanten des
deutschen Judentums ein Bruch oder eine Kontinuitat?

Von 1782 machen wir einen Sprung ins Jahr 1836: Es ist interessant
festzustellen, dass in dem halben Jahrhundert, das zwischen diesen beiden
Daten liegt, das orthodoxe Judentum in Deutschland mehr und mehr den
Akzent auf die Bewahrung des kulturellen, religiosen und menschlichen
Erbes des Judentums und nicht so sehr auf die Notwendigkeit einer Ak-
kulturation oder einer Anpassung an die Umwelt legte. Mit dieser Bemer-
kung will ich keineswegs unterstellen, Mendelssohn sei kein orthodoxer
Jude gewesen oder er habe in seinem Innersten kein gutes Haar an der
Judischen Tradition gelassen. Was ihm fiir seine Zeit absolute Prioritit zu
haben schien, war die Aneignung der europdischen Kultur, deren vol-
lendetste Vertreterin er in Deutschland verkorpert sah, nicht aber die
Assimilation an diese Kultur oder gar die Fusion mit ihr. Mendelssohn
und Hirsch hatten ein gemeinsames Problem: Wie konnte man den besten
Nutzen aus der jludischen Tradition ziehen, wie konnte man einen mog-
lichst harmonischen eigenen Ort zwischen der europidischen Kultur und
der jiidischen Identitit finden?

Sowohl Mendelssohns «Jerusalem»® wie seine «Vorrede» zu den
«Vindiciae Judaeorum» sind nach aussen gerichtet, das heisst: Sie wenden
sich vor allem an den Nicht-Juden im Europa des 18. Jahrhunderts,
dessen Kopf randvoll ist von anti-jiidischen Klischees, die eine machtige
katholische Kirche nur allzu gern verbreitet hat. Mendelssohn hielt es flir
dringlich, dieses negative jiidische «Image» zu korrigieren. Zu diesem
Zweck mussten sich die Juden aber der Kultur ihrer Umwelt 6ffnen und
nicht mehr nur innerhalb der vier Ellen von Talmud und Midrasch leben.
Mendelssohn und der Kreis von maskilim, deren lebendige Seele er war
und die ihn iiberlebten, verfolgten das Anliegen einer Offnung des Juden-
tums gegeniiber Einfliissen von aussen. Damit gingen sie ein Risiko in
bezug auf die Zukunft ein: Wiirden die Juden nach ihrem vollig chaoti-
schen Ausbruch aus den Mauern des Ghettos eine neue geistige Fithrung
finden, die die nunmehr gebrochene Rabbinerherrschaft vorteilhaft erset-
zen konnte? Darin bestand das ganze Problem. Denn — darauf weisen die
besten Spezialisten fiir die Epoche der Emanzipation hin — man hatte
zwar die Juden als einzelne emanzipiert, niemals aber das Judentum als
solches, das heisst als Religion. Man kann auch von einer janusgesichti-
gen Emanzipation sprechen — mit einem strahlenden Gesicht einerseits
und mit einer zwar weniger sichtbaren, aber deshalb nicht weniger realen
Grimasse andererseits.

Lessings « Nathan der Weise» ist ein gutes Beispiel fiir diesen Sachver-
halt. Nicht dass ich Lessing, der mit Mendelssohn seit jeher befreundet
war, Hintergedanken unterschieben wollte, die ihm vielleicht fremd wa-

168



ren. Dennoch spiegelt er sehr wohl die Ideologie oder die «Sensibilitdt»
seiner Zeit gegeniiber der Religion. Zwar unterscheidet man gemeinhin
zwischen einer extremistischen Aufkldrung (derjenigen Voltaires z.B.) und
einer gemassigten Aufklarung (derjenigen der zeitgendssischen deutschen
Denker), welche mit der Religion schonender umging. Dennoch ist die
Zugehorigkeit Nathans des Weisen zum Judentum so gut wie ausgeloscht
und nur noch aus Andeutungen zu erraten; man splirt sehr wohl, dass
Lessing dem Juden zumutet, den Juden, den er in sich trigt, zu iiberstei-
gen und zu liberwinden. Lessing wollte meines Erachtens darstellen, dass
selbst ein Jude die Ideale der biirgerlichen Gesellschaft, nimlich die
Aneignung von «Kultur und Besitz», verwirklichen konnte. Was Moses
Mendelssohn betraf, so konnte er das Erscheinen eines solchen Theater-
stlicks nur begriissen; wir wissen allerdings nicht, ob er all dem bloss
implizit Ausgesagten in Lessings Drama zugestimmt hitte. Was wir je-
doch ganz sicher wissen, ist, dass Mendelssohn sich spiter von den Ideen
seines Freundes distanzierte, die dieser in seinem Werk «Die Erziehung des
Menschengeschlechts» niedergeschrieben hatte. Mit seiner Sichtweise einer
Entwicklung der Menschheit und mit seiner Reduktion der Offenbarung
auf ein Werkzeug, das nur einem primitiven Entwicklungsstadium ange-
messen war, ging Lessing hier allzu weit.

Samson Raphael Hirsch, der im Jahre 1808 — 22 Jahre nach Mendels-
sohns Tod — Geborene, sollte die Priorititen auf den Kopf stellen. Zu-
nichst einmal waren Mendelssohns «Jerusalem» und seine «Vorrede» zu
den «Vindiciae Judacorum» Spitwerke des Philosophen, dem eine schwa-
che Gesundheit nur eine recht kurze Lebenszeit (56 Jahre) bescherte.
Dagegen sind die von Hirsch 1836 im Alter von 28 Jahren verdffentlichten
«Neunzehn Briefe» sein Erstlingswerk — obwohl man heute weiss, dass
seine Schrift « Horeb: Versuche iiber Jissroels Pflichten in der Zerstreuungy
bereits ein Jahr zuvor abgeschlossen war, dass aber Hirschs Verleger ihm
geraten hatte, sich in der Offentlichkeit mit einem kiirzeren, allgemeinver-
standlicheren Werk vorzustellen. Dieses Anliegen ist im Vorwort zu den
«Neunzehn Briefen» spilirbar, wo Hirsch mehrfach wiederholt, diese
Schrift stelle nur eine «Voranfrage» dar und habe zum Ziel, das folgende,
umfangreichere Werk anzukiindigen. Ein weiteres Detail unterscheidet
Hirsch von Mendelssohn: Das Wort «Judentum» steht zwar in beiden
Buchtiteln, hat aber nicht den gleichen Sinn und Wert. Ausserdem liefert
Hirsch ein Plidoyer «pro domo», indem er sich zuallererst an Juden
wendet. Die Briefe sind an Benjamin adressiert, einen fiktiven jungen
Juden, der an seinem Judentum zweifelt. Die erst kiirzlich erschienene
franzosische Ubersetzung von Hirschs Werk (mit Einleitung, Anmerkun-
gen und Bibliographie) ertibrigt es, hier auf weitere Einzelheiten einzuge-
hen.

169



Es ist vielmehr am Platz, auf das zuriickzukommen, worin sich die
beiden Werke unterscheiden: Nicht nur sind die Adressaten verschieden,
auch die Ideologie ist vollig gegensatzlich. Nach meinem Eindruck «rehe-
braisiert», «rejudaisiert» Hirsch das jiidische Denken; er vermittelt eine
ganzheitliche, unzerteilbare Sicht der Religion Israels, wihrend Mendels-
sohn zur ungliicklichen Unterscheidung zwischen geoffenbartem Gesetz
und «ewigen Wahrheiten», dem Erbe der Menschheit als ganzer, beigetra-
gen hatte. Nach Hirsch geht es nicht nur um die Erfiillung der Gebote,
auch deren Begriindung muss erldutert werden, denn das Judentum ist
etwas Lebendiges, ist geradezu gleichbedeutend mit Leben. Mit dieser
Auffassung ist der Begriinder der jiidischen Neo-Orthodoxie im Deutsch-
land des 19. Jahrhunderts wohl geschichtsméchtig geworden, obwohl sein
Werk es an Tiefe mit demjenigen der Galionsfigur der Berliner Aufkla-
rung niemals aufnehmen kann. Zwischen den beiden Werken gibt es zwar
einen Bruch, aber auch eine viel tiefere Kontinuitit, als es zunéichst den
Anschein macht. In beider Augen muss ndamlich der Jude, wenn er vom
Anderen angenommen werden will, sich selber als Juden annehmen und
akzeptieren.

Moritz Goldsteins «Deutsch-jiidischer Parnass»

Samson Raphaels Leben umspannt beinahe das ganze 19. Jahrhun-
dert; er starb 1888 und hinterliess ein stark verindertes deutsches Juden-
tum, in dem das Lager der Orthodoxie (oder besser der Neo-Orthodoxie)
wieder aufgeholt hatte, obwohl sich beinahe 90 Prozent aller Juden nach
wie vor zum Reformjudentum zdhlten®. Ab 1870, also noch zu Lebzeiten
Hirschs, machten die Juden einen Prozess der Urbanisierung und der
Akkulturation durch!®. Es ergibt sich also fast von selbst, dass wir nun
auf Moritz Goldsteins unvermeidliches Pamphlet eingehen, das 1912 unter
dem Titel « Deutsch-jiidischer Parnass» in der Zeitschrift «Der Kunstwart»
erschien'!.

Sowohl Hirsch wie Mendelssohn (und wie viele andere nach ihnen)
hatten auf eine gewisse Vereinbarkeit von jlidischem und deutschem We-
sen gesetzt. Ich kann hier nicht auf alle Einzelheiten eingehen und muss
vor allem auf die Behandlung Hermann Cohens, des grossen Anwalts der
judisch-deutschen Verstindigung, verzichten'?. Ich beschrinke mich also
auf Goldstein selber und auf die beiden beriihmten Erwiderungen, die sein
Essay provozierte: die eine stammte von einem anderen Juden, der aber
genau entgegengesetzte Auffassungen vertrat, von Ernst Lissauer, dem
Autor des beriihmten «Hassgesangs gegen England»; die andere stammte
vom Herausgeber der genannten Zeitschrift, Ferdinand Avenarius, der fiir

170



seine pangermanistischen Ideen bekannt war und der es notig fand, selber
in die Debatte einzugreifen, hatte er doch fast 90 Leserzuschriften zum
Thema «Deutschtum und Judentum» erhalten.

Moritz Goldsteins Text war zu seiner Zeit kaum beachtet worden.
Gershom Scholem zum Beispiel erwédhnt ihn im ersten Teil seiner unter
dem Titel «Von Berlin nach Jerusalem» erschienenen Jugenderinnerun-
gen'? mit keinem Wort. Dagegen hat Martin Buber mit Goldstein zumin-
dest brieflich!* Kontakt aufgenommen. Was hatte einen jungen, dem
deutschen Biirgertum entstammenden Juden nur dazu bringen konnen,
dass er — kurz vor dem Ersten Weltkrieg — plotzlich ein tiefgehendes
Unbehagen tber die Koexistenz zwischen Juden und Deutschen empfand?
Vermutlich war es ein geschirftes Realititsbewusstsein, denn dieser Arti-
kel, der als provozierend empfunden und von der damaligen jlidischen
Presse weitgehend ignoriert wurde, sagte laut und deutlich, was viele
Verantwortliche auf dem Grund ihrer Seele spiirten, dass ndmlich die
Lage der Juden im deutschen Kaiserreich immer unhaltbarer geworden
war,

Goldstein beginnt seinen Aufsatz mit der Bemerkung, man miisse,
wenn man «zur Gesamtheit der Juden sprechen» wolle, dies «in voller
Offentlichkeit tun», «ohne die, die es nichts angeht, ausschliessen zu kon-
nen». Mit dieser Klarstellung rechtfertigt sich Goldstein gegeniiber denje-
nigen, die ihm vorwerfen werden, eine Auseinandersetzung in die breite
Offentlichkeit getragen zu haben, die eigentlich auf den engen Kreis der
judischen Gemeinschaft hitte beschriankt bleiben sollen. Nun besteht das
Problem aber gerade darin, ruft Goldstein aus, dass die Juden so tun, als
existierte das Problem nicht. Und dieses Problem besteht in folgendem:
«Wir Juden verwalten den geistigen Besitz eines Volkes, das uns die Be-
rechtigung und die Fihigkeit dazu abspricht.» Antisemiten wie Richard
Wagner (dessen Erfolg ohne jiidische Unterstiitzung lange nicht so gross
gewesen wire) sagen allerdings klar und deutlich: «Deutsch sein heisst,
eine Sache um ihrer selbst willen tun» — womit er, unterstreicht Goldstein,
«das Merkmal jedes echten Strebens fiir seine Landsleute allein in An-
spruch nimmt» und die Juden davon ausschliesst. Goldstein ldsst seiner
Bitterkeit freien Lauf und betont, «Europa» sei «nicht gerecht», und
deshalb héitten «die braven Juden unrecht, die — auf ihre Leistungen und
thren guten Willen pochend — nichts als Gerechtigkeit verlangen». Mit
dieser Forderung héitten sich die Juden plotzlich in der Isolation vorge-
funden, und das Drama, das sie um jeden Preis vermeiden wollten, spielte
sich nun vor ihren Augen ab: Es gibt nach Goldstein «eine jlidische
Literatur in Deutschland, von Juden fiir Juden geschrieben». Und Gold-
stein spottet iiber jene Deutschnationalen, die sich dariiber beklagen, dass
Germanistik-Seminare an deutschen Universitdten von jiidischen Profes-

171



soren fiir jidische Studenten gehalten wiirden... Was fiir ein Schauspiel,
wenn man sieht, dass all diese Leute sich mit deutscher Literatur befassen
— sie, von denen es heisst, dass sie «das “deutsche Gemiit” nicht verste-
hen»! Goldstein tduscht sich nicht dariiber hinweg, wie hart eine Schei-
dung der beiden Volker wire, denn: «Trotz Verfolgung, Verhohnung,
Missachtung ist das Judentum im Laufe einer mehr als tausendjdhrigen
Gemeinschaft mit dem Deutschtum so eng in den Wurzeln verwachsen,
dass beide nicht mehr voneinander gelost werden konnen.» Aber wie soll
man sich weiter fir das deutsche Geistesleben einsetzen, wenn die von
Juden produzierten Werte als «Unwerte» bezeichnet werden, «die das
Herrlich-Deutsche entstellen»? Goldstein stellte also einen Zustand der
Entzweiung beider Kulturen fest, und er warf den Verantwortlichen der
judischen Gemeinschaft vor, dass sie sich tiber diese faktische Situation
hinwegtauschten.

Die Stellungnahme von Ernst Lissauer

Die Unvereinbarkeit von Judentum und Deutschtum sollte von Ernst
Lissauer'® entschieden in Frage gestellt werden. Es ist notig, hier ideenge-
schichtlich vorzugehen und die Artikulation der Argumente des Autors
blosszulegen.

Lissauer beginnt seine Ausfiihrungen mit einer leicht geringeschitzi-
gen Herablassung Goldstein gegentiber: Er hilt diesem einen Mangel an
geschichtlicher Bildung vor, ja sogar «eine Ungeduld, die zuinnerst auf
einem unorganischen und unhistorischen Wesen erwuchs»; abgesehen von
Goldsteins Aufsatz «kenne ich andres nicht von ihm». Dann folgt die
eigentliche Argumentation: «Ich bestreite, dass die Juden, die im Ghetto
noch ein Volk waren, heute noch ein Volk sind: alle Kriterien dafiir
mangeln... Sollte man mir aber entgegnen, dass weite Mengen Juden etwa
im Osten Sitten und Sprache noch im Gegensatz zu den anderen Volkern
gemeinsam haben, so sage ich, dass wir deutschen Juden eben nicht das
Jargon sprechen, Kaftan und Peijes abgelegt haben und mit jenen nichts
gemeinsam haben als die dusserliche Bezeichnung der grossenteils inner-
lich nicht mehr bekannten Konfession. Wir sind nicht Volksgenossen mit
jenen.» Wir sind hier weit entfernt von einem Martin Buber oder einem
Gershom Scholem, der in seinen oben zitierten Jugenderinnerungen sagen
wird, dass die Ostjuden von Gott gesandt zu sein schienen, um die «ver-
dorrten Gebeine» (siche Ezechiel 38) der deutschen Juden wieder zum
Leben zu erwecken. Aber mitten in seinen Ausfiihrungen schlagt Lissauer
plotzlich einen anderen Ton an, wie wenn er der Schwierigkeit des Pro-
blems endlich innegeworden wére. Er behauptet namlich, «dass die Juden

172



auf dem geschichtlichen Wege sind, ihre Volkheit zu verdunsten». Hatte
er nicht bereits die Nicht-Existenz der «Kriterien» dieser «Volkheit» be-
hauptet? Lissauer geht sogar noch weiter: Er anerkennt, dass die den
Juden aufgezwungene Situation soziologisch keineswegs befriedigend ist.
Lissauer gibt sich entweder bewusst verstiegen oder er ist selber (wer
weiss?) innerlich zerrissen, wenn er behauptet, dass «fiir den deutschen
Juden... die innere Moglichkeit, zur Landeskirche iiberzugehen und auch
ausserlich den Anschluss an die deutsche Kulturgemeinschaft zu vollzie-
hen, immer grésser» werde. Es folgt der Leitgedanke in Lissauers Erwide-
rung gegen Goldstein: « Die Juden sind in einem Zwischenzustand» — nim-
lich auf halbem Wege zwischen dem Ghetto und der deutschen Kultur.
Alle Ubel, denen die Juden ausgesetzt sind, rithren von daher. Sie brau-
chen bloss ihre spezifisch jiidische Art abzulegen, und alle ihre Probleme
werden geldst sein. Eine eigenartige Binsenwahrheit: Verschwindet als
Juden — und wir versprechen euch, dass es keine Antisemiten mehr geben
wird. Lissauer wusste nichts von den Massen- und Zwangskonversionen
der Marranen, bei denen trotz alledem Probleme, wie z.B. das der Rein-
heit des Blutes, bestehen blieben!®, Schliesslich gab es auch einen Richard
Wagner, der in seiner boswilligen Schrift « Das Judenthum in der Musik»
1869 geschrieben hatte, der Jude bleibe immer ein Jude — selbst dann,
wenn er sich mit Taufwasser habe besprengen lassen.

Ohne Zweifel offenbart Lissauer selber an dieser Stelle historische
Unkenntnis. Dasselbe gilt tibrigens fiir seine Ausfithrungen tber das Ju-
dentum im Mittelalter: Seiner Meinung nach waren es die grossen Verfol-
gungen jener Zeit, die die Juden zu einer unzerstérbaren Leidensgemein-
schaft zusammenschmiedeten («gerade weil es Qual war, Jude zu sein,
hielten die Juden zusammen», schreibt Lissauer). Eine aufmerksame Lek-
tiire dieser langen Passage zeigt, dass die beiden Juden Goldstein und
Lissauer unter ihrem Dasein als «Gastschriftsteller» litten; sie waren ge-
zwungen, sich eines Ausdrucksmittels, der deutschen Sprache, zu bedie-
nen, die sie als ihre Muttersprache ansahen, obwohl manche ihnen dieses
Recht streitig machten. Lissauers Thesen wurden wohl von der grossen
Mehrheit der deutschen Juden geteilt. Dies erklirt die zahlreichen Leser-
zuschriften, die bei der Zeitschrift «Der Kunstwart» eingingen, es erkldrt
auch die Stellungnahme ihres Herausgebers!”.

Die Stellungnahme von Ferdinand Avenarius

Etwas provokativ ausgedriickt, liesse sich Ferdinand Avenarius’ Aus-
serung auf folgenden Nenner bringen: «Wie ein Pangermanist den Zioni-
sten recht gibt». Avenarius wollte in erster Linie das Meinungsspektrum
der bei seiner Zeitschrift eingegangenen Leserbriefe widerspiegeln. In sei-

173



ner Stellungnahme scheint er Lissauer vollig beiseite zu lassen; er interes-
siert sich nur fiir Goldstein, den jungen Juden, der laut und deutlich die
judische Eigenart verkiindet und diese auch respektiert schen will. Avena-
rius ist von Goldstein, den er zweimal ausfiihrlich zitiert (die Zitate driik-
ken Zustimmung aus), sehr beeindruckt; tatsichlich ist Goldstein derjeni-
ge, der die wahren Probleme aufwirft, wihrend Lissauer bloss wiinscht,
dass die Masse der Juden im deutschen Volk aufgeht. Avenarius spielt
tibrigens leicht ironisch darauf an und gibt der Hoffnung Ausdruck, der
von Lissauer konstatierte «Zwischenzustand» mochte doch etwas rascher
ablaufen... Eine elegante Art, um festzustellen, dass dies nicht wirklich der
Fall ist.

Avenarius (der nach seiner eigenen Aussage «deutschnational... "bis
in die Knochen”» fiihlt) hatte sehr wohl wahrgenommen, dass das jiidi-
sche Volk — verbunden mit einer vieltausendjidhrigen Kultur und auf den
Schultern unzihliger Generationen stehend — imstande war, die noch
wenig entwickelten anderen Kulturen kommen zu sehen und zu befruch-
ten. Wie konnte man dann aber einen Lissauer ernstnehmen, der von
dieser befruchtenden Kraft nichts wusste und lediglich forderte, man solle
ihm die eigene Identitit abnehmen?

Avenarius analysiert sehr gut die bestehenden Krifteverhéltnisse:
Auf der Suche nach Verbiindeten zitiert er Werner Sombart, dem gemass
alle Universitétslehrstithle mit Juden besetzt wiaren, wenn die zustdndigen
Behorden auch nur einigermassen unparteiisch vorgegangen wiren. Aber
das Problem war doch real und es gereicht den Juden, auch den heutigen,
zur Ehre, es zur Kenntnis zu nehmen: Wire ein in den Bereichen von
Philosophie, Literatur und Kunst von Juden dominiertes Deutschland
iiberhaupt noch deutsch? Die Juden, so Avenarius, sollten doch all ihre
Talente im Rahmen ihrer eigenen Gemeinschaft entfalten. Damit blinzelt
er den Zionisten zu, die damals in Deutschland nicht sehr viele Anhénger
zidhlten!'®. Damit man ihm weder Antisemitismus noch Fremdenhass vor-
halten kann, greift der Autor auf eine Metapher von trauriger Berithmt-
heit zuriick: Zum Brotbacken braucht man gewiss Sauerteig, «aber mehr
Sauerteig als Brotteig, das geht nicht». Die Juden sollen sich also mit ihrer
Zusatz-Rolle zufriedengeben.

Man mag versucht sein, in all dem einen Vorgeschmack des Natio-
nalsozialismus zu wittern. Man spiirt gewiss, dass die Geschichte bereits
ihren Lauf genommen hat — aber man wiirde das Gewissen des Histori-
kers doch verraten, wollte man statuieren, alles, was dem Holocaust vor-
ausgegangen sei, habe diesen bereits keimhaft in sich getragen. Mir ging
es hier darum, anhand historischer Texte (von Mendelssohn, Hirsch,
Goldstein, Lissauer und Avenarius) aufzuzeigen, dass das Schicksal des
deutschen Judentums bereits lange vor 1933 auf dem Spiel stand.

174



Dieser geschichtliche Riickblick auf das deutsche Judentum wire
unvollstindig ohne wenigstens einen kurzen Hinweis auf die Haltung
Franz Rosenzweigs gegeniiber Moses Mendelssohn und gegeniiber der
Neo-Orthodoxie Samson Raphael Hirschs. Denn der Verfasser des
«Sterns der Erlésung» konnte an seinen beiden illustren Vorgdngern nicht
voriibergehen. Er scheint allerdings mehr Affinititen zu Hirsch als zu
Mendelssohn empfunden zu haben!®. Tragischerweise ist es keinem der
drei gelungen, den Untergang des deutschen Judentums abzuwenden.

ANMERKUNGEN

1. Siehe die Nummern 20-31 von Communauté Nouvelle (Fonds Social Juif Unifie,
Paris). Darin finden sich die Ubersetzungen der im folgenden diskutierten Texte von
Moritz Goldstein, Ernst Lissauer und Ferdinand Avenarius sowie des 18. Briefs von
Samson Raphael Hirsch, ferner weitere wichtige Texte (immer in franzosischer
Ubersetzung): ein lingerer Auszug aus Theodor Lessing, Der jiidische Selbsthass
(Neuauflage: Miinchen: Matthes & Seitz 1984); ein Kapitel aus Franz Rosenzweigs
Biichlein vom gesunden und kranken Menschenverstand (hrsg. von N. Glatzer, Konig-
stein: Jiidischer Verlag Athenium 1984; die vollstindige Ubersetzung ins Franzdsi-
sche erschien Ende 1987 bei den Editions du Cerf) und der dusserst scharfe, polemi-
sche Text von Walther Rathenau, Hore, Israel! (in: ders., Schriften, ausgewéhlt und
eingeleitet von A. Harttung u.a., Berlin 1965, S. 89-93).

2. Ich denke an die vom Goethe-Institut in Paris zusammen mit dem «District 19» der
Loge B’nai B’rith veranstalteten Kolloquien iiber Walter Benjamin, Gershom Scho-
lem und Franz Rosenzweig. Ubrigens hat die Zeitschrift Pardés ihr Heft 5 aus-
schliesslich der Frage «Judentum und Deutschtum» gewidmet.

3. Sieche Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubildumsausgabe. Bd. 19, Brief-
wechsel, Stuttgart: Frommann 1974, Briefe 108, 109, 154, 155. N

4. Moses Mendelssohn, Briefwechsel der letzten Lebensjahre. Sonderausgabe, eingelei-
tet von Alexander Altmann, Stuttgart: Frommann 1979, S. 35-41. Siehe auch die
von mir herausgegebene franzosische Ausgabe von S.R. Hirschs «Neunzehn Brie-
fenw: Dix-neuf épitres sur le judaisme, Paris: Cerf 1987, S. 26f. Anm. 25 und 26.

5. Text der «Vorrede»: Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubildumsausgabe.
Bd. 8: Schriften zum Judentum II, hrsg. von Alexander Altmann, Stuttgart: From-
mann 1983, S. 3-25 (franzosische Ubersetzung: Communauté Nouvelle Nr. 25, 8. 124
-139).

6. Siehe David S. Katz, Philosemitism and the Readmission of the Jews to England,
Oxford Historical Monographs 1982.

7. Neuausgabe: iggerdt zafon. Neunzehn Briefe iiber Judentum, hrsg. von Ben Uziel (=
Samson Raphael Hirsch). Ziirich: Verlag Morascha 1987. Franzdsische Ubersetzung
in der «Collection patrimoines-judaisme», Paris: Cerf 1987.

8. Moses Mendelssohn, Jerusalem oder tiber religiose Macht und Judentum, in: ders.,
Gesammelte Schriften, Bd. 8 (siche oben Anm. 5), S. 99-204. Franzésische Uberset-
zung von D. Bourel, Les Presses d’Aujourd’hui 1982.

175



12.
13.

14.

15,

16.

17.

18.

19,

. Siehe Max P. Birnbaum, Staat und Synagoge (1918-1938), Tiibingen: Mohr 1981.
10.
11.

Siehe meine Einleitung zu den «Dix-neuf épitres» (siche oben Anm. 4).

Moritz Goldstein, Deutsch-jiidischer Parnass, in: Der Kunstwart. Halbmonatschau
fiir Ausdruckskultur auf allen Lebensgebieten, 25/2 (1911/12), S. 281-294 (franzosi-
sche Ubersetzung in: Communauté Nouvelle Nr. 21, S. 186-205).

Siehe Pardeés Nr. 5, S. 13-48.

Gershom Scholem, Von Berlin nach Jerusalem. Jugenderinnerungen, Frankfurt:
Suhrkamp 1977, S. 38f.

Martin Buber, Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, hrsg. von Grete Schaeder. Bd. |
(1897-1918), Heidelberg: Lambert Schneider 1972, Namensverzeichnis s.v. Gold-
stein, Moritz.

Text von Ernst Lissauer in: Der Kunstwart 25/3 (1911/12), S. 6-12.

Siehe Yosef Hayim Yerushalmi, De la cour d’Espagne au ghetto italien. Isaac Cardo-
so et le marranisme au XVlIlle siécle, Paris: Fayard 1987.

Ferdinand Avenarius, Aussprachen mit Juden, in: Der Kunstwart 25/3 (1911/12), S.
225-236 (ebd. S. 12-15 und 236-259 verschiedene Leserzuschriften; ebd. S. 259-261
ein «Schlusswort» von M. Goldstein).

Siehe Jehuda Reinharz, Dokumente zur Geschichte des deutschen Zionismus, Tilibin-
gen: Mohr 1984.

Franz Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk: Gesammelte Schriften, hrsg. von
Rachel Rosenzweig und Edith Rosenzweig-Scheinmann, Briefe und Tagebiicher, 1.
Band (1900-1918). Den Haag 1979, bes. die Briefe 313 (S. 265) und 492 (S. 520); II.
Band (1918-1929), Den Haag 1979, bes. Brief 719 (S. 762), Notiz 728 (S. 772), die
Briefe 780 (S. 799), 839 (S. 874), 1107 (S. 1109 — an Martin Buber iiber die Uberset-
zung der Bibel) und schliesslich 1138 (S. 1134-1137, wo mehrfach von Hirsch und
der Neo-Orthodoxie die Rede ist).

176



	Von Moses Mendelssohn zu Moritz Goldstein

