
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 44 (1988)

Artikel: Die ästhetische Legende: Martin Bubers früher Zionismus

Autor: Gordon, Haim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960688

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die ästhetische Legende:
Martin Bubers früher Zionismus

von Haim Gordon

Rabbi Uri sprach: «Es
steht geschrieben: "Und Abel
brachte, auch er". Sein "Er",
sich selber hat er gebracht.
Nur wenn einer auch sich selber

bringt, gilt sein Opfer.»
Martin Buber

In seinen Eröffnungsworten zur Buber-Gedächtnisfeier hat Jochanan
Bloch darauf hingewiesen, dass «der Mann, von dem wir reden wollen
und zu dessen Gedächtnis wir uns versammelt haben, ein Mensch war,
der Glück hatte... Aber da gab es noch einen Überschuss, der über den
Ruhm hinausgeht - das Moment in seiner bezaubernden Persönlichkeit,
das ihn fast zu einer Legende machte. Dies ist nicht eine Legende von
Kampf und Bitternis wie die von A.D. Gordon oder wie etwa die von
Jabotinski. Buber ist eine ästhetische Legende»1.

Diese Sicht von Buber als einer ästhetischen Legende ist einer der
wenigen Hinweise in bezug auf seine komplexe Persönlichkeit, welche wir
von Personen haben, die Buber gut kannten. Leider verunglückte Jochanan

Bloch in Thailand, und so konnte er die genaue Auslegung seiner

Behauptung nicht ausarbeiten. Biographen Bubcrs wie Grete Schaeder2

oder Maurice Friedman3 geben uns wesentliche Ereignisse aus Bubers
Leben wieder, ohne den Versuch zu unternehmen, sich in die Persönlichkeit

hineinzuversetzen, die diese Ereignisse erlebte.
Jochanan Bloch war ein sehr scharfsichtiger Mensch, der mit Buber

sehr eng befreundet war; ausserhalb Deutschlands ist aber sein tiefsinniges

Werk über Buber wenig bekannt4. Buber förderte Blochs Eintritt in
das Gebiet der Theologie und der Philosophie und ermutigte ihn ständig;
er traf sich oft mit Bloch und war beeindruckt von dessen Scharfsinn.

Nun sollten wir aber auf Blochs Hinweise achten und prüfen, ob und
wie Buber zu einer ästhetischen Legende während der verschiedenen
Stationen seines Lebens werden konnte. Das will ich in diesem Artikel tun,

Dr. Haim Gordon ist Professor an der Ben-Gurion-Universitiit von Becrsheva, Israel.

130



und zwar in bezug auf Bubers Zionismus um die Jahrhundertwende
zwischen 1899 und 1905. Was meinen wir eigentlich, wenn wir sagen, jemand
sei eine «ästhetische Legende»? Aus Blochs Sicht ist es nicht nur Bubers
Art und Weise des Schreibens oder des Sich-Sclbst-Ausdrückens in der
Beziehung zu anderen Menschen. Bloch scheint darauf hinzuweisen, dass

Buber sein Leben als ästhetische Legende lebte und dass seine Werke
lediglich diese Art der Existenz bestätigen. Trotzdem haben wir damit
noch immer nicht erfasst, was es bedeutet, ein Leben als ästhetische
Legende zu leben. Vielleicht kann uns ein Vergleich weiterhelfen. Viele erinnern

sich gewiss an die kleine Skulptur der drei hockenden Affen, die für
Jahre Mahatma Gandhi symbolisierten. Ein Affe hat die Hand vor den

Augen, der zweite über den Ohren und der dritte über dem Mund. Die
Skulptur bedeutet: «Sieh nichts Böses, hör nichts Böses, sprich nichts
Böses!» Gandhi war eine moralische Legende.

Buber, die ästhetische Legende, könnte ebenso gut durch diese drei
Affen dargestellt werden, aber sie hätten dann folgende Bedeutung: «Sieh
nichts Hässliches, hör nichts Hässliches, sprich nichts Hässliches!». Aber
der Vergleich hinkt. Hässlichkeit - genau wie Böses - dringt ins Leben
ein. Wie aber kann man am besten mit Hässlichkeit umgehen? Indem man
eine ästhetische Legende wird! Dreht sich mein Argument im Kreis? Deute

ich etwa an, dass Martin Buber in Unwahrhaftigkeit lebte? Auf der
Stufe der Abstraktion lautet die Antwort auf beide Fragen: «Ja» und
«Nein». Wir müssen berücksichtigen, dass Buber um die Jahrhundertwende

lebte. Wir müssen aus seinen Werken, aus unserer Kenntnis über
diesen Zeitabschnitt, aus seinen persönlichen Lebensumständen und aus
anderen Zeugnissen berücksichtigen, was seine Entscheidungen und sein

Leben anscheinend charakterisiert hat.

Wir müssten entdecken, dass Bubcr in seiner frühen zionistischen
Periode die Grundlage zu seiner ästhetischen Legende legte, und zwar
durch eine seltsame Mischung aus Zivilcourage, Kurzsichtigkeit, Visionen,

Tiefsinnigkeit und Umwahrhaftigkeit. Viele dieser Charakteristika
der frühen Jahre begleiteten ihn sein ganzes Leben lang. Aber beobachten
wir die Anfänge genauer.

Von sich selber fasziniert

Es ist kein Geheimnis, dass Martin Bubcr mehr Enkel seines Grossvaters

als Sohn seines Vaters war. Die spärliche Sammlung von Briefen im
«Briefwechsel» Carl Bubers mit seinem Sohn enthüllt, dass Martin sich
weit entfernt vom Vater entwickelte5. Dieser Mangel an tieferem Ver-

131



ständnis zwischen Vater und Sohn setzte vermutlich ein, als Martins
Mutter mit einem Liebhaber verschwunden war. Carl brachte seinen drei
Jahre alten Sohn nach Lemberg, wo er von seinen Grosseltern - Salomon
Buber, einem Midrasch-Spezialisten, und seiner aufgeschlossenen Frau
Adelle - erzogen werden sollte.

Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass zwei weitere Philosophen

des 20. Jahrhunderts von ihren Grosseltern aufgezogen worden sind:
Jean-Paul Sartre und Bertrand Russell. Sartre erklärte, dass diese Situation

ihm die Freiheit gab, aus sich selbst die Person seiner eigenen Wahl
zu machen. Russell meinte, er sei viel weniger durch die Regeln viktoriani-
scher Moral eingeschränkt gewesen als andere6. Sartre beschreibt ganz
genau, wie das Losgelöstsein von den Befehlen oder Neurosen seines

Vaters ihn als Kind ermutigte, seine Zukunft als die Erfüllung einer
Legende zu planen. Seine Grosseltern hatten nichts dagegen, im Gegenteil,
sie legten ihm nahe, die Legende aufzubauen; sie wollten daran teilhaben7.

Aber auch ohne in Bubers gut verheimlichte Kindheit einzudringen,
werden wir in seinen veröffentlichten Briefen voll mit Bubers Faszination
von sich selber und von all dem, was er aus seinem Leben machen konnte,
konfrontiert8.

In vielerlei Hinsicht war diese Faszination völlig normal: Buber war
wohlhabend und ausser ein paar Jahren, in denen sich seine Beziehung zu
seinen Grosseltern verschlechterte, hatte er niemals finanzielle Sorgen. Er
hatte völlige Freiheit, sich seinen Lebensweg zu wählen. Überdies war die
Jahrhundertwende das «Zeitalter der Phantasie» im kaiserlichen Wien, wo
Buber viel Zeit verbrachte und dessen Dichter und Künstler ihn faszinierten.

Freud, Musil, Klimt, Schnitzler und sogar Theodor Herzl waren
Leute, die ihrer Phantasie frönten, ihr freien Lauf liessen und durch sie

kreativ wurden. Diese Phantasien waren - eine teilweise Kompensation
für eine vielfältige physische und sexuelle Unterdrückung1'. Jedoch
entfernte sich der junge Zionist Buber, der sich seines Mutes, seines Ehrgeizes,

seiner Brillanz bewusst war, nicht von der Hauptströmung, um eine
ästhetische Legende zu werden. Er verwirklichte sozusagen den Jugendstil
in seinen persönlichen Bestrebungen.

In dieser Zeit scheint der Zionismus für viele Zionisten eine Phantasie

gewesen zu sein, eine Weise, von sich selbst und seinen eigenen Taten
fasziniert zu sein. Herzl ist natürlich ein Sonderfall. Was Herzl, nicht aber
Buber zu charakterisieren scheint, ist die Tatsache, dass er jede Kritik
ablehnte, die die Kraft seiner Faszination von seinem Wirken hätte mindern

können10. So enthüllt die Fehde mit A had Ha-am über die Kritik an
«Altneuland», dass der Herausgeber des Feuilletons der «Neuen Freien
Presse» sich weigerte, Kritik an seinen eigenen totgeborenen literarischen

132



Bemühungen zu üben. Überdies unterschieden sich Bubers Phantasien
und Selbstfaszinationen von denen vieler seiner Zeitgenossen dadurch,
dass sie ein klares Ziel verfolgten: die Suche und den Ausdruck von
Schönheit und Geist.

In dieser Zeit machte Buber aber noch keinen Unterschied zwischen
der Suche nach Schönheit und der Verwirklichung des Geistes. Er war
damals anfangs zwanzig und von den fesselnden Aspekten der Mystik
genau so angezogen wie von der Magie der Dichtung oder der Betrachtung

der Künste. Erst zwei Jahrzehnte später wurden seine Ansichten
durch den Zwiespalt der Philosophie des Dialogs geformt, als er «Ich und
Du» herausgab. Jedoch war die Richtung seiner Entwicklung klar festgelegt,

wenn auch ihre Konturen noch vage waren. Seine beiden ersten
Bücher, «Die Geschichten des Rabbi Nachman» (1906) und «Die Legende
des Baalschem» (1907), die er kurz nach seiner Loslösung von zionistischen

Aktivitäten herausgab, sind Ausdruck seiner Suche nach Schönheit
und Geist innerhalb der Chassidim. Diese Suche charakterisierte auch
sein zionistisches Engagement.

Geistig-ästhetischer Zionismus

Erinnern wir uns an die Hauptfaktoren in Bubers frühen zionistischen

Jahren. Nachdem er im Sommer 1898 Nathan Birnbaums Werke
gelesen hatte, wurde er vom Zionismus berührt. Schon 1899 treffen wir
ihn auf dem 3. Zionistenkongress in Basel, von wo er an seine Frau Paula
schreibt, die Zeit sei noch nicht reif für das, was er zu sagen habe11.

Bereits vor dem Kongress hatte er mit Herzl korrespondiert und ihn
nach Leipzig eingeladen12. Buber nahm an Tagungen teil und diskutierte
über Ideen, er war weder ein Agitator noch ein Aufwiegler. Er war ein
Zionist durch seine Werke, Vorträge und Visionen, die von Chaim Weiz-

mann, Berthold Feiwel und anderen geteilt wurden. Ein Jahr lang gab er
das zionistische Zentralorgan «Die Welt» heraus (Sommer 1901). Zusammen

mit Weizmann und Feiwel versuchte er, eine «Hebräische Universität»

zu gründen, das Gelehrtenjournal «Der Jude» und zionistische Quellen

für den «Jüdischen Verlag» zu erschliessen. All diese Versuche waren
erfolglos. 1905, kurz nach Herzls Tod, zog er sich fast völlig vom Zionismus

zurück und kehrte bis zu den frühen zwanziger Jahren nicht mehr zu
solchen Aktivitäten zurück.

Hier drängt sich die Frage auf: Welche historische Bedeutung (einmal

abgesehen vom biographischen Interesse) hat Bubers Annäherung an
den Zionismus in seinen frühen Jahren? Die Antwort lautet: Bubers Suche

133



beleuchtet gewisse Aspekte der existentiellen Dialektik der zionistischen
Bewegung. An der Wende des Jahrhunderts versuchte Buber, sich selbst

zu verwirklichen, indem er zusammen mit anderen einen speziellen Aspekt
des Zionismus entwickelte. Aber er begann langsam zu verstehen, dass der
Zionismus nicht der richtige Amboss war, auf dem er sein Dasein schmieden

konnte. Weizmanns Chemie-Studien sind ein weiteres Beispiel für
diese existentielle Dialektik.

Die Tatsache, dass die meisten Mitglieder der zionistischen Bewegung

Bubers geistig-ästhetischen Zugang nicht als Hauptziel des

Entwicklungsprozesses akzeptierten, beschleunigte nur noch seine Entfremdung.
Bald musste er erkennen, dass viele der älteren Mitglieder Zionismus
nicht als Lebensweise ansahen, sondern als eine Art sozialer Aktivität.
Vielleicht war dies unvermeidlich. Hier ignorierte Buber, dieser junge,
brillante, unbedeutende bürgerliche Intellektuelle, all die wirtschaftlichen,
sozialen und politischen Erfordernisse der jüdischen Allgemeinheit und
forderte ständig, der Zionismus solle so bedeutungsvoll sein wie eine

geistige Erneuerung. Sah er denn nicht, dass es sinnlos war, von einer
geistigen Erneuerung des Judentums zu sprechen, ohne gewisse grundlegende

Notwendigkeiten zu berücksichtigen? Und doch, hatte Buber ganz
und gar unrecht? Hatte nicht auch Mose den Sklaven in der Wüste geistige

Erneuerung gebracht? Ja, Mose führte sie aber zum Berg Sinai, nachdem

Gott Manna hatte regnen lassen. Hier stossen wir auf eine grundlegende

Lücke in Bubers Philosophie, einschliesslich seiner zionistischen
Ideen; hier beginnen wir auch zu verstehen, wie Buber eine ästhetische
Legende aus sich machte - indem er nämlich völlig ignorierte, dass der
Mensch ständig von wirtschaftlichen, sozialen und politischen Kräften
beherrscht wird. Es war nicht etwa so, dass Buber diese Kräfte nicht
erkannte: Er sah sie, weigerte sich aber, ihr Gewicht anzuerkennen. Zwei
Beispiele erläutern diese Art des Sehens und Ignorierens, zunächst der
folgende Brief Bubers an seine Frau Paula (geschrieben am 14. Mai 1900

in Berlin):

«(...) Gestern sah ich auf einem Bahnhofeinige Sonderwagen mit einer
Tafel: Russische Auswanderer. Die Leute sahen heraus, alles Juden. Wir -
mein Vetter, Eliasberg und ich - sprachen zu ihnen. Einer fragte mich: was

für eine Stadt ist das? Sie wussten alle nicht, wo sie sind, nur dass sie "gen
America" gehen. Diese Verlorenheit! Sie fuhren allein, ohne Leitung, in

Hamburg erwartete sie ein Agent. Was sie "dort" tun würden, wussten sie

nicht. Wie ein Ding, das in den leeren Raum geworfen wird. Von den

Beamten wurden sie wie Tiere behandelt. Wir erfuhren von einem Schaffner,
dass sie nach Ruhleben in Baracken geschafft werden, wo sie über Nacht
bleiben, Brot bekommen und auf Krankheitskeime hin untersucht werden.

Wir fuhren ihnen nach, wurden aber in die Baracken nicht eingelassen, weil

134



niemand sie besuchen darf. Bevor sie vom Bahnhof abfuhren, grüssten sie

uns zum Abschied wieder und wieder und es war etwas wie Freude in ihren
Bewegungen. Einer fragte uns: "Sie tun hier?" d.h. "Üben Sie hier irgend
ein Handwerk aus?" Er konnte sich nicht vorstellen, dass man zu anderem
Zweck in die Fremde geht, als um durch schwere Arbeit sein Leben zu
fristen»t3.

Buber sah jüdische Emigranten, Flüchtlinge der schrecklichen
wirtschaftlichen und sozialen Unterdrückungen im zaristischen Russland; er
nahm sogar Anteil an ihrem Schicksal. Aber er sah das Schicksal
jüdischer Flüchtlinge oder der unterdrückten Juden in Russland nicht als ein
dringliches nationales Problem. Diese Juden waren armselig und unglücklich;

aber nach Lösungen zur Verbesserung ihrer Lage durch soziale,
politische und wirtschaftliche Mittel zu suchen, das war nicht Bubers
Sache.

Was Buber in seinen frühen zionistischen Jahren nicht begriffen hat -
manch einer mag einwenden, das habe er sein Leben lang nicht begriffen

-, war, dass geistige Erneuerung nach aktivem und stetigem
politischem Engagement verlangt. Buber wollte eine geistige Erneuerung einleiten,

ohne politischen Problemen ihren Anspruch zuzugestehen, ohne auf
soziale und wirtschaftliche Forderungen einzugehen. Diese Haltung führt
zu Schöngeistigkeit.

Buber liebte das Hässliche nicht, er ignorierte nur dessen Existenz. Er
wollte der zionistischen Bewegung eine geistige Basis geben, mehr nicht.
Im Alter von 25 Jahren konnte er noch nicht wissen, dass Talent allein
nicht genügt, um einer Bewegung eine geistige Grundlage zu geben. Zu
diesem Zweck muss sich das Talent mit der Liebe zum Volk und dem
Verständnis für seine Leiden verbinden, wie das Beispiel von Mose, Jesus
und Mohammed zeigt. Buber fehlten all diese Fähigkeiten. Man lese den

Beginn seines Artikels «Wege zum Zionismus»;
«Es gibt verschiedene Zionismen und verschiedene Wege zum Zionismus.

Der vulgärste Weg ist der vom Antisemitismus aus. Dem X geht es
hierzuland nicht gut, er wird bedrückt und beleidigt, seiner Lust nach
Behaglichkeit und seiner "Menschenwürde" wird das Europaleben unerträglich;
und nun tritt ein innerer Prozess ein, als dessen Ergebnis eines schönen

Tages ein ausgewachsener "Zionismus" dasteht: der gute Mann sehnt sich
fort, in ein eigenes Land, wo niemand mehr ihn ungestraft bedrücken und
beleidigen dürfte, wo seine Behaglichkeit und seine Menschenwürde unangefochten

einherstolzieren könnten, und da er vom Judenstaat gehört hat,
akzeptiert er für seinen stolzen Traum diese stolze Bezeichnung. So mag
sich ein Proletarier der angeblichen Intelligenz aus seinem Elend nach dem

gepriesenen Zukunftsstaat hinsehnen»14.

135



Bubers Spott über Juden, die wegen ihrer von Antisemiten zugefügten

Leiden zum Zionismus gestossen sind, ist unverkennbar. Aber was
noch schlimmer ist: er scheint die Tatsache nicht zu akzeptieren, dass

diejenigen, die unter Antisemitismus leiden, wirkliche und berechtigte
menschliche Sorgen haben und ein legitimes Anrecht auf das Land Israel.
Kurz, es gibt höhere und niedrigere Stufen des Zionismus. Die nächsten
Stufen sind der philanthropische Zionismus und der Volkszionismus oder
der Wunsch, leidenden Menschen zu helfen. Zuletzt beschreibt Buber «die
höchste Ebene des Zionismus»:

«Schaffen! Der Zionist, der die ganze Heiligkeit dieses Wortes fühlt
und ihr nachlebt, scheint mir auf der höchsten Stufe zu stehen. Neue Werte,
neue Werke schaffen, aus der Tiefe seiner uralten Eigenart heraus, aus der

eigenartigen, unvergleichlichen Kraft seines Blutes heraus, die so furchtbar
lange in die Fesseln der Unproduktivität geschlagen war -- das ist ein Ideal
für das jüdische Volk. Die Monumente seines Wesens schaffen! Seine
Individualität sich ausklingen lassen in einer neuen Auffassung des Lebens! Eine

neue Art, eine neue Form, ein neues Spiel der Möglichkeiten vor die Augen
der Unendlichkeit hinstellen! Eine neue Schönheit erglühen lassen den

Schönheitsdurstigen, die im Dunkel harren, einen neuen Stern emporgehen
lassen auf dem zauberhaften Nachthimmel der Ewigkeiten! Erst aber sich

durchringen, mit blutigen Händen, unerschrockenen Herzens sich
durchschlagen zu seinem Wesen selbst, aus dem edle diese Wunden auftauchen
werden. Sich entdecken! Sich finden! Sich erkämpfen!»15.

Man braucht keine grossen psychologischen Einsichten, um zu
erkennen, dass der junge Buber einen Zionismus nach dem Bild seines

persönlichen Strebens vertritt. Dieser Zionismus spiegelt seine Kurzsichtigkeit

gegenüber der sozialen und wirtschaftlichen Situation seiner
jüdischen Brüder wider. Und doch muss man sich fragen: Resultierte nicht die
Kraft von Bubers Vision teilweise aus seiner Kurzsichtigkeit? Buber war
kein Dilettant. Indem er seinen Geist von Antisemitismus befreite, konnte
er sich dem Lernen widmen, dem Verständnis des Ausdrucks der Schönheit

und des Geistes. Indem er die täglichen wirtschaftlichen Nöte der
anderen Juden unbeachtet Hess, konnte er einen Zionismus der Kreativität
ins Auge fassen und an der Verwirklichung eines geistigen Zentrums in
Übereinstimmung mit Aliad Ha-ams Lehren arbeiten. Er rechtfertigte
sich mit dem Argument, andere Konzepte des Zionismus stünden auf
einer niedrigeren Stufe. Lebte er in Unwahrhaftigkeit? Natürlich! Es war
die Unwahrhaftigkeit jedes wohlhabenden, talentierten Menschen, der
nicht berücksichtigt, welchen Vorsprung ihm das Schicksal gegeben hat.
Und es war die Art falschen Glaubens, die Buber bis an sein Lebensende

begleitet hat.

136



Aber es diente seinem erhabenen Ziel. Kurzsichtig und kreativ,
versetzte Buber sieh immer in geistige Höhen und machte das Hauptproblem
des Zionismus verächtlich bzw. schaltete es aus, nämlich eine Heimat für
das jüdische Salz der Erde zu finden und zu gründen - und er verstand es

erfolgreich, sich selbst als jemanden darzustellen, auf den man hören
sollte. Er hatte Erfolg, weil er in einem wesentlichen Punkt recht hatte.
Aus seinen Werken spricht der Geist eines neuen Anfangs, den der Zionismus

verkündet; er forderte persönliche und nationale Kreativität als eine

Art Beginn einer jüdischen Renaissance, die die Rückkehr der Juden in
ihr Heimatland begleiten sollte. Sehr vereinfacht könnte man sagen: Während

Ahad Ha-am lang und breit erklärte, dass ohne geistige Erneuerung
eine Rückkehr nach °Erez Yisra°el sinnlos ist, krempelte sein Anhänger
Martin Buber die Hemdsärmel hoch und forderte, die geistige Erneuerung
müsse sofort beginnen. Obwohl er diese Erneuerung ästhetisch verstand,
hatte er im wesentlichen recht. Geistige Erneuerungen beginnen nicht mit
einer Analyse ihrer Notwendigkeit, sondern durch jemanden, der hinausgeht

und einen Anfang setzt.

Jüdisches Leben und jüdische Kunst

Eine der besten Ausdrucksformen dieses Anfangs ist Bubers Essay
über den Maler Lesser Ury (1861-1931). Gemäss dem Zweiten Gebot
betrachteten es Juden jahrhundertelang als eine Sünde, zu malen. Folglich
waren die Diskussion und die Beschreibung jüdischer Kunst soviel wie die

Beteiligung an einer Sünde und bedeuteten einen Bruch mit jüdischem
Denken. Buber ignoriert diese historischen Traditionen und die sie
begleitenden Probleme und fordert plötzlich, jüdische Kunst solle als ein legitimes

Zeugnis des jüdischen Volkes akzeptiert werden.

«Das stärkste Zeugnis des Lebens ist das Schaffen, und die unmittelbarste

Form des Sehaffens ist die Kunst. Darum fragen wir, die wir das

Leben des jüdischen Volkes verkünden, nach der Möglichkeit einer jüdischen
Kunst.

Ist heute eine jüdische Kunst möglich?

Daraufgibt es nur eine Antwort, eine klare und harte: Nein»16.

Mit diesen scheinbar negativen Behauptungen leitet Buber seine Analyse

und Beschreibung von Lesser Urys Beitrag zur jüdischen Kunst ein.
Wie in seinem Lob der Kreativität fordert Buber auch hier seinen Leser
heraus. Er erzählt seinem jüdischen Leser, dass auch er das Leben lieben
und diese Liebe in der Kunst ausdrücken kann. Alles, was der Leser tun
muss, ist, diese Herausforderung aufzugreifen und in eine neue Art jüdi-

137



scher Existenz einzubringen; damit wird er einer verheissungsvollen
Zukunft entgegengehen. Im Gegensatz zu vielen seiner Zeitgenossen hatte
Buber keinen Liebeskummer der Welt gegenüber. Mit solch positiver
Haltung kann er nun eine neue Frage stellen:

«Sind heute jüdische Künstler möglich? Zur Antwort genügt es wohl zu
zeigen, dass es heute jüdische Künstler gibt. Diese Tatsache aber wird am
besten an einem Künstler dargelegt werden können, der unabhängig von
äusseren Formeln und Geboten sich seinen Weg durch die Wildnis brach, der
nichts gemein hatte mit Schulen und Cliquen und sich nur von dem Gesetze
seines eigenen Wesens leiten Hess; der allen Lockungen äusseren Erfolges
gegenüber hart wie Erz war und nur für die Hände des Engels seiner Kunst
weich und gefügig wie Wachs. Nur ein solcher Künstler, "der also stille
lieget in eigenem Willen, als ein Kind in Mutter Leibe, und lasset sich seinen

inwendigen Grund, daraus der Mensch entsprossen ist, leiten und führen",
wird uns lehren können, dass der jüdische Geist, der alte Bilderstürmer, zu
zweiter Jugend wiedergeboren, sich auch in Bildern verkörpern wird»11,

Der Rest des Essays ist der Diskussion und Beschreibung vieler Werke

von Lesser Ury gewidmet. Buber drückt seine Begeisterung über Lesser

Ury und über die Möglichkeiten jüdischer Kunst aus. Damit gibt er auch
sich selbst Ausdruck. Er schrieb diesen Essay in einer Periode der zionistischen

Aktivität, in der er für eine Wiedergeburt des jüdischen Geistes
durch Kunst und Kultur arbeitete und diese auch forderte.

Für das Leben sehwärmen

Wohin führt uns das alles? Buber fühlte, dass nur ein Zionismus aus
seiner persönlichen Kreativität heraus bedeutungsvoll sein konnte, ein
Zionismus nämlich, der jeden einzelnen Juden ermutigt, von allen
äusseren Formeln und Regeln unabhängig zu sein und sich seinen eigenen
Weg durch die Wildnis zu bahnen, um kreativ zu sein. Das war es auch,
was er für sein eigenes Leben wünschte - und auf vielerlei Gebieten
erfüllte er sich diesen Wunsch. Um sich jedoch von den Gesetzen des

eigenen Seins leiten lassen zu können, muss man zutiefst an die eigene
Intuition glauben und gewillt sein, ihr zu folgen. Für viele Menschen ist
dies schwierig, entweder aus Mangel an Talent oder an wirtschaftlichen
Möglichkeiten, oder weil es ihnen am nötigen Mut fehlt, an ihre Intuition
zu glauben. Buber fehlte keines von beiden. Er hatte die wirtschaftliche
Unterstützung sowie persönliches Talent, und er hatte den Mut, zu seinen

Überzeugungen und Intuitionen zu stehen. Somit gab er diesen Intuitionen

oft mit einer seltenen Freude Ausdruck, einer Freude, die sich schnell

138



auf Zuhörer und Leser übertrug. Indem er diesen Intuitionen folgte,
machte Buber aus sich selbst eine ästhetische Legende, nämlich dadurch,
dass er den Zionismus als ein freudiges Streben beschrieb und auch
entsprechend lebte. Für ihn war es ein Streben, das auch die Suche nach
Schönheit einschloss, eine Verjüngung durch persönliche Kreativität,
Freude am Leben und am Dasein als Jude.

Es ergeben sich zwei Fragen: Wie schaffte es Buber, aus sich selber
eine ästhetische Legende zu machen, während er an der Verjüngung seines

Volkes arbeitete? Welchen Anfang bot Buber in seinem Essay über Lesser

Ury an, der die Lehren des Ahad Ha-am überstieg? Ich schlage eine
Antwort auf beide Fragen vor: Buber entwickelte sich zur ästhetischen
Legende, indem er für das Leben schwärmte - aber anders als bei vielen
anderen Schwärmern dieses Zeitalters hat sich Bubers Schwärmen langsam

verwirklicht, zuerst durch seine chassidischen Schriften, später durch
seine Philosophie des Dialogs und noch später in seinen gelehrten
Arbeiten. Buber ging über Ahad Ha-am hinaus, weil er in vielen Fällen die
Legende schuf, so dass der Kern seiner Schwärmerei Wirklichkeit werden
konnte, und wenn auch nur in einem Buch oder einem Essay. Diese

Verwirklichung einer Legende sah Buber auch in Lesser Urys Bildern,
vielleicht weil Buber fühlte, dass sein Weg zur Kreativität dem von Lesser

Ury ähnlich war.

Bubers besonderer Beitrag zum Zionismus

Vier Punkte sind noch zu klären. Erstens: Meine Analyse weist nicht
auf die Menge harter Arbeit hin, die Bubers Methode in Tat und Wahrheit

erforderte.

Zweitens: Bubers existentialistischer Beitrag zum Zionismus ist nicht
genügend gewürdigt worden. Das ist eigentlich erstaunlich. Vielleicht war
sein Beitrag um die Jahrhundertwende deshalb nicht willkommen, weil
Buber sich der demokratischen Fraktion angeschlossen hatte oder wegen
seiner Jugend oder wegen seines Bruches mit Herzl. Aber auch heutzutage
haben sogar seine Anhänger (wie Friedman und Schaeder) seine Bedeutung

anscheinend unterschätzt.

Drittens: Vielleicht sahen einige Historiker nicht den existentiellen
Unterschied zwischen Buber und anderen politischen Zionisten, weil sie

nicht zwischen einem Phantasten und einem Schwärmer differenzierten.
Herzl war ein Phantast, der einen Teil seiner Phantasien verwirklichte.
Buber war ein Romantiker. Ein wichtiger Unterschied ist das Verhältnis
zur eigenen Geschichte. Buber versuchte, eine jüdische Renaissance zu

139



schaffen, indem er sich in seiner ganz besonderen Art mit der jüdischen
Geschichte und jüdischen Quellen verband. Herzl baute seine Phantasie
des jüdischen Staates auf seiner eigenen Erfahrung als Journalist auf -
jüdische Quellen waren nicht seine Quellen der Inspiration, weder stützten
noch leiteten sie ihn. Er war ein Hellseher des Konkreten - das war seine
Stärke und gleichzeitig seine Schwäche. Ich kann kaum glauben, dass er
wenigstens Ahad Ha-ams Kritik an «Altneuland» verstand, denn er sah

nicht, dass Konkretes zur Mittelmässigkeit wird, wenn ihm die Beziehung
zum Geist fehlt. Wenn jemand phantasiert und seine Phantasien wahr
werden lässt, ist er ein Schöpfer. Wenn jemand schwärmt und sich selbst

gestaltet und sein Werk im Geist des Schwärmens sieht, kann er eine
ästhetische Legende sein.

Viertens: Buber hatte als Legende eine Möglichkeit, unergründliche
Aspekte des Lebens zu entdecken, indem er es vermied, Hässliches zu
sehen, zu hören oder davon zu sprechen. Dieses Streben nach Tiefe, das in
seiner zionistischen Periode noch nicht voll zu erkennen ist, bildete sich
heraus, als der Chassidismus sein Hauptanliegen wurde. Es ist aber bereits
in einem seiner letzten Artikel über Zionismus aus dieser Periode seines

Lebens erkennbar:

« Wir sprechen von der jüdischen Renaissance. Wir verstehen darunter
das merkwürdige und in seinen Ursachen noch unerklärte Phänomen der

fortschreitenden Verjüngung des jüdischen Volksstammes in Sprache, Sitte
und Kunst. Wir nennen es mit Recht Renaissance, weil es - in Übertragung
menschheitlichen Schicksals auf nationales - der grossen Epoche gleicht, die

vor allen anderen diesen Namen in der Geschichte trägt: weit es wie jene
nicht etwa eine Rückkehr zu alten Denk- und Lehensformen, sondern eine

Wiedergeburt, eine Erneuerung des ganzen Menschen bedeutet, den Weg
aus der Halbheit zur Ganzheit, aus dem Vegetieren zum Schaffen, aus der
dialektischen Starrheit der Scholastik zu einer weiten seelenvollen
Naturanschauung, aus mittelalterlicher Askese zu warmem Jlutendem Lebensgefühl,
aus dem Zwange engsinniger Gemeinschaften zur Freiheit der Persönlichkeit

- den Weg von vulkanischer, formloser Kulturpotenz zu harmonischer,
gestaltungskräftiger Kulturtat»**.

140



ANMERKUNGEN

1.Jochanan Bloch, Eröffnungsworte, in: J, Bloch / Haim Gordon (Hrsg.), Martin
Buber - Bilanz seines Denkens, Freiburg i.Br.: Herder 1983, S. 17.

2. Grete Schaedcr, «Marlin Buber. Ein biographischer Abriss», in: dies. (Hrsg.), Martin

Buber. Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten. Bd. 1, Heidelberg: Lambert Schneider
1972, S. 19-141.

3. Maurice Friedman, Martin Buher's Life and Work, 3 Bde., New York: Dutton 1981-
1983.

4. Jochanan Bloch, Die Aporie des Du. Probleme der Dialogik Martin Bubers, Heidelberg:

Lambert Schneider 1977.

5. Siehe Briefwechsel (siehe oben Anm. 2), Bd. 1, Brief 124 (S. 260L).

6. Jean-Paul Sartre, Les mots, Paris: Gallimard 1964, S. 11. Siehe auch The Autobiography

of Bertrand Russell, 3 Bde., London: Allen & Unwin 1967-69.

7. Sartre, Les mots, ebd.

8. Vgl. Buber, Briefwechsel (siehe oben Anm. 2), Bd. I, z.B. Briefe 31 und 33 (S. 171).

9. Stefan Zweig, Die Welt von gestern. Erinnerungen eines Europäers, Stockholm 1942,

Neuauflage Frankfurt 1978, bes. Kap. III.
10. Vgl. Buber, Briefwechsel (siehe oben Anm. 2), Bd. 1, Briefe 55-62 (S. 192-201).

11. Ebd., Brief 5 (S. 148).

12. Ebd., Brief 3 (S. 146L)

13. Ebd., Brief II (S. 155f.).

14. Buber, «Wege zum Zionismus», in: Die Welt 51 (1901), S. 5.

15. Ebd.

16. Buber, «Lesser Uri», in: Ost und West 1/2, 2 (1901), Sp. 114-128.

17. Ebd.

18. Buber, «Das jüdische Problem und der Zionismus», in: Die Stimme der Wahrheit -
Jahrbuch für wissenschaftlichen Zionismus, hrsg. von Lazar Schön, Bd. 1, Würzburg
1905, S. 205-217.

141


	Die ästhetische Legende: Martin Bubers früher Zionismus

