Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 44 (1988)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Samson Raphael Hirsch, IGGEROT ZAPHON - NEUNZEHN BRIEFE UBER JU-
DENTUM, Ziirich: Verlag Morascha 1987, XXXVI, 120 S. Ln. DM 29,50.

Mit dieser Neuausgabe legt der Morascha-Verlag einen weiteren wichtigen Reprint
vor. Geschrieben unter dem Eindruck der z.T. radikalen Folgen der Haskala, sollten
diese neunzehn, 1836 erstmals unter dem Pseudonym Ben Uziel veroffentlichten Briefe
alsbald die Geburtsurkunde und zugleich Magna Charta der jiidischen Neoorthodoxie,
zunichst in Deutschland, werden. Getragen von «Begeisterung fiir das Judentum des
alten Glaubens und der alten Gesetze» (M. Breuer), wandte sich Hirsch darin an all jene
unter dem Einfluss von Aufklidrung und Liberalismus zu Zweiflern gewordenen Juden,
um mit leidenschaftlichem Bekenntnis sie alle «fiir die Gesetzestreue zuriickzugewin-
nen». Den Briefen vorangestellt sind ein Geleitwort M. Breuers (S. 1-4), eine «Einfiih-
rung» S. Ehrmanns (S. ITII-XVII) sowie die Rede, die 1. Breuer zur 100. Wiederkehr der
Erstveroffentlichung vor der Hirsch-Gesellschaft in Frankfurt/M. gehalten hat (S.
XVIII-XXXVI). Trotz der nunmehr 150, seit der Erstveroffentlichung verflossenen
Jahre haben die Briefe mit ihrem Versuch, traditionelles, torahtreues Judentum mit
neuzeitlichem Denken in Einklang zu bringen, dank der Leidenschaft, mit der sie
geschrieben sind, nichts von ihrer — im wahrsten Sinne des Wortes — Attraktivitit
eingebiisst und werden gewiss manchem jenes Licht fiir den Weg sein, das sie fiir viele
damals gewesen sind.

S. Schreiner

TALMUD YERUSHALMI Band 1/2, PEA - ACKERECKE, iibersetzt von Gerd A.
Wevers, Tiibingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1986, XIX, 231 S. Ln. DM 124.-.

Die Ubersetzung des Traktates Pea ist die letzte Ubersetzung, die wir von G.A.
Wevers haben: am 13.12.1985 ist G.A. Wevers unerwartet nach kurzer schwerer Krank-
heit gestorben. Das Erscheinen dieses Bandes hat er nicht mehr erlebt. In einem dem
Buch vorangestellten Nachruf wiirdigen P. Schéfer und M. Hengel als die Herausgeber
der Reihe die Verdienste, die sich G.A. Wevers trotz der nur wenigen ihm yergdnnt
gewesenen Jahre wissenschaftlicher Arbeit um die judaistische Wissenschaft insgesamt
wie um die Erschliessung des Talmud Yerushalmi insbesondere erworben hat. Verdan-
ken wir ihm doch neben seinen monographischen Arbeiten die Ubersetzung von nicht
weniger als acht Traktaten des Yerushalmi, d.i. vom ersten Bande abgesehen die Ge-
samtheit der bis dahin erschienenen Binde dieses Ubersetzungs- und Kommentarwer-
kes.

Der Traktat Pea als halachische Ausfiihrung der biblischen Bestimmung beziiglich
der Freilassung der Ackerecke beim Abernten des Feldes fiir den Armen und den
Fremdling (Lev 19,9 und 23,22) ist neben allen in ihm enthaltenen religionsgesetzlichen
Diskussionen vor allem unter wirtschafts- und sozialgeschichtlichen Aspekten hochst
aufschlussreich und vermittelt wichtige diesbeziigliche Informationen tiber die Verhilt-
nisse im Paldstina der ersten nachchristlichen Jahrhunderte. Da in ihn zugleich haggadi-
sche Uberlieferungen in beachtlichem Umfang Eingang gefunden haben, in denen die
Halacha nach der Seite der Ethik hin erweitert und bereichert wird, eréffnet der Traktat

107



interessante Einblicke in die rabbinische Ethik, hier in Grundfragen im Umgang mit
sozialer Not und menschlicher Bediirftigkeit vor dem Hintergrund eines bestimmten
Konzeptes sozialer Gerechtigkeit.

Auch mit dieser, in der Methodik der Ubersetzung den auch sonst bislang gefolg-
ten Grundsitzen treu bleibenden Ubersetzung hat Wevers eine Pionierarbeit geleistet;
denn trotz der 1781 (!) in Ansbach erschienenen «Ubersetzung und Erlduterung» des
Traktates Pea von Johann Jacob Rabe, auf die Wevers nach seinen eigenen Worten
immer wieder dankbar Bezug genommen hat, ist die jetzt vorgelegte die erste komplette
deutsche Ubersetzung des Traktates, die heutigen wissenschaftlichen Anforderungen
geniigt und entsprechender Kritik ohne Einschrankung standhalt. Bleibt nur zu hoffen,
dass Wevers Ubersetzungswerk alsbald in ebenso kompetenter Weise seine Fortsetzung
erfihrt.

S. Schreiner

Fritz Heymann, TOD ODER TAUFE. DIE VERTREIBUNG DER JUDEN AUS
SPANIEN UND PORTUGAL IM ZEITALTER DER INQUISITION. 1988. 184
Seiten, gebunden DM 38.-.

Noch nie ist Geschichte so anregend, geistreich und lebendig erzéhlt worden, wie es
der aus Hitler-Deutschland gefliichtete Journalist Fritz Heymann in diesem bisher
unverdffentlichten, vermutlich Mitte 1940 in Amsterdam niedergeschriebenen Manus-
kript getan hat. In sechs Vortridgen zeichnet Heymann die Geschichte einer Gruppe von
Juden nach, die in den Jahren 1391 bis 1497, seit dem «heiligen Krieg» bis zur Inquisi-
tion und endgiiltigen Vertreibung aus Spanien und Portugal zwangsweise dem Christen-
tum zugefiihrt wurden, heimlich jedoch an ihrem alten Glauben und ihren Briuchen
festhielten. Offiziell bezeichnete man sie als Conversos oder Neuchristen, der Volks-
mund benutzte fiir sie jedoch nur das Schimpfwort Marranen (span.. marrano =
Schwein). Die Vertreibung aus Spanien und Portugal kam nicht unerwartet; sie war der
Hohepunkt jahrhundertealter Bedrohung und Unterdriickung. Seit dem «heiligen
Krieg» von 1391 wurden Juden in Spanien von wilden Pbelhaufen unter der Fiihrung
von Priestern vor die Wahl «Tod oder Taufe» gestellt. Hunderttausende traten damals
zum Christentum iiber und sicherten sich dadurch ihren gesellschaftlichen Status: Die
Juden, die ihrem Glauben treu geblieben waren, bildeten das Kleinbiirgertum im Land,
waren Handler, Schuster, Schneider, Metzger. Die Marranen waren der gehobene Mit-
telstand, stellten die Akademiker, die grossen Geschiftsleute, Bankiers, Reeder, Rich-
ter, Offiziere, Biirgermeister, heirateten in den Adel, sicherten sich ihren Anteil an den
geistlichen Pfriinden.

Die Marranen waren eine eigene Gruppe im Volksleben geworden — und wollten es
doch nicht sein —, sie waren der alten Lehre entfremdet und hatten keinen neuen Halt.
Von den Christen angefeindet, fielen sie wiederholt blutigen Ausschreitungen zum Op-
fer bis zu ihrer Vertreibung aus Spanien und Portugal. Zuflucht suchten sie dann in
Nordafrika, Italien, der Tiirkei, in den Kolonien von Spanien und Portugal und vor
allem in Holland, wo Amsterdam das grosste Marranen-Zentrum wurde.

Heymanns Darstellung ist ein einzigartiges Geschichtsbuch, eine fesselnde Darstel-
lung der wechselvollen Geschichte einer Randgruppe des Judentums, die Zeiten hoch-

ster Bliite und hartnickigster Verfolgung erlebt und iiberlebt hat.
S.

108



Maurice R. Hayoun, MOSHE NARBONI, Tiibingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1986,
184 S. Ln. DM 78.- (= Texts and Studies in Medieval and Early Modern Judaism 1).
Alexander Altmann, VON DER MITTELALTERLICHEN ZUR MODERNEN AUF-
KLARUNG. STUDIEN ZUR JUDISCHEN GEISTESGESCHICHTE, Tiibingen:
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1987, VII, 336 S. Ln. DM 128.- (= Texts and Studies in
Medieval and Early Modern Judaism 2).

Mit diesen beiden Bénden beginnt der Verlag eine neue, von M.R. Hayoun, 1.G.
Marcus und P. Schéfer betreute Schriftenreihe in hdchst ansprechender Aufmachung,
deren Anliegen es ist, an die von Letztgenanntem in Verbindung mit M. Hengel im
selben Verlag seit einigen Jahren schon herausgegebenen und im Wissenschaftsbetrieb
fest etablierten «Texte und Studien zum antiken Judentum» anzukniipfen und thema-
tisch bis in die frithe Neuzeit fortzufithren — ein weiterer sichtbarer Beleg tibrigens
dafiir, dass judaistische Forschung ihren Platz in Deutschland wiedergefunden bzw.
wiederbekommen hat. Nach den Vorstellungen der Herausgeber der Reihe sollen im
Mittelpunkt der TSMJ (so die angegebene Abkiirzung) gleichfalls quellenbezogene
Arbeiten, insbesondere Editionen hebriischer Originaltexte stehen, die das ganze Spek-
trum der Philosophie, Geschichte und Literatur des mittelalterlichen und frithneuzeitli-
chen Judentums abdecken. Mit den beiden ersten jetzt vorliegenden Bénden ist diesen
Vorstellungen nicht nur Rechnung getragen, sondern sind zugleich auch hinsichtlich des
wissenschaftlichen Anspruchs und Niveaus der neuen Reihe Massstibe gesetzt, die
ebenso beeindrucken wie sie an potentielle Autoren in dieser Reihe Anforderungen
stellen. '

Hayouns Buch ist nicht, wie der Titel auf den ersten Blick vermuten lésst, eine
monographische Gesamtdarstellung von Leben und Lehre bzw, Werken Moshe Narbo-
nis (um 1300 - um 1362), jenes bedeutenden Vertreters des jiidischen Averroismus,
Arztes, Exegeten und Philosophen zugleich, der seine Aufgabe in der Ausséhnung
biblisch-talmudischer Tradition mit griechisch-arabischer Philosophie seiner Zeit sah
und deshalb seine eigenen Ansichten und Lehren vornehmlich in Gestalt von Kommen-
taren zu biblischen Texten wie vor allem aber zu philosophischen Werken bedeutender
juidischer und islamischer Denker, darunter Maimonides, Avicenna, Ibn Tufail und
Averroes, formuliert hat. Hayouns Buch stellt vielmehr eine sehr sorgfiltig erarbeitete,
auf neun Handschriften basierende textkritische Edition der ersten 50 Kapitel von
Moshe Narbonis hebrdischem Kommentar zu Maimonides’ Moreh nevukhim (Text S.
125-182) mit eingehend erliuterter franzésischer Ubersetzung desselben (S. 35-80) dar.
In der der Ubersetzung vorangestellten Introduction (S. 15-34) informiert Hayoun,
durch andere Editionen und Bearbeitungen Narboni’scher Werke als Kenner der Mate-
rie lingst bestens ausgewiesen, insbesondere iiber Narbonis Schriften, um sodann im
Anschluss an die Ubersetzung (S. 81-116) den Versuch zu unternehmen, Platz und
Stellenwert von Narbonis Maimonideskommentar im Kontext der religionsphilosophi-
schen Diskussion seiner Zeit im allgemeinen und der mittelalterlichen Maimonideskom-
mentare im besondern zu bestimmen. Fiir alle weiteren Narboni-Studien hat er mit
dieser seiner mustergiiltigen Textedition eine solide, tragfihige Grundlage geschaffen,
fiir die ihm Dank gebiihrt.

Der zweite Band enthilt zehn Aufsidtze A. Altmanns, deren thematische Vielfalt
ebenso das bewundernswert breite Feld wissenschaftlicher Arbeiten des im Juni 1987
verstorbenen Gelehrten wie nebenbei auch den Rahmen absteckt, innerhalb dessen sich
die Veroffentlichungen der neuen Reihe bewegen werden bzw. bewegen sollen. Die vom
Autor selbst noch ausgewdhlten Aufsitze sollen in ihrer Summe «ein Bild von den
inneren Wandlungen geben, die sich im letzten Jahrtausend der jiidischen Geistesge-
schichte vollzogen haben» und die Entwicklungsstadien zu erkennen geben, «die von
der mittelalterlichen Philosophie und Mystik zur Kultur der Renaissance und sodann
zur Moderne fiihren». Dabei ist der Buchtitel zugleich Programm und Leitmotiv der

109



unter ihm verdffentlichten Aufsdtze, von denen acht bereits andernorts, zwei hier
erstverdffentlicht sind. ‘

Der thematische Bogen reicht vom Aufweis der engen Verbindung der Motive im
jiidischen Neuplatonismus und der frithen Kabbala (S. 1-33: The Delphic Maxim in
Medieval Islam und Judaism; S. 34-59: «The Ladder of Ascension») liber den jlidischen
neuplatonischen Aristotelismus (S. 60-129: Maimonides on the Intellect and the Scope
of Metaphysica) und Averroismus (S. 130-154; Moses Narbonis’s «Epistle on ShiCur
Qomah®». An Introduction), liber die Neuanfinge in der Renaissance (S. 155-171: Ars
Rhetorica as Reflected in Some Jewish Figures of the Italian Renaissance; S. 172-205:
Lurianic Kabbala in a Platonic Key — Abraham Cohen Herrera’s Puerta del Cielo; S.
206-233: Eternality of Punishment — A Theological Controversy within the Amsterdam
Rabbinate in the Thirties of the Seventeenth Century) bis zur modernen jlidischen
Aufklarung (S. 234-248: Moses Mendelssohn’s Concept of Judaism Re-examined; S.
249-299: Zur Friihgeschichte der jiidischen Predigt in Deutschland — Leopold Zunz als
Prediger) und der neuzeitlichen Umbildung des Judentums mit philosophischen Mitteln
(S. 300-318: Hermann Cohens Begriff der Korrelation). Quellennachweise, ausfiihrliche
Personen- und Sachregister schliessen den gewichtigen Band ab (S. 319-336).

Es ist eine sehr anspruchsvolle Lektiire. Wie alle Arbeiten Altmanns vereinen auch
diese Studien eine tiefe Durchdringung der Quellentexte mit einer umfassenden Kennt-
nis der Sekundérliteratur zu souverdnen Darstellungen, und zwar fiir jedes der hierin
angesprochenen Gebiete der Geistesgeschichte gleichermassen. Auf Einzelheiten kann
hier nicht ndher eingegangen werden; zudem bezeugt den Wert und die Bedeutung
dieser Studien, soweit sie andernorts schon veroffentlicht waren, ihre Rezeption in der
wissenschaftlichen Diskussion. In dieser Zusammenstellung hier bilden sie gleichsam
das wissenschaftliche Verméchtnis thres Autors, das zu wahren fiir alle, die sich den
gleichen Fachgebieten verschrieben haben, eine ebenso ehren-wie anspruchvolle Aufga-
be darstellt.

S. Schreiner

Gosta Lindeskog, DAS JUDISCH-CHRISTLICHE PROBLEM - RANDGLOSSEN
ZU EINER FORSCHUNGSEPOCHE, Uppsala 1986, 241 S. gr. 8°. pb SEK 139.- =
Acta Universitatis Upsaliensis, Historia Religionum 9.

Seit seiner Dissertation «Die Jesusfrage im neuzeitlichen Judentum» (1938) hat
Lindeskog Fragen um das «jiidisch-christliche Problem», den Konflikt zwischen der
sich formierenden christlichen Gemeinde und der jiidischen Gemeinschaft und den
Prozess der «Scheidung des Christentums vom Judentum» (S. 14) in den Mittelpunkt
einer Vielzahl kleinerer und grosserer Arbeiten geriickt und damit zugleich intensiv am
jiidisch-christlichen Gesprach auf wissenschaftlicher Ebene teilgenommen. Mit diesem
Buch, dessen Erscheinen der am 2. Juni 1984 verstorbene Autor nicht mehr erleben
konnte, versuchte er nun, wie der Untertitel anzeigt, ein Reslimee jener Forschungsepo-
che, die er massgeblich mitgestaltet hat. Dabei geht es nicht nur um eine Bestandsauf-
nahme der entsprechenden jiidischen Forschung. Stets hat er die Ergebnisse jiidischer
und christlicher Forscher zum nédmlichen Thema gleichermassen resiimiert (Bibliogra-
phie S. 219-241). Gegliedert hat Vf. seinen Stoff nicht nach Autoren oder dem Gang der
Forschungsgeschichte, sondern vielmehr nach thematischen Gesichtspunkten i.S. einer
Aufarbeitung der (Erforschung der) Geschichte der Anfinge des Christentums im Rah-
men der jiidischen Zeitgeschichte. Gleichwohl erschopft sich das Buch nicht in einer

110



historischen Rekonstruktion; Fragerichtung ist das jiidisch-christliche Gesprich heute.

Entsprechend beginnt Vf. mit dem Blick auf «Das Friihjudentum und seine Rich-
tungen» (S. 15-23), um dann zu zeigen, wie «Der Jude Jesus» (S. 24-42), in dem die
Jiinger den erwarteten Messias erkannten, innerhalb seiner jlidischen Umwelt gesehen
wird. Dabei stellt sich heraus, dass es «zwei Jesus» gibt, «den Jesus der Juden und den
Jesus der Christen» (S. 32). In «Das Jahr 70 und seine Folgen» (S. 43-55) spult Vf. den
geschichtlichen Faden weiter, um im Gesprich mit der Forschung eine Antwort auf die
Frage nach dem Verhdltnis von Pharisdismus und rabbinischem Judentum zu finden,
die zwar «nicht identisch sind», zwischen denen aber «gewiss eine organische Kontinui-
tit» besteht (S. 45). Breiten Raum nimmt sodann die Aufarbeitung des Themas «Das
Judenchristentum» (S. 56-84) ein, dem in jilingster Zeit wieder neu Aufmerksamkeit
geschenkt worden ist, eine Aufmerksamkeit, die es insbesondere im Kontext jiidisch-
christlichen Gespraches heute auch verdient (S. 84)! ‘

Die «dominierende Rolle» im Zusammenhang des jiidisch-christlichen Problems
spielt indessen Paulus (S. 85-103), der Schopfer der Christologie und (damit) Begriinder
der Weltkirche. Nicht zufillig wohl bilden die ihm und dem Deuteropaulisnismus (S.
104-110) gewidmeten Kapitel die Mitte des Buches. Fiir Paulus — und dies macht nach
Vf. die Verschirfung des jiidisch-christlichen Problems aus — «gibt es nur ein Judentum,
das Existenzberechtigung hat, das ndmlich, das er als Verkiinder des Evangeliums
vertritt» (S. 91). Die Folgen, die Umbiegung der «jiidischen Messianologie» in «christli-
che Christologie» (S. 112) zeigt Vf. in «Messianologie und Christologie» (S. 111-144)
auf; dabei kommt es ihm darauf an festzuhalten, «dass die Christologie das Resultat
einer erstaunlichen Entwicklung ist, deren Vorstufen im jlidischen Raum aus rein jidi-
schen Voraussetzungen aufgebaut worden sind» (S. 144). Nur, «die Bausteine sind zwar
judischen Ursprungs, aber die Architektur des Bauwerkes und seine Gestaltung sind
nicht mit dem Judentum vereinbar» (S. 12). Trotz der darin sichtbar gewordenen Schei-
dung ist «der Einfluss des Judentums auf das Christentum ein lange wiahrender Prozess»
geblieben, ja, «er ist heute noch nicht abgeschlossen» (S. 145). Ob man diesen Prozess,
sei er ein bewusster Riickgriff, sei er unbewusst vollzogen, mit den Begriffen «Christia-
nisierung — Rejudaisierung — Judaisierung» (S. 145-149) erfasst, ist allemal kontrovers
diskutiert. Festzustellen ist gleichwohl, dies zeigt ein Blick auf «Jiidische und christliche
Liturgie» (S. 150-155), dass Judentum und Christentum vielféltig eng miteinander ver-
bunden (geblieben) sind.

Das folgende Kapitel resiimiert die Diskussion um das Problem «Antijudaismus im
Neuen Testament» (S. 156-173) und die Anfinge der Polemik resp. Apologetik zwi-
schen Christentum und Judentum und bildet die Uberleitung zu den beiden letzten, von
der Sache her zentralen Kapiteln des Buches, deren erstes «Das Theodizee-Problem» (8.
174-183) tiberschrieben ist und neben den bibeltheologischen Aspekten vor allem dessen
«fast unertragliche Aktualitdt» in den Blick nimmt, wie sie im Rahmen der «Theologie
nach Auschwitz» durchscheint (S. 180). Lindeskog fragt: «Von Golgatha nach Ausch-
witz! Haben wir christlichen Theologen diesen Zusammenhang entdeckt? Wenn nicht,
koénnen wir unsere jiidischen Kollegen um Hilfe bitten» (S. 183). Angefragt ist hier «Der
Dialog» (S. 184-193) von Christen und Juden miteinander, der zwar «nur ein Dialog auf
rein wissenschaftlicher Ebene sein kann» (S. 188), als solcher aber «Briickenbau» bedeu-
tet: «Die Losung des jiidisch-christlichen Problems ist nicht ihr Zusammengehen oder
ihre Verschmelzung. Judentum wie Christentum sind als individuelle Gestaltungen ein-
zigartig und unersetzlich, die nebeneinander existieren miissen. Aber sie haben in der
Geistesgeschichte eine gemeinsame Aufgabe, deren Losung und Erfillung sie nur in
Zusammenarbeit erreichen konnen». (S. 192f) Man wird das Buch Lindeskogs theologi-
sches Verméchtnis nennen diirfen, auch wenn er selber es allzu bescheiden «Randglos-
sen zu einer Forschungsepoche» betitelt hat.

S. Schreiner

111



Wiadystaw Bartoszewski, UNS EINT VERGOSSENES BLUT - JUDEN UND PO-
LEN IN DER ZEIT DER «<ENDLOSUNG», Frankfurt am Main: S. Fischer Verlag
1987,299 S. und 16 S. Abb., 8°, DM 38.-.

Die polnisch-jiidischen Beziehungen in unserem Jahrhundert, insbesondere wih-
rend der Zeit der Naziherrschaft in Polen und des Zweiten Weltkrieges, sind ein bis
heute ausserordentlich brisantes, nach wie vor weithin kontrovers diskutiertes Thema.
Zu denen, die an dieser Diskussion von Anfang an, also seit dem Ende der Naziherr-
schaft, polnischerseits teilgenommen haben, gehort der Autor des hier anzuzeigenden
Buches, ein katholischer Publizist und jetzt Professor fiir Zeitgeschichte in Miinchen,
der als einer der Initiatoren des «Hilfskomitees fiir Juden — Zegota» (1942 gegriindet)
auch personlichen Anteil an der Geschichte hat, von der er in seinem Buch Bericht gibt.

Bartoszewskis jetzt von Grund auf neu bearbeitetes Buch ist in einer ersten Auflage
bereits 1970 in Warschau erschienen, damals noch unter dem etwas vollmundig klingen-
den Titel «Vergossenes Blut uns verbriidert — iiber die Hilfe fiir Juden in Polen wihrend
der Okkupation»; denn zu einer «Verbriiderung», wie sie der Buchtitel suggeriert, ist es,
wie die Geschichte der Juden in Polen, insbesondere die der ersten Nachkriegsjahre
lehrt, nicht gekommen. Die Titelformulierung der neuen Ausgabe will dem (wohl)
ebenso Rechnung tragen wie eine thematische Erweiterung der Neufassung gegeniiber
der Erstfassung anzeigen.

Anliegen des Autors ist es nicht, «eine Geschichte der polnischen und jiidischen
Gesellschaft in der Zeit des II. Weltkrieges» vorzulegen, wohl aber «die weniger be-
kannten (und manchmal auch bewusst vernachléssigten) Elemente in den polnisch-jidi-
schen Beziehungen jener Zeit festzuhalten und deutlich zu machen: die zwischen den
Menschen real bestehenden Kontakte, die Zusammenarbeit, den guten Willen und die
unerfiillten Vorhaben, den Mut und die Opferbereitschaft bei der Rettung anderer, aber
auch bei der Rettung moralischer Werte, die fiir Juden und Christen die gleiche Bedeu-
tung haben». Gestiitzt auf eine beeindruckende Fiille von Quellenmaterial, Zeitdoku-
mente, Berichte von Zeitzeugen und eigene Erfahrungen und Beobachtungen (anni-
hernd die Hilfte des Buches fiillen im Wortlaut angefiihrte Quellenzitate!), beschreibt
der Autor, dabei streng chronologisch vorgehend, die polnisch-jiidischen Beziehungen
unter o.e. Gesichtspunkten, beginnend mit dem September 1939 und mit dem Ende der
Naziherrschaft iiber Polen endend. Breiten Raum nehmen darin die konkreten Hilfelei-
stungen fiir Juden seitens der Polen ein, die liber die Tatigkeit des «Hilfsrates fiir Juden
— Zegota» weit hinausreichten. Es ist ein sehr faires Buch, ebenso wichtig und auf-
schlussreich wie notwendig. Der Autor ist kein Polemiker; und auch da und dort, wo
verhaltene bis deutliche apologetische Untertone durchklingen, ist er dennoch kein
Apologet. Vielmehr weiss er sich in seinem historischen Urteil mit Adolf Berman einig,
der — selbst einer der Fihrer der jiidischen Untergrundbewegung im Warschauer Ghetto
— geurteilt hat: «Bei der Beschreibung des Martyriums der Juden in Polen werden oft
die Leiden hervorgehoben, die den sich verbergenden Juden von polnischen Erpressern
und Zutrdgern der “Blauen Polizei”, den faschistischen Raufbolden und anderem Ab-
schaum der Gesellschaft zugefiigt worden sind. Weniger dagegen wird dariiber geschrie-
ben, dass Tausende Polen ihr Leben aufs Spiel gesetzt haben, indem sie den Juden
halfen. Schaum und Schmutz an der Oberfliche eines brausenden Flusses sind leichter
zu sehen als die tiefe, reine Stromung auf dem Grund». Dass der Autor, indem er sich
bemiiht, jene «tiefe, reine Strémung» aufzuzeigen, nur die eine Seite der historischen
Medaille betrachtet, wird man ihm, dem 1963 fiir seinen mutigen Einsatz fiir die ver-
folgten Juden in Polen wihrend der Naziherrschaft der Titel eines «Gerechten unter den
Volkern der Welt» verliehen worden ist und der im selben Jahr ein Bdumchen in der
Allee der Gerechten in Jerusalem pflanzen durfte, dabei ohne Einspruch zugute halten.

S. Schreiner

112



Nathan Peter Levinson, EIN RABBINER IN DEUTSCHLAND - AUFZEICHNUN-
GEN ZU RELIGION UND POLITIK, Bleicher Verlag 1987, 200 S. pb.

Um Rabbiner in Deutschland zu werden musste der 1921 in Berlin geborene um
die ganze Welt flichen, reisen. Auf einen der allerletzten Fluchtwege entkam er 1941 -
kurz vor Beginn des deutschen Uberfalls auf die Sowjetunion — iiber Russland, China,
Japan in die USA, wo er sein in Berlin an der «Lehranstalt fiir die Wissenschaft des
Judentums» bei Leo Baeck und Leopold Lucas begonnenes Studium fortsetzen konnte.
Von dort kehrte er bald nach 1945, nach der Befreiung Europas vom NS-Terror auf
Bitten Leo Baecks als Rabbiner nach Berlin, dann als Militdr- Rabbiner und anschlies-
send als Landesrabbiner von Baden und Hamburg nach Deutschland zuriick. Er kehrte
nicht nur zuriick, sondern blieb, was erstaunlich, tiberraschend, dankenswert war: er
suchte eine Lebensaufgabe in dem Land, das viele seiner Verwandten, seiner Freunde,
seines Volkes ermordet hatte. Er blieb, weil die wenigen Juden in Deutschland dringend
Rabbiner brauchten, weil einige Christen jlidische Gesprichspartner suchten.

Die Beitrige dieses Buches berichten deshalb auch einerseits iiber die Vielfalt der
Juden in den kleinen Gemeinden (wenige ehemalige «Deutsche Juden», jetzt Juden in
Deutschland, jiidische «displaced persons» aus Osteuropa, die nun heimatlos waren,
jiidische Fliichtlinge aus Iran u.a.) mit ihren Fragen als Uberlebende von Konzentra-
tionslagern und Gettos (Warum, wozu haben wir tberlebt? Wie konnen wir unter
Deutschen noch als Juden leben?) und ihren Problemen hinsichtlich ihrer Identitit,
ihres Selbstverstindnisses als Juden in Deutschland (Sind wir noch Juden? S. 18ff. Wie
kénnen Minner, aber insbesondere Frauen nach der Emanzipation Juden sein? S. 38f¥).

Die Beitrige beschiftigen sich andererseits mit den Fragen oder Vorurteilen von
Christen, mit der christlichen Theologie gegeniiber Israel. Die Wochen der Briiderlich-
keit, die Kirchentage, die christlichen Besucher jlidischer Gottesdienste, christliches
Lernen aus judischer Tradition, Franz Alt und der Frieden, der «religiose» Judenhass
und andere wichtige Themen werden aus jiidischer Sicht reflektiert und diskutiert.
Levinsons dialogisches Denken und Handeln beruht auf der Botschaft des Propheten
Hesekiel (Hes. 18; S. 185). Selbstverstidndlich spielen auch der Holocaust und der Staat
Israel sowohl in den Gemeinden als auch im Gespriach mit Christen eine wesentliche
Rolle: rabbinische Gutachten aus den Todeslagern werden vorgestellt (S. 123ff), die
Bedeutung des Aufstandes im Warschauer Getto fiir Juden und Christen wird reflek-
tiert (S. 119), die Beurteilung Israels in Deutschland, in der Okumene, in den Vereinten
Nationen wird kritisch diskutiert. Alle tiber 40 Beitrédge sind zu verschiedenen Anldssen
entstanden, deren Jahr jeweils genannt wird, aber alle sind noch heute aktuell und
interessant. Alle sind tief verwurzelt in biblischer, in jlidischer Tradition. Trotz aller
Enttauschungen in den Gemeinden, in der Begegnung mit Christen, mit Deutschen
bleibt die prophetische Hoffnung: «Die Propheten Israels hatten die Vision des ewigen
Friedens. Worauf lduft sie hinaus? Dass keiner liber den anderen Macht ausiibe, dass
keiner unterdriickt, manipuliert, beherrscht. Das bedeutet Konigtum Gottes, das bedeu-
tet Hoffnung fiir die Zukunft» (S. 181).

F. von Hammerstein

Louis Rapoport, ANATOLI UND AVITAL SCHTSCHARANSKIS HEIMKEHR
INS GELOBTE LAND. Mit einem Vorwort von Alfred A. Hisler, 317 S. mit 16 S.
Fotos und 2 Karten; Ziirich JORDAN-Verlag 1987.

Die Heimkehr Schtscharanskis mit all ihren Begleiterscheinungen hat in den Massenme-
dien grossen Widerhall gehabt und das Ehepaar wird seither weltweit zu Vortrigen,

113



Konferenzen und Kundgebungen fiir die Menschenrechte eingeladen. Umso wichtiger,
dass uns nun ein Buch zur Verfiigung steht das tiber alle Hintergriinde und den Verlauf
von Scht. Kampf um sein un seiner Gesinnungsgenossen Recht zur Ausreise bis hin zum
(in diesem Falle!) gliicklichen Ausgang Aufschluss gibt. Der Verf. und seine sechs
Mitautoren haben keine Anstrengung gescheut um die vorzulegenden Fakten zu doku-
mentieren. Die Namen der beteiligten Akteure werden offen ausgeschrieben, sind also
verifizierbar, auch derjenige des Verriters Lipawski. Die der endgiiltigen Verhaftung
und anschliessenden Verurteilung Scht. vorangehenden Ereignisse lesen sich strecken-
weise wie ein Kriminalroman mit, hin und wieder, sogar humoristischem Einschlag.
Wenn z.B. Scht. die sich mit ihm in den gleichen Taxi zwingenden KGB-Leute die
Hilfte des Fahrpreises zahlen ldsst. Immer aber unterstreichen Scht. und seine Freunde,
dass ihr Widerstand gewaltlos sei und bleiben miisse. Dafiir wappnet man sich mit
genauester Kenntnis der Verfassung, des Strafrechts und des Wortlauts der Helsinki-
Schlussakte. Dabei erfahren die Beteiligten natiirlich sehr rasch, dass nur KGB und
Justizbehorden aller Grade — willkiirlich — bestimmen was Recht und dessen Ausle-
gung sei. Behinderung der Verteidigung gehort zur Normalitit. So wird z.B. ein Prozess
in ein Gebiet verlegt wo usbekisch gesprochen wird, um einen Moskauer Strafverteidi-
ger von Ruf (das gibt es auch!) auszuschalten. Mangels Ubersetzungshilfe wird der
Prozess zur Farce und das KGB erreicht, frei von unbequemen Einreden, sein Ziel. Der
Leidensweg Scht. in der Gefingnissen der UdSSR, das Abwechseln zwischen Hunger-
streik und Zwangsernihrung, nicht zu reden vom psychischen Terror, sind erschiittern-
de Bilder eines Despotismus der in Russland seine weit tliber Stalin zuriick in die
Geschichte reichenden Wurzeln hat, genauso wie der russische Antisemitismus. Die
heute noch agierenden KGB-Leute sind Produkte des Stalinismus, kommen aus der
Schule dessen, den man einst sogar «Viterchen» nannte. Aber auch das KGB konnte
nicht voraussehen, dass Scht. sich in seiner seelischen Substanz nicht brechen lassen
wiirde und dass die in perfider Absicht von seiner Seite gerissene Frau Avital — man
gab ihr aus heiterem Himmel ein Ausreisevisum — im westlichen Ausland eine Kampa-
gne entfesselte, die zu immer grosserem Druck auf die russische Regierung und letztlich
zur Befreiung Scht. fithrte. Man muss es im Detail nachlesen, um zu ermessen, was diese
Frau fiir ihren Mann geleistet hat, wie sie mit nie nachlassender Zihigkeit bis zu den
obersten Staatsménnern des Westens vordrang. Immer wieder versuchte das KGB dem
Gefangenen Scht. klar zu machen, dass sich im Westen niemand um ihr kiimmere, nicht
einmal seine Frau. Scht. wusste es besser und schopfte seine Gewissheit auch aus dem
sich in Verfolgung und Terror stindig vertiefenden Bewusstsein seiner jiidischen Identi-
tit. Nach seiner Freilasung, der Ubergabe an die Amerikaner in Berlin und dann via
Frankfurt — wo er nach 12-jahriger Trennung seine Frau wieder trifft — nach Israel
wird das Psar tiberall gefeiert. Scht. menschliche Grosse beweist sich darin, dass er sich
in dieser einzigartigen Situation (und auch nachher!) von keinerlei politischen und
religiosen Gruppierungen ins Schlepptau nehmen liess, sich jedoch nachdriicklich auch
fiir verfolgte Anhéinger anderer Bekenntnisse, wie Adventisten, Baptisten usw. einge-
setzt hat. Sein zwolfjihriger Kampf galt den alle betreffenden Menschenrechten und
nicht einem spezifisch religiosen Bekenntnis. Es schmerzt den Rezensenten am Schluss
der Feststellung nicht ausweichen zu koénnen, dass die Russisch-Orthodoxe Kirche, die
sich anschickt 1000 Jahre Christentum in Russland zu feiern, in diesem ganzen Bemii-
hen abwesend ist. Keine Zeile des Buches erlaubt die Feststellung sie hétte sich irgend-

wo- und wann fiir die Rechte anderer eingesetzt.
P. Schuppli

114



Stefi Jersch-Wenzel (hg), DEUTSCHE - POLEN - JUDEN, IHRE BEZIEHUNGEN
VON DEN ANFANGEN BIS INS 20. JAHRHUNDERT. Colloquium Verlag, Berlin
1987, 307 S.

Die Beziehungen zwischen Polen, Juden und Deutschen in Ostmitteleuropa waren
meist problematisch. Aber die drei Volker und Kulturen haben sich auch gegenseitig
bereichert. Leider entsteht ein stirkeres Interesse fiireinander zu spét. Aber auch heute
noch ist eine niichterne Analyse der Beziehungen wichtig, damit die Beziechungen zwi-
schen den drei Volkern verbessert werden konnen. Deshalb ist die Historische Kommis-
sion zu Berlin in Zusammenarbeit mit der Evangelischen Akademie Berlin und vor
allem dem Historischen Institut der Akademie der Wissenschaften Warschau sowie dem
Jiidisch-Historischen Institut Warschau in zwei Tagungen (Midrz und Mai 1983 War-
schau und Berlin) diesen Beziechungen nachgegangen.

Deutsche, polnische und israelische Wissenschaftler, Juden und Christen gehen der
Bezichungsgeschichte von Juden, Polen und Deutschen seit dem Mittelalter iiber die
Epoche der Reformation, der Aufkldrung bis in die Gegenwart nach, um die wissen-
schaftliche Kooperation zu intensivieren, um Feindbilder und Vorurteile abzubauen,
um gegenseitige Befruchtung zu dokumentieren, ohne allerdings die Schwierigkeiten zu
verdringen, die zum Holocaust fiihrten.

Die letzten Beitridge beschiftigen sich deshalb mit dem Problem der Judenriite.
(Marian Fuks, Warschau), mit den Bezichungen zwischen Polen und Juden unter der
deutschen Besatzung (Wiladystaw Bartoszewski, Warschau) oder mit Problemen der
Holocaustforschung (Wolfgang Scheffler, Berlin).

Vor allem wird vorher die Toleranztradition in der polnischen Adelsrepublik und
dem Beitrag der jiidischen Bevdlkerung als Kaufleute, Handwerker, Gastwirte, Pachter
und Verleger beschrieben, die das wirtschaftliche und auch das kulturelle Leben bis in
die Neuzeit hinein wesentlich bereicherten und prigten. - Dieses Buch ist nur ein erster
Schritt. Die Minderheitenpolitik des polnischen Staates zwischen dem ersten und zwei-
ten Weltkrieg, der Einfluss der Kirchen, insbesondere der katholischen Kirche, die
deutsche Polenpolitik im 19. und 20. Jahrhundert einschliesslich der jiidischen Kompo-
nente miissen in dhnlicher Kooperation noch bearbeitet werden. Ein Vertrag zwischen
polnischen und deutschen Historikern ermoglicht und fordert diese Aufgabe. Die Kir-
chen und jiidische Organisationen wie das Institute of Jewish Affairs in London beteili-
gen sich, an dieser Forschung, um ihre Vorurteile und Kontroversen zu versachlichen,
um miteinander stirker als bisher ins Gesprich zu kommen. ’

Die Problematik der polnisch-jiidischen Bezichungen, wie sie exemplarisch in dem
Streit um das Karmeliterkloster in Auschwitz/Oswiecim zum Ausdruck kommt,.ist ein
wichtiges Beispiel: wie gedenken Menschen verschiedener Religionen und Weltanschau-
ungen (Ideologien) in Auschwitz der Verbrechen, der Toten, ihrer Toten? Fiihrt uns
solch Gedenken, Erinnern, einander ndher oder verschirft es die Gegensiitze? Die von
demselben Feind Ermordeten sollten uns heute nicht trennen, sondern zusammenfiih-

ren. Dieses Buch leistet hierzu einen wichtigen Beitrag. I —

Wolfgang Gerlach, ALS DIE ZEUGEN SCHWIEGEN, BEKENNENDE KIRCHE
UND DIE JUDEN, Institut Kirche und Judentum Berlin 1987, 468 S.pb.

Es hat lange gedauert — {iber vier Jahrzehnte seit 1945 — bis dieses Buch iiber die
fragwiirdige Einstellung selbst der Bekennenden Kirche (BK) zu den Juden erscheinen
konnte. Von den Deutschen Christen war nur Rassenhass und Antijudaismus zu erwar-
ten, aber selbst in der BK war Dietrich Bonhoeffer mit seiner ganz frithen theologisch
und menschlich begriindeten positiven Einstellung zu den Juden mit Heinrich Griiber,
Hermann Maass sowie ganz wenigen anderen eine verschwindend kleine Minderheit.

115



Die Mehrheit der BK stellte sich zwar zuerst noch zu den getauften Juden, lehnte den
«Arierparagraphen» von 1933 bedingt ab, aber sowohl aus theologischen Griinden als
auch aus fast volliger Unkenntnis des zeitgenossischen Judentums und vor allem oft
auch einfach aus Angst wurde die Verfolgung der Juden ignoriert. W. Gerlach ist diesen
Fragen nun endlich im einzelnen nachgegangen:

— Einleitung: zum Klima des Antisemitismus im Kaiserreich und in der Weimarer Repu-
blik (Christen hitten allen Grund gehabt, sich auf dieses Problem vorzubereiten).

— Hauptteil: die BK in ihrer Stellung zum Judentum zur Zeit der gesetzlichen Grundle-
gung (1933-35), zur Zeit der gesetzlichen Verschirfung (1935-38), zur Zeit der gesetzli-
chen Vollendung, der Liquidierung der Juden (1938-45).

— Schlussbetrachtung: Erbe und Auftrag (Schuldbekenntnisse, BK in der Zerreissprobe,
Judenmission: Begegnung statt Bekehrung, Antisemitismus als Vorurteil).

Vor allem um dieses letzten Teiles willen musste dieses Buch geschrieben werden,
weil wir uns Rechenschaft ablegen wollen, ja miissen, iiber den gegenwirtigen und
zukiinftigen Stand der christlich-jiidischen Beziehungen. Antijiidische und antisemiti-
sche Stimmen sind immer noch oder wieder erschreckend laut horbar. Sind wir besser
vorbereitet auf diese Aufgabe als unsere Viter und Grossviter?

Hinsichtlich dieser Aufgabe ist die schon 1933 begonnene Auseinandersetzung
zwischen K. Barth und D. Bonhoeffer (S. 403ff) einer der spannendsten Abschnitte
dieses Buches: «Handeln oder Bekennen, personal Bonhoeffer oder Barth». In der BK
siegte leider schon 1934 in Barmen das Bekenntnis gegen das Handeln: «Die endgiiltige
Wachablosung im Wichteramt der BK fand statt... Bonhoeffers ethische Appelle waren
eine bare Zumutung fiir das Handeln der Christen... Barths dogmatische Sitze waren
ein weithin willkommener Aufruf fiir den Glauben bekenntnisbereiter Christen» (8S.
423).Von nun an wurden wenige Opfer der zwischen die Ridder der Nazi Verfolgungen
Gekommenen verbunden, noch weniger wurde dem Rad selber in die Speichen gegriffen
(vgl. S. 55f). Solch spiter nur noch konspirativ moglicher Widerstand, nur noch geheim
mogliche Hilfe fiir Juden oder andere Verfolgte blieb Bonhoeffer und einigen Gleichge-
sinnten am Rande oder gar ausserhalb der BK vorbehalten.

Zum 50-jahrigen Gedenken der Internationalen Fliichtlingskonferenz von Evian
(Juli 1938), der Friedensbemiihungen Chamberlains und Daladiers (Miinchner Abkom-
men September 1938) und der «Reichskristallnacht»/Reichspogromnacht (November
1938) erinnert uns Gerlach daran wie alle diese Ereignisse die Interesselosigkeit der Welt
am Schicksal der europdischen Juden zeigen (S.232f). Nicht nur die kleine Tschechoslo-
wakei wurde geopfert, sondern von Evian {iber Miinchen bis zu den November-Pogro-
men zeigten wichtige Staaten dem NS-Regime, dass es mit den deutschen und spiter mit
allen Juden in den besetzten Lindern nach Belieben verfahren konne. Nur Holland und
Dinemark, nicht einmal die Schweiz, haben sich in Evian fiir die Juden eingesetzt.
Diese Weltoffentlichkeit hat auch die BK in ihrer lauen oder gar feigen Haltung eher
bestirkt. Dieser Band ist in einer Reihe «Studien zu Kirche und Israel» als Bd. 10
erschienen, den man am besten beim Institut Kirche und Judentum, Leuchtenburgstras-
se 39-41, D 1000 Berlin 37 direkt bestellt.

F. von Hammerstein

C. Thoma/M. Wyschogrod (Hg.), DAS REDEN VOM EINEN GOTT BEI JUDEN
UND CHRISTEN, Peter Lang Verlag Bern 1984 (Bd. 7 der Reihe Judaica et Christia-
na).

Das aus 10 Einzelbeitrigen bestehende Buch (247 Seiten) erwuchs aus einem Semi-
nar im Wintersemester 1982/83 an der Theologischen Fakultit in Luzern, an dem neben
2 jidischen mehrere christliche Wissenschaftler beteiligt waren.

116



Die «Einfiihrung aus jiidischer Dialogerfahrung» von Prof. Wyschogrod beginnt mit
den christlichen Beweggriinden fiir einen Dialog mit dem Judentum nach dem Holo-
caust. Jidischerseits war dafiir Voraussetzung, «die religiose Identitit nicht als Ver-
handlungsthema in die Sitzungszimmer des christlich-jiidischen Dialogs mitzunehmen».
Dabei ist dem Juden Wyschogrod klar, dass «die Lehre von der Dreifaltigkeit auf die
Christologie angewiesen ist», ja, von der Person Jesu abhdngig, auch wenn dieses
Denken «leider immer wieder ahistorische und unhistorische Schlagseiten» habe. Prof.
Thoma fragt in seiner «Einfiihrung aus christlicher Dialogerfahrung», warum christliche
Theologen ihre Behauptungen iiber das jiidische Glaubensleben so selten anhand judi-
scher Quellen verifizieren und weshalb Juden meist nur christliche Randbemerkungen
aufgreifen, wenn sie sich iiber den christlichen Monotheismus dussern. Fiir die Rabbi-
nen sei ein «Verleugner in der Hauptsache», der den einen Gott nicht im Kontext der
judischen Geschichte sehe, eine m.E. fiir unser Verstindnis vom AT. und seine Ausle-
gung ungeheuer wichtige Tatsache. Mit Recht betont Thoma, dass die christlichen
Theologen das Judentum nach dem Jahre 70 n.C. positiv zur Kenntnis nehmen miissen
und sich «um jiidische Glaubenserfahrungen und gegenseitige theologische Proteste, die
sich seit neutestamentlicher Zeit zugetragen haben», kiimmern.

Die Frage, ob der jiild. Monotheismus bereits auf Abraham zuriickgeht oder sich
hochentwickelt hat unter dem Einfluss der Schriftpropheten bzw. auf Mose griindet,
macht M. Wyschogrod zum Ausgang in seinem Beitrag « Der eine Gott Abrahams und die
Einheit des Gottes der jiidischen Philosophie»: «Es gibt aber keinen Begriff im Judentum,
der so viel genaue Untersuchung verlangt, wie die Einheit Gottes». Der «wichtigste Vers
in der ganzen Bibel im jiid. Volksbewusstsein» ist Deut. 6,4, das sog. Sch’ma.

Im Vergleich der drei monotheistischen Weltreligionen wird die Frage aufgeworfen
nach der Bedeutung der «verschiedenen Geschichten, die in den 3 Weltreligionen erzihlt
werden». Diese stimmen in vielem iiberein, nicht aber darin, «dass Gott in Jesus
Mensch geworden ist». Hinter den verschiedenen Geschichten lauert die Gefahr, dass
wir vielleicht doch tatsichlich einen verschiedenen Gott haben.

C. Thoma gliedert seinen Beitrag «Jiidische Bewertungen der christlichen Gotteslehre
und -verehrung» in 3 Abschnitte. Anhand von Aussagen des Buches Daniel werden
zundchst «jiidische heilsgeschichtliche Optiken» dargestellt. Nicht Monotheismus, son-
dern Monolatrie sei der innere Fixpunkt jiid. Theologie: Der Gott Israels soll der Herr
der Juden und der Weltvolker werden; die Volker miissten nicht jiidisch werden, aber
den Gott Israels preisen.

Ein 2. Abschnitt befasst sich mit den gegenchristlichen jlidisch-theologischen Aus-
sagen seit dem 2. Jh., die ihrerseits nicht zu verstehen sind ohne die Not, die durch den
Jiid. Krieg und die Zerstorung des Tempels entstanden war und die durch die Auseinan-
dersetzung mit dem Gottesglauben des Christentums erschwert wurde. Man sah «die
Gefahr des Fremdkultes». Die Sorge galt der Identitdt Gottes, der sich in vielerlei Weise
kundtun kénne. Die Gefahr der Paganisierung des Christentums wird angesprochen.

Nicht nur der Beitrag des Dogmatikers Eduard Christen « Monotheismus und Krea-
tivitdt Gottes» lasst erkennen, dass auf christlicher Seite eine mehr «katholisch-philoso-
phische» Denk- und Argumentationsweise liberwog: Spannung von Transzendenz und
Immanenz Gottes, menschliches Reden von Gott nur in Analogie moglich, «Souverani-
tit und Freiheit» als «Transposition der Philosophie konzipierten Transzendenz in
aktuelle Offenbarungs- und Heilsgeschichte» usw. Der biblische Befund alten und
neuen Testaments lehrt, «dass Gottes Wirken in einer Reihe von erfahrbaren Geschehen
ankommt», weshalb von Offenbarungsgeschichte gesprochcn werden kann. Hinter aller
Vielfalt wird eine gemeinsame Grundordnung, eine Einheit sichtbar: Der kreative,
lebendige und liebende Gott.

Mit dem Spannungsverhiltnis zwischen Monothelsmus und Trinitdtslehre —

117



«Christlicher Glaube und Glaube an den einen Gott» — befasst sich der Fundamentaltheo-
loge Dietrich Wiederkehr: «Die Ausgangssituation im Verhiltnis von trinitarischem
Gottesglauben und Christusglauben, zwischen Gotteslehre und Christologie, war nicht
nur innerchristlich eine gefdhrliche Verkiirzung und Verselbstdndigung, sondern sie
stellte auch eine belastende und befremdende Selbstdarstellung des christlichen
Glaubens fiir die Juden dar». «Tendenzen der Diskontinuitdt» muss die «Wiedergewin-
nung der Kontinuitidt» folgen. Die kirchliche Trinititslehre hatte sich «dem offenen
Bezug zur Geschichte des Menschen, des Volkes Israel und der Kirche» entfremdet. Die
Folge war, dass sich die dogmatische Christologie «in einer unvermittelten Spannung
und Widerspriichlichkeit zur Einheit Gottes» entwickelte. Das Bezugsverhiltnis Jesu zu
dem «Gott des Bundes und des Gesetzes, der Sinai-Offenbarung und der Verheissung
des Reiches Gottes» geriet aus dem theologischen Blick. Der «Gottessohn» geriet ins
«Zwielicht der adoptianischen Diskussion», in eine «Nihe zur arianischen Héresie der
Nichtgottlichkeit des Logos». Kein Wunder, dass dieses «innerchristliche und jiidisch-
christliche Defizit» den Dialog mit dem Judentum unmoglich machte. Fiir den jidi-
schen Horer war verbal damit «ein Di- oder Tritheismus, also Mehrgotterei, das fast
unvermeidlich mitgehorte Missverstindnis».

Die Konsequenz: «Trinitdtslehre und Christologie miissen hmter ihre geschichtli-
chen Ausformungen, die auch Verfestigungen sind, zuriickfragen nach ihren biblischen
Ansatzen und Quellen». Mit Recht stellt der Verfasser fest: «Hitte die christliche Theo-
logie, vor allem nach dem Schwinden der judenchristlichen Préisenz in der jungen
Kirche, sein Christusbekenntnis nach wie vor innerhalb des jlidischen Gottesglaubens
zu denken und zu formulieren gesucht, wire es wohl weniger zur... religiésen und
sozialen Entfremdung gekommen».

Die folgenden, hervorragend weiterfiihrenden Ausfiihrungen kdénnen hier nicht
mehr angemessen referiert werden; sie sollten vom Leser im Zusammenhang zur Kennt-
nis genommen werden (S. 142 ff.).

Aus Raumgriinden und weil in einer solchen Rezension nur eingeschriankt vorstell-
bar, soll auf die Gibrigen Arbeiten des Buches nur kurz hingewiesen werden:

Simon Lauer schreibt uiber « Etwas von jiidischer und von christlicher Kabbalay.

Hanspeter Ernst bearbeitet « Rabbinische Traditionen tiber Gottes Nihe und Gottes
Leid». Besonders wichtig hier der Abschnitt iiber das Schechina-Denken, das einmal
direkt mit dem christlichen Inkarnations-Denken verglichen werden sollte.

Anton Peter dussert sich «Zum Problem der Darstellung Gottes. 1dolatrischer und
ideologischer Missbrauch».

In einem Schlusswort fasst D. Wiederkehr « Entfernungen — Anndherungen — Hori-
zonte: Bewegungen eines Gespriches um den einen Gott» zusammen.

Vielleicht werden protestantische Leser im Gesamtchor der theologischen Stimmen
mehr «typisch prot.-theologische» Fragen und Positionen vermissen, doch es bleibt so
der Reiz der aufspiirenden Differenzierung erhalten. Vermisst habe ich die Behandlung
von Stichworten wie etwa: Theodizeefrage, Theologie nach dem «Tode Gottes» bzw.
«nach Auschwitz», «Leiden an Gott», der «kommende Gott» und «Reich Gottes», also
das mehr eschatologische Reden von Gott. Dankenswerterweise enthélt der Band ein
ausfithrliches Personen-, Sach- und Stellenregister. Das zum eingehenden Studium sehr
zu empfehlende Buch hitte es seitens der Verlages verdient, dass es — jedenfalls in
Deutschland - bibliographisch im Buchhandel (besser) angezeigt wire. Das gilt auch fiir
die Reihe «Judaica et Christiana».

Hans L. Reichrath

118



Jonathan I. Israel EUROPEANS JEWRY IN THE AGE OF MERCANTILISM 1550-
1750, Oxford: Clarendon Press 1985, XII, 293 S. 8° L., 25.-

J.J. Israels Buch fiillt eine seit langem bestehende Liicke in der Historiographie.
Nicht dass die Geschichte der Juden im Europa des 16-18. Jhd., der Zeit des Merkanti-
lismus, der Zeit von «Europe’s first great emancipation», wie Vf, sie nennt (S. 3), zu den
bislang weniger beachteten oder gar vernachldssigten Epochen in der Geschichte der
Juden gehorte: im Gegenteil, an Spezialuntersuchungen zu den verschiedensten Themen
und Problemen dieser Geschichte wie an solchen, die der Geschichte der Juden in
einzelnen geographischen Bereichen, einer Stadt, einer Provinz, eines Landes, gewidmet
sind, fehlt es durchaus nicht. Was hingegen fehlt(e), ist eine Arbeit, die die diesbeziigli-
che weitverzweigte, sich zuweilen in Einzelheiten geradezu oder beinahe verlierende
Forschung der letzten Dezennien zusammenfasst, also die Gesamtheit der jiidischen
Geschichte in Europa zur angegebenen Zeit in den Blick nimmt und vor dem Leser ein
Geschichtspanorama im eigentlichen Sinne des Wortes entwirft, das wiederum Grund-
lage und Ausgangspunkt fiir weitere Forschung zu werden geeignet ist. Eben dies hat
Vf. mit seiner primdr sozialgeschichtlich orientierten, die Kultur- und Geistesgeschichte
dabei dennoch nicht ausklammernden Arbeit beabsichtigt, eben dies ist ihm auch in
einer Weise gelungen, die allen Respekt verdient.

Vi, beginnt seine Geschichtsschau mit einem Riickblick auf das Jahrhundert (ca.
1470-1570) des erzwungenen jlidischen «Exodus from the West» (S. 5-34), der einerseits
«the near-destruction of Jewish religion, learning, and life in western and central Euro-
pe» (S. 23) und andererseits «a form of economic emancipation» bedeutete, insofern als
die Juden fernerhin «a dynamic and crucially important force in the east» geworden
waren bzw. noch werden sollten (S. 31). Daran schliesst eine Analyse des «Turning
Point (1570-1600)» (S. 35-52), ndmlich der beginnenden Westwanderung der Juden
infolge ihrer Wiederzulassung zuerst in Bohmen und Osterreich, dann in den deutschen
Léndern etc., sowie der Zeit der «Consolidation (1600-1620)» (S. 53-69), deren Charak-
teristikum das Zusammenspiel von «philosemitic mercantilism» mit «raison d’Etat poli-
tics and the new learning», d.i. der philosemitischen christlichen Hebraistik (S. 56)
gewesen ist, welches seinerseits die Rahmenbedingungen fiir das Entstehen einer neuen
jidischen Kultur geschaffen hat, die Vf. in «Jewish Culture (1550-1650)» (S. 70-86)
untersucht. Geprigt ist diese durch ihre «distinctive mix of political and mystical,
secular and religious themes» (S. 71) und hat in den in dieser Zeit vor allem entstande-
nen grossen Geschichtswerken, die zugleich das wiedererlangte Selbst-Geschichtsbe-
wusstsein reflektieren, ebenso wie in der Renaissance der Kabbalah ihren Ausdruck
gefunden. :

Einschneidende Veridnderungen brachten Verlauf und Ende des «Thirty Years
War» (S. 87-122), insbesondere fiir Osteuropas Juden: Das Jahr des Westfilischen
Friedens (1648) erlebten sie als Beginn des Chmielnitzky-Aufstandes, der «Schwedi-
schen Sintflut» und des Moskowitischen Aufstandes, «which dwarfed every other Je-
wish tragedy between 1492 and the Nazi Holocaust» (S. 121). Wihrend des Dreissigjah-
rigen Krieges wurden aber auch die Grundlagen der auf ihn folgenden Ara der Hofju-
den gelegt, mit der sich Vf. besonders ausfiihrlich beschiftigt, da sie, d.i., die Zeit von
1650-1713, «marked the zenith of Jewish influence in early modern Europe» (S. 123).
Zunichst stellt Vf. in «The High Point (I): The "Court” Jews» (S. 123-144) einige der
prominentesten aschkenasischen und sephardischen Hoffaktoren, wie sie im Deutschen
genannt wurden, vor und befasst sich dann eingehend in «The High Point (II): Jewish
Society» (S. 145-183) mit den Verhiltnissen, in denen jiidische Gemeinden jener Zeit in
den verschiedenen Landern Europas lebten, wobei ihn die demographischen Verinde-
rungen und die 6konomischen Bedingungen besonders interessierten: denn «the post-
1650 period was a time of sustained expansion which marked the culmination of the

119



Jewish economic role in early modern Europe. The Jewish economy fashioned in the
century 1550-1650 now reached its point of fullest development, what one might term
its apogee preceding subsequent decline» (S. 171). Die Strukturen und Beziehungen
innerhalb der jlidischen Gesellschaft dieser Zeit, die Beschreibung der ortlichen, regio-
nalen und iiberregionalen Institutionen, die kehillot und ihre Amter, die Synoden der
Landjudenschaften etc. — All dies ist Gegenstand des néchsten Kapitels, das die bezei-
chende Uberschrift trigt: «The High Point (III): A Republic Apart™» (S. 184-206).
Obwohl auch in dieser Hinsicht das Zeitalter des Merkantilismus den Héhepunkt einer
«distinctive Jewish culture in Europe» (S. 184) anzeigte, kann dennoch nicht iibersehen
werden, dass in eben dieser Zeit, speziell der zweiten Hilfte des 17. Jhd. «the Jewish
world was shaken spiritually more profoundly than at any time since the expulsions of
the late fifteenth century» (S. 207), wie Vf. in «High Point (IV): Spiritual Crisis» (S. 207-
236) nachweist. Es war dies die Krise, die durch den Sabbatianismus (S. 208ff), die
«Spinozist Revolt» (S. 216ff) und die einsetzende Apologetik (S. 219ff) einerseits, den
barocken Philosemitismus (S. 224ff) und den «new anti-Semitism» (S. 231ff), «a mélan-
ge of traditional ecclesiastical and popular hostility mixed with several novel elements»
andererseits, ausgelost worden war, und die Epoche des «Decline (1713-1750)» (S. 237-
251), d.i. «the gradual dissolution of traditional communal structures and authority,
and with it, the virtual disintegration of early modern Jewish culture» (S. 248) infolge
von «creeping inner decay» und «progressive secularization and centralization of the
European state itself» (S. 249), einliutete und - so Vf. in seiner «Conclusion» (S. 252-
259) — in die Ara der Aufklirung und der politischen und rechtlichen Emanzipation der
Juden ausmiindete, die «it is hard to deny, in any case (...) was, generally speaking, for
the Jews an era of stagnation, decay, and impoverishment, both economic and cultural»
(S. 253).

Bibliographie (S. 260-280) und Index (S. 281-293) beschliessen das Buch, ein Buch,
das weit mehr ist als (nur) eine Zusammenfassung bisheriger Forschung (sergebnisse)
bzw. bereits Gewusstem. Sicher ist es das auch, aber in erster Linie — und dies mag aus
dem Bericht iiber seinen Inhalt deutlich werden — ist es Ergebnis von Vf.s eigener
Forschungsarbeit, in der ein bewundernswert vielsprachiges Quellenmaterial ebenso
Beriicksichtigung gefunden hat wie eine beeindruckend vielsprachige Sekundarliteratur.
Gestiitzt auf derart breit angelegte Studien kann Vf. in seiner streng chronologisch
vorgehenden, stets aber alle zeitgleichen Entwicklungen und Ereignisse zwischen Spa-
nien und Ostpolen, Italien und Didnemark, Griechenland und England tiberblickenden
Darstellung trotz der gebotenen Kiirze doch neue Akzente setzen und dabei zugleich
manch tradiertes Fehlurteil im Blick auf geschichtliche Vorgénge korrigieren. Dies
betrifft insbesondere die Geschichte der Juden in Polen, die Situation wihrend und
nach dem Chmielnitzky-Aufstand, der trotz aller geschehenen Greuel weniger «a major
turning point in the history of Polish Jewry than a brutal, but relatively short interrup-
tion in its steady growth and expansion» (S. 121. 152ff), gewesen ist: aber auch die sog.
Westwanderung der polnischen Juden und die Neuanfinge jiidischen Lebens in
Deutschland und Holland nach 1650 (S. 165ff) und anderes mehr bis hin zur Einschit-
zung des Lebenswerkes Moses Mendelssohns, der «in the essential task of mediation
and reconciliation (scil. der jiidischen mit der européischen Kultur im weitesten Sinne)
which he set himself (...) totally failed» (S. 253ff).

Priizision in den Formulierungen, Ubersichtlichkeit in der Darstellung, Souverini-
tit in der Beherrschung des Themas, Ausgewogenheit in der Argumentation und wohl-
begriindetes Urteil zeichnen das Buch aus, mit dem Vf. dem Leser nicht nur eine
ausserordentlich instruktive Lektiire beschert, sondern zugleich (s)einen bleibenden
Platz in der jiidischen Historiographie erworben hat.

S. Schreiner

120



	Rezensionen

