
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 44 (1988)

Artikel: Die Wurzeln der Ich-Du-Philosophie Martin Bubers

Autor: Münster, Arno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Wurzeln der Ich-Du-Philosophie
Martin Bubers*

von Arno Münster

Gegen das Ende des zweiten Jahrzehnts des 20. Jahrhunderts
vollzieht sich in der Geschichte der Philosophie und in den Beziehungen des

Judentums zur Philosophie ein wichtiger qualitativer Wandel. Während
das jüdische philosophische Denken in der zweiten Hälfte des 18.

Jahrhunderts und praktisch auch im 19. Jahrhundert bevorzugte Beziehungen
zum Kantianismus und ebenso auch zum Spinozismus, zu ihm jedoch in
geringerem Masse und nur trotz starker theologischer Bedenken, unterhält,

beginnt sich ein anderer Dialog und eine neue Beziehung zwischen
jüdischem Denken und moderner Philosophie in der Rezeption des exi-
stenzialistischen Denkens bei Kierkegaard und später mit der existenzia-
lontologischen Strömung bei Heidegger anzubahnen. Der Dialog ist nicht
immer einfach, vereint er doch verschiedene Formen der Annäherung und
Entfernung, die in zwei grossen theologischen und philosophischen
Synthesen gipfeln, nämlich jener von Martin Buber und jener von Franz
Rosenzweig. In geringerem Masse, zumindest zeitweise, hat diese
Geistesströmung auch das Denken des jungen Ernst Bloch und des jungen Lu-
kacs beeinflusst. Sie haben jedoch diesen Dialog nach ihrer «Bekehrung»
zum Marxismus 1918/1919 abgebrochen und diese philosophischen
Positionen aufgegeben.

Was diese beiden Arten von Denken kennzeichnet — sie hatten ziemlich

lange einen Stand als Aussenseiter in der Geschichte des heutigen
Denkens - ist der Wille, das Gebiet des ontologisch-existentiellen Denkens

zu vertiefen, und zwar den Rückgriff auf Begriffe jüdischer Theologie

und Ethik. Dazu gehören z.B. die philosophische Thematis'ierung
gewisser Gebote der jüdischen Ethik und die Personalisierung der eigentlichen

existenziellen Dimension, welche bei den Ontologen der existenziali-
stischen Fundamentalontologie bloss eine ontologische Definition und
Beschreibung kennt. Indem sie das existenzialphilosophische Thema der
fundamentalen Existenz des Menschen aufgreift, der «nackt» mit der Welt
konfrontiert ist und in einer Beziehung der «Fremdheit» zu ihr lebt,
scheint diese Strömung des zeitgenössischen jüdischen Denkens mit gewissen

Formen antihumanistischen Denkens zusammenzuprallen, welche

* Uebersetzung aus dem Französischen durch den Autor (in Zusammenarbeit mit Martin

Cunz).
Prof. Dr. Arno Münster lehrt am Collège International de Philosophie (Paris).

91



sich, ausgehend von dieser Rückkehr zur Ontologie, entwickelt hatten.
Zwei Beweggründe sind es also, die in der Substanz zur Entstehung dieses

Werkes beigetragen haben, das eine bemerkenswerte Synthese zwischen
jüdischer Theologie und modernem existenzialontologischem Denken
darstellt, nämlich, wie bereits erwähnt, der Wille, eine philosophisch-exi-
stenzielle Aufwertung gewisser zentraler Motive jüdischer Ethik zu
vollziehen, und der Wille, auf existenzielle Weise ein neues humanistisches
Denken heranzubilden.

Martin Buber und Franz Rosenzweig sind vermutlich die beiden
modernen Philosophen, die dem WORT und den «Grundworten» einen
bevorzugten Platz eingeräumt haben und die auf dem Wert und auf der
grundlegenden Bedeutung des geoffenbarten Wortes und der Grundworte
ein ganzes ontologisch-existenzielles Denken aufgebaut haben. Aber trotz
dieser scheinbaren Ähnlichkeit - die beiden Philosophien haben gemeinsame

Wurzeln in Kierkegaard einerseits und in der jüdischen Theologie
andererseits - existiert ein grundlegender Unterschied im Denken dieser
beiden Philosophen. Er drückt sich darin aus, dass die rosenzweigsche
Triarchie (Mensch-Gott-Welt) bei Buber durch einen Dualismus ersetzt
wird. Er baut sein Denksystem grundlegend auf dem Oszillieren zwischen
zwei vorgegebenen Polen auf: a) die Welt des Menschen, und b) das ewige
DU. Im Grunde genommen geht es für Buber darum zu verstehen, dass

die Welt eine zwiefältige Struktur hat. «Die Welt ist dem Menschen zwie-
fältig nach seiner zwiefältigen Haltung. Die Haltung des Menschen ist
zwiefältig nach der Zwiefalt der Grundworte, die er sprechen kann»1. Die
Überzeugung, die in diesem philosophischen Theorem der Sprache
vorherrschend ist, ist die, dass «die Grundworte nicht Einzelworte, sondern
Wortpaare» sind. «Das eine Grundwort ist das Wortpaar Ich-Du».2 Um
eine gewisse Distanz zum theologischen Dogma der «Offenbarung» zu
bezeichnen, unterstreicht Buber auch, dass diese Grundworte vom Sein
selbst ausgesprochen werden:

«Wenn Du gesprochen wird, ist das Ich des Wortpaars Ich-Du
mitgesprochen. Wenn Es gesprochen wird, ist das Ich des Wortpars Ich-Es
mitgesprochen. Das Grundwort Ich-Du kann nur mit dem ganzen Wesen gesprochen

werden. Das Grundwort Ich-Es kann nie mit dem ganzen Wesen

gesprochen werden»

«Es gibt kein Ich an sich, sondern nur das Ich dieses Grundworts Ich-Du und
das Ich des Grundworts Ich-Es. Wenn der Mensch Ich spricht, meint er eins

von beiden. Das Ich, das er meint, dieses ist da, wenn er Ich spricht. Auch
wenn er Du oder Es spricht, ist das Ich des einen oder das des andern
Grundworts da. Ich sein und Ich sprechen sind eins. Ich sprechen und eins
der Grundworte sprechen sind eins. Wer ein Grundwort spricht, tritt in das
Wort ein und steht darin.»3.

92



Diese Sätze führen uns zu einem besseren Verständnis dessen, was
Buber «das dialogische Prinzip» nennt. Der Dialog ist unzweifelbar eines
der ältesten Prinzipien der Philosophie. Er ist sozusagen sogar grundlegend

für den Beginn des abendländischen Denkens, ein logozentrisches
Denken, das um genau definierte Begriffe herum aufgebaut ist, welche
auch wiederum genau voneinander abgegrenzt sind und gegeneinander
abgewogen werden, um so den weiten Raum des Nachdenkens, der
Spekulation und logischer Konstruktionen zu eröffnen (vgl. dazu etwa die
Dialoge Piatons).

Im Gegensatz dazu weiss sich Martin Bubers «dialogisches Denken»
nicht direkt dieser rationalistischen Tradition der antiken Philosophie
verpflichtet, es schliesst vielmehr in vielen Punkten an die antirationalistische

Tradition der Mystik an. Der Bruch mit der logo-zentristischen
Tradition des abendländischen Denkens nimmt jedoch bei Martin Buber
eine ganz andere Gestalt an als etwa bei Heidegger, der sowohl den
sokratischen wie den cartesianischen Rationalismus existential-ontolo-
gisch überwinden will; gleichzeitig steht Bubers radikale Abwendung von
dieser Tradition - ähnlich wie die Rosenzweigs im «Stern der Erlösung» -
kritisch zur hegelianischen Denktradition und zum Versöhnungspostulat
von Geist (Ratio) und Wirklichkeit in Hegels Systemphilosophie. Gegen
die universale Vorherrschaft des Begriffs der Vernunft und gegen die

Postulierung der Vernünftigkeit der jeweiligen Stufen und Grade ihrer
geschichtlichen Verwirklichung setzt Buber - wie Rosenzweig - die rein
existentielle Realität des Menschen in seiner «transzendentalen Obdachlosigkeit»

und existentiellen Ausgesetztheit und Singularität, dessen existentielle

Einsamkeit in keinerlei Vernunftprinzip seine (abstrakte) Aufhebung
erfährt, sondern die einzig aufgehoben werden kann in direktem Kontakt
mit der Wahrheit der göttlichen Offenbarung. Seine Philosophie des Ich-
Du bedarf daher zur Durchsetzung ihrer fundamentalen Prinzipien der

Abstützung durch die Theologie.
Dies konfrontiert uns sofort mit der Frage nach den eigentlichen

theologischen Quellen dieses neuen Denkens, das ohne Gefahr der
Übertreibung oder Entstellung als ein Denken der dualen Beziehung bezeichnet
werden kann; mit der Frage nach der eigentlichen Struktur der hier
vorliegenden Verbindung von jüdischer Theologie mit modernem philosophischem

Denken; mit der Frage, ob es sich hier primär lediglich um die
spezifische Form der Theologisierung eines existenzphilosophischen
Ansatzes handelt oder um die philosophische Neuformulierung einer rein
theologischen Problematik. Ohne den Anspruch erheben zu wollen, auf
alle diese Fragen eine perfekte Antwort geben zu können, erscheint es uns
legitim, auf die erste dieser Fragen die folgende prov. Erwiderung zu
geben: Das theologische Fundament von Martin Bubers Denken beruht:

93



1. auf seiner Grundüberzeugung von dem wertsetzenden Vermögen der
göttlichen Offenbarung, die als geoffenbartes Wort in direkter Beziehung
zu dem Du steht (Buber geht sogar so weit, das in den Dingen anwesende
Du als Emanation (Ausfluss) eines ewigen göttlichen Du zu bezeichnen).
«In jeder Sphäre, durch jedes uns gegenwärtig Werdende blicken wir an
den Saum des ewigen Du hin, aus jedem vernehmen wir ein Wehen von
ihm, in jedem Du reden wir das Ewige an, in jeder Sphäre nach ihrer
Weise»4.
2. auf Bubers Ueberzeugung, dass das DU dem Menschen auf dem Wege
der göttlichen Gnade zukommt, dass man es aber suchend allein nicht
findet. Das Richten des Grundworts an IHN ist vielmehr die Handlung
meines Seins, meine Wesenshandlung.

«Das DU begegnet mir. Aber ich trete in die unmittelbare Beziehung
zu ihm. So ist die Beziehung Erwähltwerden und Erwählen, Passion und
Aktion in einem»5.

«Das Grundwort ICH-DU kann nur mit dem ganzen Wesen gesprochen

werden. Die Einsammlung und Verschmelzung zum ganzen Wesen
kann nie durch mich, kann nie ohne mich geschehen. Ich werde am Du
Ich. Werdend spreche ich Du. Alles wirkliche Leben ist Begegnung»6.

Der Dualismus in Bubers Auffassung des ICH und der «Dinge»
findet seinen Ausdruck v.a. in dem Umstand, dass das Grundwort ICH-
ES im Gegensatz zum Grundwort ICH-DU niemals vom Sein in seinen
Totalität angesprochen werden kann und dass überdies eine klare
Trennungslinie zwischen dem Ich und dem Es besteht, die quer durch alle
Bezirke zwischen dem Du und dem Es, zwischen Gegenwart und Gegenstand

geht7.
Daran wird offenkundig, wie sehr sich Buber in seinem Denken der

Subjekt-Objekt-Beziehung von den vorherrschenden erkenntnistheoretischen

Auffassungen des deutschen Idealismus (und hier v.a. des Kantia-
nismus und des Neukantianismus) entfernt und gleichzeitig auch von
denen der modernen Phänomenologie, die sämtlich vom konstitutiven
Vermögen der Apperzeption und der Erzeugung des Objekts durch die
Organe des menschlichen Erkenntnisvermögens ausgehen sowie von der
Überzeugung, dass die Bedingungen der Möglichkeit objektiver Erkenntnis

lediglich die Erkenntnis des Phänomens gestatten und nicht diejenige
des «Dings an sich». Buber überwindet diese Auffassung vollständig und
ersetzt sie durch eine wesentlich dynamischere und dialektische Auffassung

der Subjekt-Objekt-Beziehung, deren Schlüsselbegriff u.a. der
Begriff der «Verwirklichung» (Realisation) ist.

Auch die Ästhetik Bubers stützt sich einzig auf die Operationalität
dieses Begriffes, die im Grunde nichts anderes aussagt, als dass das Ich
sich durch Verdoppelung und gleichzeitige Entäusserung vergegenständ-

94



licht (objektiviert). Sich in absoluten Gegensatz zur platonischen, zur
aristotelischen und zur kantischen Ästhetik setzend, behauptet Buber z.B.
bezüglich der Formproblematik:

«Die Gestalt, die mir entgegentritt, kann ich nicht erfahren und nicht
beschreiben, nur verwirklichen kann ich sie. Und doch schaue ich sie, im
Glanz des Gegenüber strahlend, klarer als alle Klarheit der erfahrenden
Welt. Nicht als ein Ding unter den «inneren» Dingen, nicht als ein Gebild
der «Einbildung», sondern als das Gegenwärtige. Auf die Gegenständlichkeit
geprüft, ist die Gestalt gar nicht «da»; aber was wäre gegenwärtiger als sie?
Und wirkliche Beziehung ist es, darin ich zu ihr stehe: sie wirkt an mir wie
ich an ihr wirke*.

In welchem spezifischen Bezug das Prinzip des Gestaltens und Schaffens

sich in der Perspektive dieser Philosophie des Verwirklichens befindet,

erläutert Martin Buber so:

«Schaffen ist Schöpfen, Erfinden ist Finden. Gestaltung ist Entdek-
kung. Indem ich verwirkliche, decke ich auf. Ich führe die Gestalt hinüber -
in die Welt des Es. Das geschaffene Werk ist ein Ding unter Dingen, als eine
Summe von Eigenschaften erfahrbar und beschreibbar. Aber dem empfangend

Schauenden kann es Mal um Mal leibhaft gegenüber treten»*.

In der Beziehung des Ichs zur Dingwelt konstatiert Buber nun —
selbstverständlich in einer von der gängigen marxistischen Version (Lu-
kacs/Adorno) grundverschiedenen Position - eine merkwürdige Tendenz
zur Verdinglichung des DU: «Jedem Du in der Welt ist seinem Wesen nach

verhängt, Ding zu werden oder doch immer wieder in die Dinghaftigkeit
einzugehen. In der gegenständlichen Sprache wäre zu sagen: jedes Ding in
der Welt kann, entweder vor oder nach seiner Dingwerdung, einem Ich als
sein Du erscheinen. Aber die gegenwärtige Sprache erhascht nur einen Zipfel

des wirklichen Lebens»9.

Diese Auffassung unterstellt grundsätzlich die Möglichkeit einer
qualitativen Umwandlung des traditionellen Subjekt-Objekt-Verhältnisses der
Transzendentalphilosophie in ein intersubjektives (inter-personales
Verhältnis; sie kann kein wissenschaftliches bzw. ontologisches Argument für
sich in Anspruch nehmen; ihre einzige metaphysische Abstützung ist
vielmehr die Auffassung «Am Anfang war die Beziehung». Buber stützt diese
Theorie von der originären Beziehung, von der absoluten ontologischen
Vorrangigkeit des Dialogpaars ICH-DU, ICH-DING-WELT nicht etwa
auf eine neue fundamental-ontologische Phänomenologie der Intersubjek-
tivität (wie beispielsweise Emmanuel Lévinas mit seinem «Denken des

Anderen»), sondern auf rein anthropologische Forschungen und
Beobachtungen, u.a. auch auf Forschungen über das Apperzeptionsvermögen
primitiver Völker.

95



«Man darf vermuten, dass sich die Beziehungen und Begriffe aber auch
die Vorstellungen von Personen und Dingen aus Vorstellungen von
Beziehungsvorgängen und Beziehungszuständen herausgelöst haben. Die elementaren,

geistweckenden Eindrücke und Erregungen des «Naturmenschen»
sind die von Beziehungsvorgängen, Erleben eines Gegenüber, und
Beziehungszuständen, Leben mit einem Gegenüber herrührenden. Über den

Mond, den er allnächtlich sieht, macht er sich keine Gedanken, bis er, im
Schlaf oder im Wachen, leiblich auf ihn zu, ihm nahe kommt, ihn mit
Gebärden bezaubert oder ihm mit Berührungen etwas antut, Schlimmes oder
Süsses. Davon behält er nicht etwa die optische Vorstellung der wandernden
Lichtscheide und auch nicht die eines ihr irgendwie dazugehörigen Wesens,
sondern zunächst nur das motorische, den Leib durchströmende Erregungsbild

jenes Mondwirkens, woraus sich das Personbild des wirkenden Monds
erst allmählich distanziert; jetzt erst nämlich beginnt das Gedächtnis des

allnächtlich Aufgenommenen und Ungewussten sich zum Vorstellen des

Täters und Trägers jener Wirkung zu entzünden und seine Vergegenständlichung,

das Er- oder Sie-Werden eines ursprünglich unerfahrbaren, nur eben

erlittenen Du zu ermöglichen»10.
Die Evozierung des Glaubens an «mysteriöse Kräfte» in ihren

verschiedensten Gestalten, die Ethnologen und Sozioethnologen bei den
Naturvölkern konstatiert haben (z.B. der Glaube an «Mana» oder an «Oren-
da») verleitet Martin Buber zu dem Schluss, dass die Phänomene, denen
dergestalt eine «mystische Macht» zugesprochen wird, sämtlich elementare

Beziehungsphänomene sind, folglich Phänomene, über die bei den
Naturvölkern reflektiert wird, weil sie den Körper bewegen und in ihm das
Bild einer Emotion hinterlassen11.

Folglich ist «Mana eben das Wirkende, das, was die Mondperson da
drüben am Himmel zum blutbewegenden Du macht hat, und dessen

Erinnerungsspur blieb, als aus dem Erregungsbild das Gegenstandsbild sich ablöste,

wiewohl es selber nie anders als in dem Täter und Träger einer Wirkung
erscheint; es ist da, womit man, wenn man es, etwa in einem wunderbaren
Stein, besitzt, selber so wirken kann»12. Und weiter: «Das Weltbild des

Primitiven ist magisch, nicht weil die menschliche Zauberkraft in dessen

Mitte stünde, sondern weil diese nur eine besondere Abart der allgemeinen
ist, der alle wesentliche Wirkung entstammt. Die Kausalität seines Weltbilds
ist kein Kontinuum, sie ist ein immer neues Aufblitzen, Ausfahren und
Sichhinwirken der Kraft, eine vulkanische Bewegung ohne Zusammenhang»13.

Es muss dahingestellt bleiben, inwieweit diese Faszination Bubers für
die Magie der Naturvölker nicht auch mit Bubers realem Interesse an
bestimmten Zügen der esoterischen Tradition der jüdischen Mystik
zusammenhängt. Erinnert sei in diesem Zusammenhang nur daran, dass der

96



«Zimzum» der lurianischen Kabbala14 nichts anderes beschreibt als eine
blitzhaft vorgestellte Selbstzusammenziehung Gottes vor der Erschaffung
des Universums, vergleichbar also jenem Ausfahren und Sich-Hinwirken
der Kraft, die Buber in ganz anderem Zusammenhang hier als «vulkanische

Bewegung» beschreibt. Das, was wir hier im Zusammenhang mit
Martin Bubers «dialogischer Philosophie» provisorisch mit dem Begriff
eines post-kierkegaard'schen Existentialismus bezeichnen, offenbart sich

eindeutig auch in der Art und Weise, in der der Autor des ICH-DU die

religiöse Situation des Menschen als Dasein in der Gegenwärtigkeit
(Präsenz) beschreibt, als ein Dasein, das durch eine wesenhafte und unzerstörbare

Antinomie gekennzeichnet ist. Es geht hier also mit anderen Worten
um ein Denken der Existenz und der «Situation», das auf den folgenden
fünf Prinzipien beruht:
1. Die Unauflöslichkeit der Antinomie beschreibt ihr Wesen;
2. Wer nur die Thesis akzeptiert und nicht die Antithesis, der akzeptiert
auch nicht den wahren Sinn der Situation;
3. Ein Denken der Synthese zerstört den Sinn der Situation;
4. Wer die Antinomie relativieren will, der begreift nicht den wirklichen
Sinn der Situation;
5. Der wirkliche Sinn der Situation besteht vielmehr darin, dass diese

ständig in ihrer Antinomie gelebt wird, und zwar in einem Prozess ständiger

Erneuerung.
Buber versucht, den Gültigkeitsnachweis dieser Prinzipien durch

einen Vergleich der religiösen Antinomie mit der philosophischen Antinomie

zu erbringen. Und seine These ist u.a., dass «Kant den philosophischen
Widerstreit zwischen Notwendigkeit und Freiheit relativierte, indem er jene
der Welt der Erscheinung, diese der des Seins zuweist, so dass die beiden

Setzungen einander nicht mehr eigentlich entgegenstehen, vielmehr sich
miteinander ebenso vertragen, wie die Welten; für die sie gültig sind» 15.

«Aber» - so argumentiert Buber weiter -, «wenn ich Notwendigkeit
und Freiheit nicht in gedachten Welten meine, sondern in der Wirklichkeit
meines Vor-Gott-Stehens, wenn ich weiss: «Ich bin anheimgegeben» und
zugleich weiss: «Es kommt auf mich an», dann darf ich dem Paradox, das

ich zu leben habe, nicht durch Zuweisung der unverträglichen Sätze an zwei
gesonderte Geltungsbereiche zu entkommen suchen, dann darf ich mir auch

von keinem theologischen Kunstgriff zu einer begriffichen Versöhnung helfen

lassen, ich muss beide in einem zu leben auf mich nehmen, und gelebt
sind sie eins»16.

Innerhalb dieses Antagonismus verweist Martin Buber nachdrücklich
auf die aussergewöhnliche Härte der Dass-Sphäre, auf die Widerständig-
keit der Welt und die dazu unverhältnismässige Gebrechlichkeit des

«Du»-Phänomens; und gleichzeitig wird der Prozess der Ding-Werdung

97



des Du von Buber als ein Prozess der ständigen Bewegung zwischen

Gegenwärtigkeit und Latenz beschrieben, als ein Prozess, mit dem das Du
sich allmählich in die Dingwelt versenkt.

Die Differenz im existentiellen Denken des «In-Situation-Seins»
zwischen Jean-Paul Sartre und Martin Buber ist nun gerade die, dass Buber,
nicht wie Sartre17, die Kontingenz und die Negativität in der Erfahrung
des Anderen herausstellt (also das Moment der Alterität, der «Anders-
heit» im Verhältnis zu meiner eigenen Subjektivität als Negativität, die in
Sartres Philosophie die Figur des Anderen als eine dem Subjekt-Ich a

priori feindlich gesonnene Instanz bezeichnet, sondern die Gegenseitigkeit,

die Dialektik «Latenz-Gegenwärtigkeit», schliesslich und endlich die

Möglichkeit der Einswerdung des Ich mit dem Anderen als Du, die im
Extremfall bis zur vollständigen Integration des Du im Selbst gehen kann.

Buber unterstreicht, dass innerhalb einer so definierten Beziehung die

Privilegien der Es-Welt aufgehoben werden können; und es sei eben diese

Aufhebung, die des Näheren die Kontinuität der Du-Welt garantiert,
insofern als die «isolierten Momente der Beziehungen sich zu einem Weltleben

der Verbundenheit (verbinden)»18.
Hinsichtlich der Verwirklichung dieser Aufhebung schreibt Buber

dem Geist eine besonders wichtige Rolle zu, da einzig der Geist imstande
ist, die ES- bzw. DING-Welt zu verwandeln, zu «ver-geistigen» und der
Verdinglichung des Ich Widerstand zu leisten.

Bubers Denken zufolge erstreckt sich die Welt derBeziehung auf drei
verschiedene Bereiche:
1. auf das Leben mit der (animalischen) Natur (das sich unterhalb der
Grenze der sprachlichen Beziehung abspielt);
2. auf das Leben der Menschen untereinander (das der Regelung durch
die Sprache unterliegt); und
3. auf das Leben mit den geistigen Wesenheiten (wo die Beziehung aus-
sersprachlicher Natur ist, jedoch sprachlich-schöpferische Formen annehmen

kann)19.
Buber bleibt kategorisch, wenn er feststellt: «In jeder Sphäre, in jedem

Beziehungsakt, durch jedes uns gegenwärtig Werdende blicken wir an den

Saum des ewigen Du hin, aus jedem vernehmen wir ein Wehen von Ihm; in

jedem Du reden wir das Ewige an 20. Gleichzeitig gibt es für Buber jedoch
nicht den geringsten Zweifel, dass sich diese Vergegenwärtigung v.a.
durch das (gesprochene) Wort vollzieht: «Wenn aber die vollkommene
Bewegung geschehen soll, sind die Pforten vereinigt zum Einen Tor des

Wirklichen Lebens.. ,»21.

Ihrer Gestalt und ihrem Wesen nach ist diese Pforte dreigliedrig: das
zentrale Portal ist jedoch die Liebespforte, die Pforte der aktiven und der
passiven Liebe. Mit Blick auf Kierkegaards22 absolute Einsamkeit des

98



Einzelmenschen vor Gott in der Welt fragt Buber nun: «Aber ist nicht
auch die Einsamkeit eine Pforte? Tut sich nicht zuweilen im stillsten Alleinsein

ein unvermutetes Schauen auf? Kann sich nicht der Verkehr mit sich
selbst geheimnishaft in einen mit dem Geheimnis verwandeln? Ja, ist nicht
erst der keinem Wesen mehr Verhaftete würdig, dem Wesen gegenüberzutreten23

Hinsichtlich der Einsamkeit macht Buber die klare Unterscheidung
zwischen zwei Formen:
1. der Einsamkeit, die es gestattet, sich vom Gebrauch der Dinge (Gegenstände)

freizumachen (und die somit die Grundvoraussetzung zur Erlangung

der höchsten Form der Beziehung darstellt)24; und
2. der Einsamkeit als Ort der Reinigung vor dem Eintritt ins Heilige)25.

Buber betont, dass die lebendige Struktur der reinen Beziehung, dass

die Einsamkeit des ICH vor dem DU, dass das Gesetz, welches aussagt,
dass der Mensch Gott und der Welt nur in personifizierter Gestalt begegnen

kann, das grundlegende Bedürfnis des Menschen nach Kontinuität
nicht befriedigen kann. Es ist jedoch gerade das Bedürfnis, dieser Beziehung

einen räumlichen Ausdruck zu verschaffen, das die Gottesverehrung
begründet. Der Mensch kann vor Gott jedoch nur gerecht werden, wenn
er mit seinen täglichen Handlungen Gott verwirklicht.

Diese Ausführungen belegen nicht nur eine gewisse Affinität von
Bubers Anschauungen zu Kernsätzen der protestantischen Theologie,
sondern auch eine von der offiziellen jüdischen Theologie verschiedene

Auffassung der Offenbarung, die jedoch manche Ähnlichkeit mit derjenigen

Franz Rosenzweigs im «Stern der Erlösung» aufweist. Dieser Auffassung

zufolge erfolgt die göttliche Offenbarung an die Welt nicht gemäss
dem Schema Sender-Empfänger, sondern stellt vielmehr einen Akt des

Ergreifens in der Totalität seines Seins und der Verschmelzung mit ihm
dar. Der Mensch ist nicht der Mund dieser Offenbarung durch das Wort,
sondern ihr Organ27.

«Der Moment der Begegnung ist nicht ein "Erlebnis», das sich in der
empfänglichen Seele erregt und selig rundet: es geschieht da etwas am
Menschen. Das ist zuweilen wie ein Anhauch, zuweilen wie ein Ringkampf,
gleichviel: es geschieht. Der Mensch, der aus dem Wesensakt der reinen
Beziehung tritt, hat in seinem Wesen ein Mehr, ein Hinzugewachsenes, von
dem er zuvor nicht wusste und dessen Ursprung er nicht rechtmässig zu
bezeichnen vermag. Der Mensch empfängt, und er empfängt nicht einen

"Inhalt", sondern eine Gegenwart, eine Gegenwart als Kraft. Diese Gegenwart

und Kraft schliesst dreierlei ein, ungeschieden, und doch so, dass wir es

als drei gesondert betrachten dürfen. Zum ersten die ganze Fülle der
Gegenseitigkeit, des Aufgenommenwerdens, des Verbundenseins; ohne dass man
irgend anzugeben vermöchte, wie das beschaffen sei, womit man verbunden

99



ist, und ohne dass das Verbundensein einem das Leben irgend erleichterte,-
es macht das Leben schwerer, aber es macht es sinnschwer»28.

Die ersten Entwürfe zu Bubers Essay «ICH UND DU» stammen aus
dem Jahre 1917; fertiggestellt wurde der Text jedoch erst im Jahre 1923.

In seinem 24 Jahre nach der Erstveröffentlichung verfassten Nachwort,
das inzwischen zu so etwas wie einem «Klassiker» der zeitgenössischen
jüdischen Literatur geworden ist, hat Buber versucht, die in der Urfas-

sung dieses Textes aufgeworfenen philosophischen Fragen neu zu
formulieren. Herausgestellt wurden dabei von ihm die folgenden im Text von
1917 nicht vollständig gelösten drei Fragenkomplexe:
1. Wie kann das Verhältnis zur Natur definiert werden, wenn die Ich-Du-
Beziehung primär eine Beziehung der Gegenseitigkeit in der Faktizität
ausdrückt29?
2. Wie kann (demnach) der spezifische Charakter dieser Gegenseitigkeit
beschrieben werden30?
3. Was legitimiert die Verwendung dieses Grundbegriffs31?

Buber gibt auf diese drei Fragen die folgende Antwort:
ad 1) Die Grundstruktur des ICH-DU-Verhältnisses, die all jenen eigen
ist, die das Herz und den Mut zur Begründung dieses Verhältnisses haben,
ist nicht mystischer Natur. Obwohl wir, um sie zu begreifen, des öfteren
auf unsere alten Denkgewohnheiten verzichten müssen, bleiben die

ursprünglichen Normen, die das menschliche Denken und die menschliche
Wirklichkeit bestimmen, weiterhin gültig. Folglich kann sowohl im
Bereich der Natur wie auch im Bereich des Geistigen die uns zugedachte
Handlung nur als eine jeweils seiende «Reziprozität des Seins selber»

begriffen werden32.
ad 2) Bubers zweite Frage betrifft nicht mehr direkt die Schwelle der
Gegenseitigkeit - Buber verwendet ausdrücklich auch, sich hierin terminologisch

dem Vokabular Proudhons etwas annähernd, den Begriff
«Mutualität»33, sondern die Wechselbeziehung selbst als Eingangspforte zu
unserem Da-Sein. Die von Buber aufgeworfene Problematik ist daher die

folgende:
1) Wie ist des Näheren die Natur der zwischenmenschlichen ICH-DU-
Beziehung beschaffen?

2) Ist sie als eine Beziehung der «erfüllten» Gegenseitigkeit zu begreifen?
3) Ist dies immer möglich? Ist sie nicht stets begrenzt -, begrenzt u.a.
durch die Grenzen der unserem gesellschaftlichen Leben eigenen Gesetze?

Eine Analyse in der hier angedeuteten soziologischen Perspektive
macht jedoch schnell deutlich, dass die von Buber so oft apostrophierte
Wechselseitigkeit (Mutualität) dem Modus, demgemäss die Menschen in
der modernen Gesellschaft zusammenleben, wesensfremd ist. Ist sie nicht
vielmehr - so belehrt uns Buber auch als Theologe - nicht auch eine Art

100



«Gnade», eine Gnade, die uns zuteil werden kann, die aber keineswegs als
ein fester Besitz angesehen werden kann? Buber verweist auch mit Nachdruck

darauf, dass spezifische Formen personaler «dialogischer»
Gegenseitigkeit bestehen, deren Erfüllung niemals richtig Wirklichkeit werden
kann. Das von Buber in diesem Zusammenhang zitierte Musterbeispiel ist
u.a. die pädagogische Beziehung Lehrer-Schüler34. Hier ist es die a priori
als hierarchische Struktur gekennzeichnete besondere Art der Beziehung,
die bewirkt, dass diese Form der Gegenseitigkeit niemals zu einer wirklichen

Beziehung, zu einer Beziehung der erfüllten Reziprozität, werden
kann. Vielmehr handelt es sich in diesem spezifischen Fall um eine eindeutig

normative Einschränkung der Beziehungsqualität.
Es ist besonders charakteristisch, dass Buber bezüglich der normativen

Einschränkung der Beziehungsmöglichkeiten in diesem Zusammenhang

auch die Patient-Analytiker-Beziehung der Psychoanalyse
erwähnt35. Solange der Psychoanalytiker seine Bemühungen darauf
beschränkt, das im Unbewussten des Patienten Verdrängte bewusst zu
machen, und wenn es ihm gelingt, die Umwandlung dieser Energie in eine
aktive Kraft zur Bewältigung des Lebens zu erzielen, dann kann er - so
konstatiert Buber - im allergünstigsten Falle - dem Patienten zu einer
wirklichen Hilfe werden; was ihm jedoch nicht gelingt, das ist die wirkliche

Regenerierung des Persönlichkeitskerns des Patienten, des
Persönlichkeitskerns einer psychisch verstümmelten Person. Dieses Ziel kann nur
von einem Psychoanalytiker erreicht werden, der realiter mit dem Blick
des Arztes die latente Einheit der leidenden Seele ergreift, und dies ist
Buber zufolge nur möglich, wenn eine wirklich solidarische und
partnerschaftliche Beziehung zwischen dem Patienten und dem Analytiker hergestellt

wird, und nicht nur eine Beziehung, wo der Patient ausschliesslich

Gegenstand der wissenschaftlichen Untersuchung des Analytikers ist. Da
diese Kritik an der gängigen psychoanalytischen Praxis der Freud-Schule
nicht ganz derjenigen unverwandt ist, die Erich Fromm36 aus analytisch-
sozialpsychologischer Sicht in der Mehrzahl seiner Publikationen an der
orthodoxen Psychoanalyse als gesellschaftlicher Institution übte, erscheint
uns die Hypothese nicht abwegig, dass Buber zumindest in diesem Punkt
von dem ehemaligen Freud-Schüler beeinflusst wurde, der nach seinem
Bruch mit der Sigmund-Freud-Gesellschaft eine revolutionäre Sozialpsychologie

begründete, die scharfe Kritik an der vorherrschenden
psychoanalytischen Praxis übte.

Der dritte von Buber angeschnittene Problemkreis betrifft des Näheren

die Beziehung des ICH-DU-Nexus mit Gott. Die Frage, die hier im
Mittelpunkt steht, lautet: Wie kann die exklusive Beziehung des
Menschen zu Gott andere Gegenseitigkeitsbeziehungen des Menschen im Rahmen

der Ich-Du-Beziehung beinhalten, und wie verhält sich diese Bezie-

101



hung zu Gott37? Offenkundig zielt diese Frage Bubers weniger auf die
Erkenntnis des Wesens Gottes als auf die Erforschung unserer Beziehung
zu GOTT, der Besonderheit unseres Verhältnisses zur Gottheit, die als

personale Beziehung konzipiert ist. GOTT ist folglich für Buber alles
andere als eine platonische Idee. Gross ist auch die Differenz in der
Konzeption der Gottesidee zwischen Martin Buber und Meister
Eckhart38, in dessen Mystik Gott mit einem allgemeinen Prinzip, d.h. mit
dem SEIN schlechthin gleichgesetzt wird, wohingegen Buber rigoros eine

personalistische Konzeption verficht, derzufolge GOTT ein Seiendes ist,
das sich durch den Akt der Schöpfung, der Offenbarung und der Erlösung

mit dem Menschen verbindet. Die so konstituierte Beziehung ist
diejenige einer Gegenseitigkeits- und Wechselbeziehung, wie sie nur
zwischen zwei Personen bestehen kann. Mit anderen Worten: Buber ist
entschlossen, weit über die spinozistische Gottesdefinition hinauszugehen,
die im Wesentlichen nur drei für das Wesen und die göttliche Allmacht
konstitutive Attribute anerkennt:

1. seine Geistigkeit (Spiritualität); 2. seine Naturhaftigkeit (Naturali-
tät) und 3. seine Personhaftigkeit (Personalität), d.h. seine Gegenwärtigkeit

in Gestalt der persönlichen Beziehung des Gläubigen zu Gott. Gleichzeitig

ist Gott für Buber jedoch auch die Person in ihrer Absolutheit (d.h.
als nicht-relativierbare Grösse). Gott tritt in eine unmittelbare Beziehung
zu uns in Gestalt dieser «absoluten Person». Seine Absolutheit ist in die
Beziehung integriert, die er mit dem Menschen hat. Für Buber ist es

evident, dass die Botschaft, die Gott an den Menschen hat, «in das Leben
eines jeden von uns eindringt» und in einen Anruf und ein Gebot verwandelt.

Und diese Botschaft verlangt vom Menschen Widerstandskraft und
Entscheidungsfähigkeit39.

Dennoch, so stellt Buber einschränkend in dem von ihm im Oktober
1957 in Jerusalem zu der Schrift «ICH UND DU» verfassten Nachschrift
fest, gebe es keinerlei wissenschaftlichen Beweis für die Existenz dieser

Gegenseitigkeitsbeziehung zwischen Gott und dem Menschen, so wie er
auch 40 Jahre nach der Niederschrift von «ICH UND DU» und 15 Jahre
nach dem Holocaust zu dem eher resignierten Schluss gelangt, dass die
Existenz Gottes nicht bewiesen werden kann. Erwiesen ist lediglich die

Möglichkeit einer ontologisch-existentiellen Bezeugung, und diese Bezeugung

kann in der Tat die Beziehung, von der hier die Rede ist, als Anrufung

der Gegenwart in der Zukunft vergegenwärtigen40.
In einem späteren, 1948 entstandenen Aufsatz zur «Geschichte des

dialogischen Prinzips»41 hat Buber nicht nur versucht, die zentralen
Gedanken seines frühen Essays «ICH UND DU» neu zu formulieren,
sondern er äussert sich darin auch explizit zu den Quellen seiner Philosophe-
me. Zum einen bekräftigt er darin seine Auffassung, dass die Gegenseitig-

102



keitsbeziehung zwischen zwei Menschen so etwas wie die «Urzchance des

Seins»42 darstellt, - die Chance, die die wirkliche Erscheinung, den «Auftritt»

des Menschen ermöglicht und die bewirkt, dass das «Du-Sagen des

Ich» im Ursprung alles einzelnen Menschwerdens steht»43. Gleichzeitig
verweist Buber darauf, dass er den Ursprung dieser Idee Friedrich Heinrich

Jacobi verdankt (Vgl. Jacobis Briefwechsel mit Lavater aus dem
Jahre 1775!) sowie einem Passus aus Jacobis «Fliegenden Blättern» aus
dem Jahre 1785, wo Jacobi, der Zeitgenosse Kants und Mendelssohns,
das «Du bist» und das «Ich bin» nachgerade als die Quelle und das
Fundament der menschlichen Gewissheit bezeichnet und zu dem Schluss

kommt, dass «ohne das DU das ICH unmöglich (ist)»44.

Die andere bedeutende philosophische Quelle, die Buber für die
Darstellung seiner eigenen philosophischen Anthropologie fruchtbar gemacht
hat, ist Ludwig Feuerbach, der als erster deutscher Philosoph nach Kant
und Fichte hervorhob, dass das «Bewusstsein der Welt» für das ICH stets
durch das Bewusstsein des DU vermittelt ist, eine Aussage, die den direkten

Brückenschlag zu einem philosophischen Axiom ermöglicht, das weit
über Jacobis Postulat hinausgeht mit der Behauptung, dass einzig das

«ICH, das ein DU» als Antipoden hat, und das folglich in einer Beziehung

des «Gegenüber» zu einem «DU» steht, als wirkliches Ich bezeichnet
werden kann. Schliesslich wäre auch noch an einen anderen Satz
Feuerbachs zu erinnern, der ebenfalls Buber stark beeinflusst hat, d.h. an den

«Mysterium der Notwendigkeit des Du durch das Ich» betitelten Text des

Begründers einer materialistischen Anthropologie, der in nuce bereits das

philosophische Credo Bubers enthüllt in Gestalt der Aussage, dass «der
MENSCH an sich der Mensch (im durchaus gewöhnlichen Wortsinn) ist,
wohingegen die «Beziehung des Menschen zum Menschen (oder/Mensch
mit Mensch) die Einheit von ICH und DU - GOTT ist»45.

Buber hebt jedoch, in der eindeutigen Absicht, sich gleichzeitig, auch
von Feuerbach zu distanzieren, hervor, dass Feuerbach in der gewiss
lauteren Absicht, in dieser Form sein «neues Denken» zu begründen,
daraus sogleich eine «schlechte Mystik» macht, indem er diese Aussage im
Vagen lässt46. Und vor das Dilemma gestellt, zwischen Feuerbach und
Jacobi zu wählen, entscheidet sich Buber eindeutig für Jacobi und distanziert

sich v.a. von Feuerbachs Ansinnen einer anthropologischen Substitution

Gottes. Schon Kierkegaard - bemerkt Buber - widersetzte sich
leidenschaftlich diesem pseudo-mystischen Konstrukt Feuerbachs47,
gleichzeitig sind jedoch auch Kierkegaards Auffassungen, so unterstreicht
Buber, enge Grenzen gezogen; denn nirgends ist Kierkegaards Auffassung
zufolge die Beziehung des einzelnen Menschen zum Nächsten im Sinne
einer Wesensbeziehung definiert. Und niemals hat in Kierkegaards
Perspektive das menschliche DU eine göttliche Transparenz48.

103



Buber kommt auch nicht vorbei an der Feststellung, dass es
paradoxerweise dem Neukantianer Hermann Cohen vorbehalten blieb, knapp
siebzig Jahre nach Kierkegaard, diesen zentralen Gedanken des ICH-DU-
Prinzips in der Philosophie reaktualisiert und neuformuliert zu haben, H.
Cohen, der in seinem allerletzten Werk «Die Religion der Vernunft aus
den Quellen des Judentums» (1918) Jacobis Argumentation neu diskutiert
und aktualisiert, indem er sich dabei eines fast identischen philosophischen

Vokabulars bediente:

«Einzig das Du» - schreibt H. Cohen -, einzig die Entdeckung des

Du «bringt mich zum Bewusstsein meines Ich»; und die Korrelation
zwischen dem Mensch und Gott (dieser zentrale Begriff der Cohen'schen
Religionsphilosophie des Cohen'schen Spätwerks) kann eben nicht
jenseits dieser zentralen und fundamentalen Ich-Du-Beziehung realisiert
werden49.

Franz Rosenzweig, den Martin Buber des öfteren als «Schüler von
Hermann Cohen» bezeichnet (eine Wertung, die anfechtbar ist), geht in
der theologischen Fundierung des Begriffs der «Korrelation» noch weiter,
indem er eine Brücke schlägt vom Verständnis des «Du» als «Wort» (als
der Voraussetzung der wahren Selbsterkenntnis) zu GOTT als dem

Ursprung des wahren Dialogs mit der Seele. Für Rosenzweig50 wird das DU
als das «gesprochene Wort» in direkte Beziehung gesetzt zu der Urfrage,
die Gott an Adam stellt: «Wo bist Du»? Und Buber kann in dieser

Formulierung Rosenzweigs notwenigerweise nichts anderes sehen als eine

Bestätigung und originelle Ergänzung und Weiterentwicklung seiner eigenen

Theorie des Theorems «ICH-DU».
Der theoretische Beitrag Ferdinand Ebners - der anderen wichtigen

philosophischen Quelle Bubers - kann bestimmt werden als derjenige
eines Denkers, der genau die mittlere Position zwischen Kierkegaard und
Rosenzweig innimmt. Als Philosoph der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts,

dessen Werk heute nahezu vollständig vergessen ist, hat Ebner, der

von Beruf Volksschullehrer war und dessen Werk unter sehr schwierigen
äusseren Umständen entstanden ist, zweifelsohne das Denken Bubers und

- in geringerem Masse - auch das von Franz Rosenzweig stark beein-
flusst, v.a. mit seinen «Pneumatologischen Fragmenten» (Vgl. F. Ebner:
«Das Wort und die geistigen Realitäten», das im gleichen Jahr wie der
«Stern der Erlösung» erschien, d.h. im Jahre 1921).

Der theologisch-philosophische Ausgangspunkt Ferdinand Ebners ist

- wie für Sören Kierkegaard - die grosse Einsamkeit des Ich, hier im
durchaus modern «existenziellen» Sinn des Worts zu verstehen als die
totale solipsistische Einkapselung des Ichs in sich selbst, als Verschlies-

sung bzw. Nicht-Öffnung gegenüber dem Andern, dem «Du». Radikaler
noch als Kierkegaard versteht Ebner sich als einsamer Denker, dem das

104



«Du» im Neben- und Mitmenschen absolut fremd und unbekannt ist; ein

Denker, der zugleich jedoch die Aufrichtigkeit besitzt, freimütig einzugestehen,

dass diese fundamentale Einsamkeit und Beziehungslosigkeit die
Gefahr in sich birgt, sein Leben ernsthaft zu gefährden, wenn es als

Rettungsanker nicht ein «einziges Du», nämlich GOTT, gäbe. Martin
Buber hat diesen philosophich-existentiellen Solipsismus Ebners radikal
überwunden, indem er sich gewissermassen auf die extreme Gegenposition
zu Ebner begibt, gleichzeitig aber an Ebners Grundidee von der Präsenz
Gottes im Du als der Heilsidee der Ich-Du-Beziehung festhält51.

Nachzutragen wäre schliesslich noch, dass die allerersten Skizzen zu
Bubers Philosophem der dialogischen Struktur der Gott-Mensch-Beziehung

sich schon in den allerersten Frühschriften Bubers befinden, sowohl
in seiner Einleitung der «Legende des Baalschem»52 aus dem Jahre 1907,
als auch im Vorwort zu seinem Buch «Der grosse Maggid» vom Jahre
1921, wo das Judentum als die Religion definiert wird, die a priori auf der
Beziehung des menschlichen Ich mit dem göttlichen Du und der dialogischen

Begegnung von GOTT und MENSCH beruht. Alle diese Skizzen
sind in mehr oder weniger überarbeiteter Form in das erste Kapitel des

philosophischen Essays «ICH UND DU» eingeflossen, der ursprünglich
als der erste Teil eines fünfbändigen grossen philosophischen Werks
konzipiert war, dessen Entwurf aus dem Jahre 1916 stammt. Vollendet wurde
die Niederschrift dieses Textes jedoch erst im Jahre 1922 nach einer Reihe

von religionsphilosophischen Vorträgen, die Martin Buber in den Jahren
1920/21 am «Freien Jüdischen Lehrhaus» in Frankfurt gestalten hatte.

ANMERKUNGEN

1. Buber, Ich und Du, in: Werke, Bd. 1, Kösel-Verlag, München/Heidelberg 1962, P.S.
79.

2. a.a.O., S. 79.
3. a.a.O., S. 79.
4. a.a.O., S. 79.
5. a.a.O., S. 85.
6. a.a.O., S. 85.
7. a.a.O., S. 85.
8. a.a.O., S. 84.
9. a.a.O., S. 89.

10. a.a.O., 90-91.
U. a.a.O., S. 91.
12. a.a.O., S. 91.
13. a.a.O., S. 92.

105



14. Cf. G. Scholem: Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Frankfurt, 1957;
Ders: Die Grundbegriffe des Judentums, Frankfurt, 1970; Ders: Judaica, Bd. 1-4

Frankfürt/M 1963-1984.
15. Buber: a.a.O., S. 143.

16. Buber (M.): a.a.O., S. 143.

17. Cf. Sartre: Das Sein und das Nichts, Flamburg, 1952.
18. Cf. a.a.O., S. 146.
19. Vgl. Buber, a.a.O., S. 146-147.
20. Vgl. Buber, a.a.O., S. 147.

21. Vgl. Buber, a.a.O., S. 147.

22. Vgl. Kierkegaard.
23. Buber, a.a.O., S. 148.

24. Buber, a.a.O., S. 148.

25. Buber, a.a.O., S. 149.

26. Vgl. F. Rosenzweig: Der Stern der Erlösung, Frankfurt, 1988, 22. Buch: «Offenba¬

rung oder die ständig erneuerte Geburt der Seele».
27. Vgl. Buber, a.a.O., S. 158.

28. Vgl. Buber, Werke I, München-Heidelberg, 1962, S. 152-153.
29. Vgl. Buber, a.a.O., S. 162.

30. Vgl. Buber, a.a.O., S. 162.

31. Vgl. Buber, a,a.O.
32. Vgl. Buber, a.a.O., S. 163.

33. Vgl. Buber, a.a.O., S. 166-168; unterschieden werden von Buber in diesem
Zusammenhang u.a. die drei Momente der «Schwelle», der «Vorschwelle» und der
«Überschwelle» der Mutualität. (Vgl. a.a.O., S. 166).

34. Vgl. Buber, «Über das Erzieherische», in: Werke, I, S. 787 ff., insbes. S. 803. Dort
definiert Buber das erzieherische Verhältnis als ein «rein dialogisches» und plädiert
nachdrücklich für eine Erziehung aus Verantwortung, die positiv dem Prinzip der
Erziehung aus Tradition und Norm gegenübergestellt wird.

35. Vgl. Buber, Werke, I, S. 167-168.
36. Vgl. T. Fromm: Sigmund Freuds Psychoanalyse. Grösse und Grenzen, Stuttgart,

1979; und ders.: Psychoanalyse und Ethik. Bausteine zu einer humanistischen
Charakterologie, Stuttgart, 1982.

37. Vgl. Buber, a.a.O., S. 168.

38. Vgl. Meister Eckart: Das Buch der göttlichen Tröstung, Frankfurt, Insel, 1961.
39. Vgl. Buber, a.a.O., S. 170.

40. Vgl. Buber, a.a.O., S. 170.

41. Vgl. Buber, Werke, I, München/Heidelberg, 1962, S. 293-305.
42. Vgl. Buber, a.a.O., S. 293.
43. Vgl. Buber, a.a.O., S. 293.
44. Vgl. Buber, a.a.O., S. 293.
45. Vgl. Buber, a.a.O., S. 294.
46. Vgl. Buber, a.a.O., S. 294.
47. Vgl. Buber, a.a.O.
48. Vgl. Buber, a.a.O., S. 295.
49. Vgl. H. Cohen, Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, Berlin,

1918. (Vgl. auch Bubers Replik hierauf in: Buber, a.a.O., S. 295).
50. Vgl. Rosenzweig, Der Stern der Erlösung, Frankfurt, 1988.
51. Vgl. Buber, a.a.O., S. 296-297.
52. Vgl. Buber, Israel Ben Eliezer der Baal-Schem-Tov, in: Werke, Bd. III, München-

/Heidelberg, 1962, S. 151-202. Einleitung: S. 78-149.

106


	Die Wurzeln der Ich-Du-Philosophie Martin Bubers

