Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 44 (1988)

Artikel: Die Wurzeln der Ich-Du-Philosophie Martin Bubers
Autor: Mdunster, Arno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960687

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Wurzeln der Ich-Du-Philosophie
Martin Bubers*

von Arno Miinster

Gegen das Ende des zweiten Jahrzehnts des 20. Jahrhunderts voll-
zieht sich in der Geschichte der Philosophie und in den Beziehungen des
Judentums zur Philosophie ein wichtiger qualitativer Wandel. Wahrend
das jidische philosophische Denken in der zweiten Hilfte des 18. Jahr-
hunderts und praktisch auch im 19. Jahrhundert bevorzugte Beziehungen
zum Kantianismus und ebenso auch zum Spinozismus, zu ihm jedoch in
geringerem Masse und nur trotz starker theologischer Bedenken, unter-
hilt, beginnt sich ein anderer Dialog und eine neue Beziehung zwischen
jidischem Denken und moderner Philosophie in der Rezeption des exi-
stenzialistischen Denkens bei Kierkegaard und spiter mit der existenzia-
lontologischen Stromung bei Heidegger anzubahnen. Der Dialog ist nicht
immer einfach, vereint er doch verschiedene Formen der Annidherung und
Entfernung, die in zwei grossen theologischen und philosophischen Syn-
thesen gipfeln, ndmlich jener von Martin Buber und jener von Franz
Rosenzweig. In geringerem Masse, zumindest zeitweise, hat diese Geistes-
stromung auch das Denken des jungen Ernst Bloch und des jungen Lu-
kacs beeinflusst. Sie haben jedoch diesen Dialog nach ihrer «Bekehrung»
zum Marxismus 1918/1919 abgebrochen und diese philosophischen Posi-
tionen aufgegeben.

Was diese beiden Arten von Denken kennzeichnet — sie hatten ziem-
lich lange einen Stand als Aussenseiter in der Geschichte des heutigen
Denkens — ist der Wille, das Gebiet des ontologisch-existentiellen Den-
kens zu vertiefen, und zwar den Riickgriff auf Begriffe jiidischer Theolo-
gie und Ethik. Dazu gehoren z.B. die philosophische Thematisierung
gewisser Gebote der jlidischen Ethik und die Personalisierung der eigentli-
chen existenziellen Dimension, welche bei den Ontologen der existenziali-
stischen Fundamentalontologie bloss eine ontologische Definition und
Beschreibung kennt. Indem sie das existenzialphilosophische Thema der
fundamentalen Existenz des Menschen aufgreift, der «nackt» mit der Welt
konfrontiert ist und in einer Beziehung der «Fremdheit» zu ihr lebt,
scheint diese Stromung des zeitgenossischen jiidischen Denkens mit gewis-
sen Formen antihumanistischen Denkens zusammenzuprallen, welche

* Uebersetzung aus dem Franzosischen durch den Autor (in Zusammenarbeit mit Mar-

tin Cunz).
Prof. Dr. Arno Miinster lehrt am Collége International de Philosophie (Paris).

91



sich, ausgehend von dieser Riickkehr zur Ontologie, entwickelt hatten.
Zwei Beweggriinde sind es also, die in der Substanz zur Entstehung dieses
Werkes beigetragen haben, das eine bemerkenswerte Synthese zwischen
judischer Theologie und modernem existenzialontologischem Denken
darstellt, nimlich, wie bereits erwdhnt, der Wille, eine philosophisch-exi-
stenzielle Aufwertung gewisser zentraler Motive jiidischer Ethik zu voll-
ziehen, und der Wille, auf existenzielle Weise ein neues humanistisches
Denken heranzubilden.

Martin Buber und Franz Rosenzweig sind vermutlich die beiden
modernen Philosophen, die dem WORT und den «Grundworten» einen
bevorzugten Platz eingerdumt haben und die auf dem Wert und auf der
grundlegenden Bedeutung des geoffenbarten Wortes und der Grundworte
ein ganzes ontologisch-existenzielles Denken aufgebaut haben. Aber trotz
dieser scheinbaren Ahnlichkeit — die beiden Philosophien haben gemeinsa-
me Wurzeln in Kierkegaard einerseits und in der jiidischen Theologie
andererseits — existiert ein grundlegender Unterschied im Denken dieser
beiden Philosophen. Er driickt sich darin aus, dass die rosenzweigsche
Triarchie (Mensch-Gott-Welt) bei Buber durch einen Dualismus ersetzt
wird. Er baut sein Denksystem grundlegend auf dem Oszillieren zwischen
zwel vorgegebenen Polen auf: a) die Welt des Menschen, und b) das ewige
DU. Im Grunde genommen geht es fiir Buber darum zu verstehen, dass
die Welt eine zwiefiltige Struktur hat. «Die Welt ist dem Menschen zwie-
filtig nach seiner zwiefiltigen Haltung. Die Haltung des Menschen ist
zwiefaltig nach der Zwiefalt der Grundworte, die er sprechen kann»!. Die
Uberzeugung, die in diesem philosophischen Theorem der Sprache vor-
herrschend ist, ist die, dass «die Grundworte nicht Einzelworte, sondern
Wortpaare» sind. «Das eine Grundwort ist das Wortpaar Ich-Du».? Um
eine gewisse Distanz zum theologischen Dogma der «Offenbarung» zu
bezeichnen, unterstreicht Buber auch, dass diese Grundworte vom Sein
selbst ausgesprochen werden:

«Wenn Du gesprochen wird, ist das Ich des Wortpaars Ich-Du mitge-
sprochen. Wenn Es gesprochen wird, ist das Ich des Wortpars Ich-Es mitge-
sprochen. Das Grundwort Ich-Du kann nur mit dem ganzen Wesen gespro-
chen werden. Das Grundwort Ich-Es kann nie mit dem ganzen Wesen ge-
sprochen werdeny
«Es gibt kein Ich an sich, sondern nur das Ich dieses Grundworts Ich-Du und
das Ich des Grundworts Ich-Es. Wenn der Mensch Ich spricht, meint er eins
von beiden. Das Ich, das er meint, dieses ist da, wenn er Ich spricht. Auch
wenn er Du oder Es spricht, ist das Ich des einen oder das des andern
Grundworts da. Ich sein und Ich sprechen sind eins. Ich sprechen und eins
der Grundworte sprechen sind eins. Wer ein Grundwort spricht, tritt in das
Wort ein und steht darin.»3.

92



Diese Sitze fithren uns zu einem besseren Verstindnis dessen, was
Buber «das dialogische Prinzip» nennt. Der Dialog ist unzweifelbar eines
der altesten Prinzipien der Philosophie. Er ist sozusagen sogar grundle-
gend fiir den Beginn des abendlindischen Denkens, ein logozentrisches
Denken, das um genau definierte Begriffe herum aufgebaut ist, welche
auch wiederum genau voneinander abgegrenzt sind und gegeneinander
abgewogen werden, um so den weiten Raum des Nachdenkens, der Spe-
kulation und logischer Konstruktionen zu eréffnen (vgl. dazu etwa die
Dialoge Platons).

Im Gegensatz dazu weiss sich Martin Bubers «dialogisches Denken»
nicht direkt dieser rationalistischen Tradition der antiken Philosophie
verpflichtet, es schliesst vielmehr in vielen Punkten an die antirationalisti-
sche Tradition der Mystik an. Der Bruch mit der logo-zentristischen
Tradition des abendldndischen Denkens nimmt jedoch bei Martin Buber
eine ganz andere Gestalt an als etwa bei Heidegger, der sowohl den
sokratischen wie den cartesianischen Rationalismus existential-ontolo-
gisch iiberwinden will; gleichzeitig steht Bubers radikale Abwendung von
dieser Tradition — dhnlich wie die Rosenzweigs im «Stern der Erlosung» —
kritisch zur hegelianischen Denktradition und zum Verséhnungspostulat
von Geist (Ratio) und Wirklichkeit in Hegels Systemphilosophie. Gegen
die universale Vorherrschaft des Begriffs der Vernunft und gegen die
Postulierung der Verniinftigkeit der jeweiligen Stufen und Grade ihrer
geschichtlichen Verwirklichung setzt Buber — wie Rosenzweig — die rein
existentielle Realitdt des Menschen in seiner «transzendentalen Obdachlo-
sigkeit» und existentiellen Ausgesetztheit und Singularitit, dessen existen-
tielle Einsamkeit in keinerlei Vernunftprinzip seine (abstrakte) Aufhebung
erfihrt, sondern die einzig aufgehoben werden kann in direktem Kontakt
mit der Wahrheit der gottlichen Offenbarung. Seine Philosophie des Ich-
Du bedarf daher zur Durchsetzung ihrer fundamentalen Prinzipien der
Abstiitzung durch die Theologie. )

Dies konfrontiert uns sofort mit der Frage nach den eigentlichen
theologischen Quellen dieses neuen Denkens, das ohne Gefahr der Uber-
treibung oder Entstellung als ein Denken der dualen Beziehung bezeichnet
werden kann; mit der Frage nach der eigentlichen Struktur der hier vorlie-
genden Verbindung von jiidischer Theologie mit modernem philosophi-
schem Denken; mit der Frage, ob es sich hier primir lediglich um die
spezifische Form der Theologisierung eines existenzphilosophischen An-
satzes handelt oder um die philosophische Neuformulierung einer rein
theologischen Problematik. Ohne den Anspruch erheben zu wollen, auf
alle diese Fragen eine perfekte Antwort geben zu konnen, erscheint es uns
legitim, auf die erste dieser Fragen die folgende prov. Erwiderung zu
geben: Das theologische Fundament von Martin Bubers Denken beruht:

93



1. auf seiner Grundiiberzeugung von dem wertsetzenden Vermogen der
gottlichen Offenbarung, die als geoffenbartes Wort in direkter Beziehung
zu dem Du steht (Buber geht sogar so weit, das in den Dingen anwesende
Du als Emanation (Ausfluss) eines ewigen gottlichen Du zu bezeichnen).
«In jeder Sphire, durch jedes uns gegenwértig Werdende blicken wir an
den Saum des ewigen Du hin, aus jedem vernehmen wir ein Wehen von
ihm, in jedem Du reden wir das Ewige an, in jeder Sphéire nach ihrer
Weisen?. _

2. auf Bubers Ueberzeugung, dass das DU dem Menschen auf dem Wege
der gottlichen Gnade zukommt, dass man es aber suchend allein nicht
findet. Das Richten des Grundworts an ITHN ist vielmehr die Handlung
meines Seins, meine Wesenshandlung.

«Das DU begegnet mir. Aber ich trete in die unmittelbare Beziehung
zu ihm. So ist die Beziehung Erwahltwerden und Erwéhlen, Passion und
Aktion in einem»°.

«Das Grundwort ICH-DU kann nur mit dem ganzen Wesen gespro-
chen werden. Die Einsammlung und Verschmelzung zum ganzen Wesen
kann nie durch mich, kann nie ohne mich geschehen. Ich werde am Du
Ich. Werdend spreche ich Du. Alles wirkliche Leben ist Begegnung»®.

Der Dualismus in Bubers Auffassung des ICH und der «Dinge»
findet seinen Ausdruck v.a. in dem Umstand, dass das Grundwort ICH-
ES im Gegensatz zum Grundwort ICH-DU niemals vom Sein in seinen
Totalitdt angesprochen werden kann und dass liberdies eine klare Tren-
nungslinie zwischen dem Ich und dem Es besteht, die quer durch alle
Bezirke zwischen dem Du und dem Es, zwischen Gegenwart und Gegen-
stand geht’.

Daran wird offenkundig, wie sehr sich Buber in seinem Denken der
Subjekt-Objekt-Beziehung von den vorherrschenden erkenntnistheoreti-
schen Auffassungen des deutschen Idealismus (und hier v.a. des Kantia-
nismus und des Neukantianismus) entfernt und gleichzeitig auch von
denen der modernen Phdnomenologie, die simtlich vom konstitutiven
Vermogen der Apperzeption und der Erzeugung des Objekts durch die
Organe des menschlichen Erkenntnisvermogens ausgehen sowie von der
Uberzeugung, dass die Bedingungen der Méglichkeit objektiver Erkennt-
nis lediglich die Erkenntnis des Phdnomens gestatten und nicht diejenige
des «Dings an sich». Buber tiberwindet diese Auffassung vollstindig und
ersetzt sie durch eine wesentlich dynamischere und dialektische Auffas-
sung der Subjekt-Objekt-Bezichung, deren Schliisselbegriff u.a. der Be-
griff der «Verwirklichung» (Realisation) ist.

Auch die Asthetik Bubers stiitzt sich einzig auf die Operationalitit
dieses Begriffes, die im Grunde nichts anderes aussagt, als dass das Ich
sich durch Verdoppelung und gleichzeitige Entdusserung vergegenstiand-

94



licht (objektiviert). Sich in absoluten Gegensatz zur platonischen, zur
aristotelischen und zur kantischen Asthetik setzend, behauptet Buber z.B.
beziiglich der Formproblematik:

«Die Gestalt, die mir entgegentritt, kann ich nicht erfahren und nicht
beschreiben, nur verwirklichen kann ich sie. Und doch schaue ich sie, im
Glanz des Gegeniiber strahlend, klarer als alle Klarheit der erfahrenden
Welt. Nicht als ein Ding unter den «inneren» Dingen, nicht als ein Gebild
der «Einbildung», sondern als das Gegenwdrtige. Auf die Gegenstdindlichkeit
gepriift, ist die Gestalt gar nicht «da»; aber was wdre gegenwdrtiger als sie?
Und wirkliche Beziehung ist es, darin ich zu ihr stehe: sie wirkt an mir wie
ich an ihr wirke®.

In welchem spezifischen Bezug das Prinzip des Gestaltens und Schaf-
fens sich in der Perspektive dieser Philosophie des Verwirklichens befin-
det, erldutert Martin Buber so:

«Schaffen ist Schopfen, Erfinden ist Finden. Gestaltung ist Entdek-
kung. Indem ich verwirkliche, decke ich auf. Ich fiihre die Gestalt hintiber —
in die Welt des Es. Das geschaffene Werk ist ein Ding unter Dingen, als eine
Summe von Eigenschaften erfahrbar und beschreibbar. Aber dem empfan-
gend Schauenden kann es Mal um Mal leibhaft gegentiber treten»®.

In der Beziehung des Ichs zur Dingwelt konstatiert Buber nun —
selbstverstindlich in einer von der gingigen marxistischen Version (Lu-
kacs/Adorno) grundverschiedenen Position — eine merkwiirdige Tendenz
zur Verdinglichung des DU: «Jedem Du in der Welt ist seinem Wesen nach
verhingt, Ding zu werden oder doch immer wieder in die Dinghaftigkeit
einzugehen. In der gegenstdndlichen Sprache wdre zu sagen: jedes Ding in
der Welt kann, entweder vor oder nach seiner Dingwerdung, einem Ich als
sein Du erscheinen. Aber die gegenwdrtige Sprache erhascht nur einen Zip-
fel des wirklichen Lebens»®.

Diese Auffassung unterstellt grundsitzlich die Moglichkeit einer qua-
litativen Umwandlung des traditionellen Subjekt-Objekt-Verhéltnisses der
Transzendentalphilosophie in ein intersubjektives (inter-personales Ver-
héltnis; sie kann kein wissenschaftliches bzw. ontologisches Argument fiir
sich in Anspruch nehmen; ihre einzige metaphysische Abstiitzung ist viel-
mehr die Auffassung «4m Anfang war die Beziehung». Buber stiitzt diese
Theorie von der origindren Beziehung, von der absoluten ontologischen
Vorrangigkeit des Dialogpaars ICH-DU, ICH-DING-WELT nicht etwa
auf eine neue fundamental-ontologische Phianomenologie der Intersubjek-
tivitdt (wie beispielsweise Emmanuel Lévinas mit seinem «Denken des
Anderen»), sondern auf rein anthropologische Forschungen und Beob-
achtungen, u.a. auch auf Forschungen iiber das Apperzeptionsvermdgen
primitiver Volker. '

95



«Man darf vermuten, dass sich die Beziehungen und Begriffe aber auch
die Vorstellungen von Personen und Dingen aus Vorstellungen von Bezie-
hungsvorgdngen und Beziehungszustinden herausgelost haben. Die elemen-
taren, geistweckenden Eindriicke und Erregungen des «Naturmenscheny
sind die von Beziehungsvorgdingen, Erleben eines Gegeniiber, und Bezie-
hungszustinden, Leben mit einem Gegeniiber herriihrenden. Uber den
Mond, den er allndchtlich sieht, macht er sich keine Gedanken, bis er, im
Schlaf oder im Wachen, leiblich auf ihn zu, ihm nahe kommt, ihn mit
Gebdirden bezaubert oder ihm mit Beriihrungen etwas antut, Schlimmes oder
Stisses. Davon behilt er nicht etwa die optische Vorstellung der wandernden
Lichtscheide und auch nicht die eines ihr irgendwie dazugehdorigen Wesens,
sondern zundichst nur das motorische, den Leib durchstromende Erregungs-
bild jenes Mondwirkens, woraus sich das Personbild des wirkenden Monds
erst allmdhlich distanziert; jetzt erst nimlich beginnt das Geddchtnis des
allndchtlich Aufgenommenen und Ungewussten sich zum Vorstellen des Td-
ters und Trigers jener Wirkung zu entziinden und seine Vergegenstindli-
chung, das Er- oder Sie-Werden eines urspriinglich unerfahrbaren, nur eben
erlittenen Du zu ermoglichen»'®.

Die Evozierung des Glaubens an «mysteriose Kréfte» in ihren ver-
schiedensten Gestalten, die Ethnologen und Sozioethnologen bei den Na-
turvolkern konstatiert haben (z.B. der Glaube an «Mana» oder an «Oren-
da») verleitet Martin Buber zu dem Schluss, dass die Phinomene, denen
dergestalt eine «mystische Macht» zugesprochen wird, simtlich elementa-
re Beziehungsphinomene sind, folglich Phinomene, iiber die bei den Na-
turvolkern reflektiert wird, weil sie den Korper bewegen und in ihm das
Bild einer Emotion hinterlassen!?.

Folglich ist « Mana eben das Wirkende, das, was die Mondperson da
driiben am Himmel zum blutbewegenden Du macht hat, und dessen Erinne-
rungsspur blieb, als aus dem Erregungsbild das Gegenstandsbild sich ablo-
ste, wiewohl es selber nie anders als in dem Tdter und Trdger einer Wirkung
erscheint,; es ist da, womit man, wenn man es, etwa in einem wunderbaren
Stein, besitzt, selber so wirken kann»'?. Und weiter: «Das Welthild des
Primitiven ist magisch, nicht weil die menschliche Zauberkraft in dessen
Mitte stiinde, sondern weil diese nur eine besondere Abart der allgemeinen
ist, der alle wesentliche Wirkung entstammt. Die Kausalitdt seines Weltbilds
ist kein Kontinuum, sie ist ein immer neues Aufblitzen, Ausfahren und
Sichhinwirken der Kraft, eine vulkanische Bewegung ohne Zusammen-
hang»'3.

Es muss dahingestellt bleiben, inwieweit diese Faszination Bubers fiir
die Magie der Naturvolker nicht auch mit Bubers realem Interesse an
bestimmten Ziigen der esoterischen Tradition der jiidischen Mystik zu-
sammenhéngt. Erinnert sei in diesem Zusammenhang nur daran, dass der

96



«Zimzum» der lurianischen Kabbala'* nichts anderes beschreibt als eine
blitzhaft vorgestellte Selbstzusammenziehung Gottes vor der Erschaffung
des Universums, vergleichbar also jenem Ausfahren und Sich-Hinwirken
der Kraft, die Buber in ganz anderem Zusammenhang hier als «vulkani-
sche Bewegung» beschreibt. Das, was wir hier im Zusammenhang mit
Martin Bubers «dialogischer Philosophie» provisorisch mit dem Begriff
eines post-kierkegaard’schen Existentialismus bezeichnen, offenbart sich
eindeutig auch in der Art und Weise, in der der Autor des ICH-DU die
religiose Situation des Menschen als Dasein in der Gegenwirtigkeit (Pri-
senz) beschreibt, als ein Dasein, das durch eine wesenhafte und unzerstor-
bare Antinomie gekennzeichnet ist. Es geht hier also mit anderen Worten
um ein Denken der Existenz und der «Situation», das auf den folgenden
fiinf Prinzipien beruht:

1. Die Unaufloslichkeit der Antinomie beschreibt ihr Wesen;

2. Wer nur die Thesis akzeptiert und nicht die Antithesis, der akzeptiert
auch nicht den wahren Sinn der Situation;

3. Ein Denken der Synthese zerstort den Sinn der Situation;

4. Wer die Antinomie relativieren will, der begreift nicht den wirklichen
Sinn der Situation;

5. Der wirkliche Sinn der Situation besteht vielmehr darin, dass diese
stindig in threr Antinomie gelebt wird, und zwar in einem Prozess stindi-
ger Erneuerung.

Buber versucht, den Giiltigkeitsnachweis dieser Prinzipien durch ei-
nen Vergleich der religiosen Antinomie mit der philosophischen Antino-
mie zu erbringen. Und seine These ist u.a., dass «Kant den philosophischen
Widerstreit zwischen Notwendigkeit und Freiheit relativierte, indem er jene
der Welt der Erscheinung, diese der des Seins zuweist, so dass die beiden
Setzungen einander nicht mehr eigentlich entgegenstehen, vielmehr sich mit-
einander ebenso vertragen, wie die Welten, fiir die sie giiltig sind» '3. .

«Aber» — so argumentiert Buber weiter —, «wenn ich Notwendigkeit
und Freiheit nicht in gedachten Welten meine, sondern in der Wirklichkeit
meines Vor-Gott-Stehens, wenn ich weiss: «Ich bin anheimgegeben» und
zugleich weiss: «Es kommt auf mich an», dann darf ich dem Paradox, das
ich zu leben habe, nicht durch Zuweisung der unvertrdglichen Sdtze an zwei
gesonderte Geltungsbereiche zu entkommen suchen, dann darf ich mir auch
von keinem theologischen Kunstgriff zu einer begrifflichen Versohnung hel-
fen lassen, ich muss beide in einem zu leben auf mich nehmen, und gelebt
sind sie eins»1°.

Innerhalb dieses Antagonismus verweist Martin Buber nachdriicklich
auf die aussergewOhnliche Harte der Dass-Sphire, auf die Widerstandig-
keit der Welt und die dazu unverhiltnismassige Gebrechlichkeit des
«Du»-Phinomens; und gleichzeitig wird der Prozess der Ding-Werdung

97



des Du von Buber als ein Prozess der stindigen Bewegung zwischen
Gegenwairtigkeit und Latenz beschrieben, als ein Prozess, mit dem das Du
sich allmihlich in die Dingwelt versenkt.

Die Differenz im existentiellen Denken des «In-Situation-Seins» zwi-
schen Jean-Paul Sartre und Martin Buber ist nun gerade die, dass Buber,
nicht wie Sartre!”, die Kontingenz und die Negativitdt in der Erfahrung
des Anderen herausstellt (also das Moment der Alteritat, der «Anders-
heit» im Verhéltnis zu meiner eigenen Subjektivitit als Negativitit, die in
Sartres Philosophie die Figur des Anderen als eine dem Subjekt-Ich a
priori feindlich gesonnene Instanz bezeichnet, sondern die Gegenseitig-
keit, die Dialektik «Latenz-Gegenwirtigkeit», schliesslich und endlich die
Moglichkeit der Einswerdung des Ich mit dem Anderen als Du, die im
Extremfall bis zur vollstindigen Integration des Du im Selbst gehen kann.

Buber unterstreicht, dass innerhalb einer so definierten Beziehung die
Privilegien der Es-Welt aufgehoben werden konnen; und es sei eben diese
Aufhebung, die des Niheren die Kontinuitit der Du-Welt garantiert,
insofern als die «isolierten Momente der Beziehungen sich zu einem Welt-
leben der Verbundenheit (verbinden)»13.

Hinsichtlich der Verwirklichung dieser Aufhebung schreibt Buber
dem Geist eine besonders wichtige Rolle zu, da einzig der Geist imstande
ist, die ES- bzw. DING-Welt zu verwandeln, zu «ver-geistigen» und der
Verdinglichung des Ich Widerstand zu leisten.

Bubers Denken zufolge erstreckt sich die Welt derBeziehung auf drei
verschiedene Bereiche:

1. auf das Leben mit der (animalischen) Natur (das sich unterhalb der
Grenze der sprachlichen Beziehung abspielt);

2. auf das Leben der Menschen untereinander (das der Regelung durch
die Sprache unterliegt); und

3. auf das Leben mit den geistigen Wesenheiten (wo die Beziechung aus-
sersprachlicher Natur ist, jedoch sprachlich-schépferische Formen anneh-
men kann)!®.

Buber bleibt kategorisch, wenn er feststellt: «In jeder Sphdre, in jedem
Beziehungsakt, durch jedes uns gegenwdrtig Werdende blicken wir an den
Saum des ewigen Du hin, aus jedem vernehmen wir ein Wehen von Ihm, in
Jjedem Du reden wir das Ewige an 2°. Gleichzeitig gibt es fiir Buber jedoch
nicht den geringsten Zweifel, dass sich diese Vergegenwirtigung v.a.
durch das (gesprochene) Wort vollzieht: « Wenn aber die vollkommene
Bewegung geschehen soll, sind die Pforten vereinigt zum Einen Tor des
Wirklichen Lebens...»*!.

Ihrer Gestalt und ihrem Wesen nach ist diese Pforte dreigliedrig: das
zentrale Portal ist jedoch die Liebespforte, die Pforte der aktiven und der
passiven Liebe. Mit Blick auf Kierkegaards?? absolute Einsamkeit des

98



Einzelmenschen vor Gott in der Welt fragt Buber nun: «Aber ist nicht
auch die Einsamkeit eine Pforte? Tut sich nicht zuweilen im stillsten Allein-
sein ein unvermutetes Schauen auf? Kann sich nicht der Verkehr mit sich
selbst geheimnishaft in einen mit dem Geheimnis verwandeln? Ja, ist nicht
erst der keinem Wesen mehr Verhaftete wiirdig, dem Wesen gegeniiberzu-
treten3?

Hinsichtlich der Einsamkeit macht Buber die klare Unterscheidung
zwischen zwei Formen: ‘

1. der Einsamkeit, die es gestattet, sich vom Gebrauch der Dinge (Gegen-
stinde) freizumachen (und die somit die Grundvoraussetzung zur Erlan-
gung der hochsten Form der Beziehung darstellt)?4; und
2. der Einsamkeit als Ort der Reinigung vor dem Eintritt ins Heilige)?S.

Buber betont, dass die lebendige Struktur der reinen Beziehung, dass
die Einsamkeit des ICH vor dem DU, dass das Gesetz, welches aussagt,
dass der Mensch Gott und der Welt nur in personifizierter Gestalt begeg-
nen kann, das grundlegende Bediirfnis des Menschen nach Kontinuitét
nicht befriedigen kann. Es ist jedoch gerade das Bediirfnis, dieser Bezie-
hung einen rdumlichen Ausdruck zu verschaffen, das die Gottesverehrung
begriindet. Der Mensch kann vor Gott jedoch nur gerecht werden, wenn
er mit seinen taglichen Handlungen Gott verwirklicht.

Diese Ausfiihrungen belegen nicht nur eine gewisse Affinitit von
Bubers Anschauungen zu Kernsidtzen der protestantischen Theologie,
sondern auch eine von der offiziellen jiidischen Theologie verschiedene
Auffassung der Offenbarung, die jedoch manche Ahnlichkeit mit derjeni-
gen Franz Rosenzweigs im «Stern der Erlosung» aufweist. Dieser Auffas-
sung zufolge erfolgt die gottliche Offenbarung an die Welt nicht gemass
dem Schema Sender-Empfianger, sondern stellt vielmehr einen Akt des
Ergreifens in der Totalitdt seines Seins und der Verschmelzung mit ihm
dar. Der Mensch ist nicht der Mund dieser Offenbarung durch das Wort,
sondern ihr Organ?’.

«Der Moment der Begegnung ist nicht ein “Erlebnis», das sich in der
empfinglichen Seele erregt und selig rundet: es geschieht da etwas am
Menschen. Das ist zuweilen wie ein Anhauch, zuweilen wie ein Ringkampf,
gleichviel: es geschieht. Der Mensch, der aus dem Wesensakt der reinen
Beziehung tritt, hat in seinem Wesen ein Mehr, ein Hinzugewachsenes, von
dem er zuvor nicht wusste und dessen Ursprung er nicht rechtmdssig zu
bezeichnen vermag. Der Mensch empfingt, und er empfdngt nicht einen
“Inhalt”, sondern eine Gegenwart, eine Gegenwart als Kraft. Diese Gegen-
wart und Kraft schliesst dreierlei ein, ungeschieden, und doch so, dass wir es
als drei gesondert betrachten diirfen. Zum ersten die ganze Fiille der Gegen-
seitigkeit, des Aufgenommenwerdens, des Verbundenseins; ohne dass man
irgend anzugeben vermdchte, wie das beschaffen sei, womit man verbunden

99



ist, und ohne dass das Verbundensein einem das Leben irgend erleichterte,—~
es macht das Leben schwerer, aber es macht es sinnschwer»?3.

Die ersten Entwiirfe zu Bubers Essay «ICH UND DU» stammen aus
dem Jahre 1917; fertiggestellt wurde der Text jedoch erst im Jahre 1923.
In seinem 24 Jahre nach der Erstveroffentlichung verfassten Nachwort,
das inzwischen zu so etwas wie einem «Klassiker» der zeitgenodssischen
judischen Literatur geworden ist, hat Buber versucht, die in der Urfas-
sung dieses Textes aufgeworfenen philosophischen Fragen neu zu for-
mulieren. Herausgestellt wurden dabei von ihm die folgenden im Text von
1917 nicht vollstdndig gelosten drei Fragenkomplexe:

1. Wie kann das Verhaltnis zur Natur definiert werden, wenn die Ich-Du-
Beziechung primir eine Beziehung der Gegenseitigkeit in der Faktizitit
ausdriickt2°?

2. Wie kann (demnach) der spezifische Charakter dieser Gegenseitigkeit
beschrieben werden3°?

3. Was legitimiert die Verwendung dieses Grundbegriffs3!?

Buber gibt auf diese drei Fragen die folgende Antwort:
ad 1) Die Grundstruktur des ICH-DU-Verhiltnisses, die all jenen eigen
ist, die das Herz und den Mut zur Begriindung dieses Verhéltnisses haben,
ist nicht mystischer Natur. Obwohl wir, um sie zu begreifen, des ofteren
auf unsere alten Denkgewohnheiten verzichten miissen, bleiben die ur-
spriinglichen Normen, die das menschliche Denken und die menschliche
Wirklichkeit bestimmen, weiterhin giiltig. Folglich kann sowohl im Be-
reich der Natur wie auch im Bereich des Geistigen die uns zugedachte
Handlung nur als eine jeweils seiende «Reziprozitit des Seins selber»
begriffen werden32.
ad 2) Bubers zweite Frage betrifft nicht mehr direkt die Schwelle der
Gegenseitigkeit — Buber verwendet ausdriicklich auch, sich hierin termino-
logisch dem Vokabular Proudhons etwas anndhernd, den Begriff «Mu-
tualitdt»33, sondern die Wechselbeziehung selbst als Eingangspforte zu
unserem Da-Sein. Die von Buber aufgeworfene Problematik ist daher die
folgende:

1) Wie ist des Néheren die Natur der zwischenmenschlichen ICH-DU-
Beziehung beschaffen?

2) Ist sie als eine Beziehung der «erfiillten» Gegenseitigkeit zu begreifen?
3) Ist dies immer moglich? Ist sie nicht stets begrenzt —, begrenzt u.a.
durch die Grenzen der unserem gesellschaftlichen Leben eigenen Gesetze?

Eine Analyse in der hier angedeuteten soziologischen Perspektive
macht jedoch schnell deutlich, dass die von Buber so oft apostrophierte
Wechselseitigkeit (Mutualitdt) dem Modus, demgemaiss die Menschen in
der modernen Gesellschaft zusammenleben, wesensfremd ist. Ist sie nicht
vielmehr — so belehrt uns Buber auch als Theologe — nicht auch eine Art

100



«Gnade», eine Gnade, die uns zuteil werden kann, die aber keineswegs als
ein fester Besitz angesehen werden kann? Buber verweist auch mit Nach-
druck darauf, dass spezifische Formen personaler «dialogischer» Gegen-
seitigkeit bestehen, deren Erfiillung niemals richtig Wirklichkeit werden
kann. Das von Buber in diesem Zusammenhang zitierte Musterbeispiel ist
u.a. die piddagogische Beziehung Lehrer-Schiiler34. Hier ist es die a priori
als hierarchische Struktur gekennzeichnete besondere Art der Beziechung,
die bewirkt, dass diese Form der Gegenseitigkeit niemals zu einer wirkli-
chen Beziehung, zu einer Beziehung der erfiillten Reziprozitit, werden
kann. Vielmehr handelt es sich in diesem spezifischen Fall um eine eindeu-
tig normative Einschrankung der Beziehungsqualitit.

Es ist besonders charakteristisch, dass Buber beziiglich der normati-
ven Einschrinkung der Beziehungsmoglichkeiten in diesem Zusammen-
hang auch die Patient-Analytiker-Beziehung der Psychoanalyse er-
wahnt®3. Solange der Psychoanalytiker seine Bemiihungen darauf be-
schrinkt, das im Unbewussten des Patienten Verdringte bewusst zu ma-
chen, und wenn es ihm gelingt, die Umwandlung dieser Energie in eine
aktive Kraft zur Bewiltigung des Lebens zu erzielen, dann kann er — so
konstatiert Buber — im allerglinstigsten Falle — dem Patienten zu einer
wirklichen Hilfe werden; was ihm jedoch nicht gelingt, das ist die wirkli-
che Regenerierung des Personlichkeitskerns des Patienten, des Person-
lichkeitskerns einer psychisch verstimmelten Person. Dieses Ziel kann nur
von einem Psychoanalytiker erreicht werden, der realiter mit dem Blick
des Arztes die latente Einheit der leidenden Seele ergreift, und dies ist
Buber zufolge nur mdoglich, wenn eine wirklich solidarische und partner-
schaftliche Beziehung zwischen dem Patienten und dem Analytiker herge-
stellt wird, und nicht nur eine Beziechung, wo der Patient ausschliesslich
Gegenstand der wissenschaftlichen Untersuchung des Analytikers ist. Da
diese Kritik an der gingigen psychoanalytischen Praxis der Freud-Schule
nicht ganz derjenigen unverwandt ist, die Erich Fromm3¢ aus analytisch-
sozialpsychologischer Sicht in der Mehrzahl seiner Publikationen an der
orthodoxen Psychoanalyse als gesellschaftlicher Institution {ibte, erscheint
uns die Hypothese nicht abwegig, dass Buber zumindest in diesem Punkt
von dem ehemaligen Freud-Schiiler beeinflusst wurde, der nach seinem
Bruch mit der Sigmund-Freud-Gesellschaft eine revolutionire Sozialpsy-
chologie begriindete, die scharfe Kritik an der vorherrschenden psychoa-
nalytischen Praxis libte.

Der dritte von Buber angeschnittene Problemkreis betrifft des Nahe-
ren die Beziechung des ICH-DU-Nexus mit Gott. Die Frage, die hier im
Mittelpunkt steht, lautet: Wie kann die exklusive Beziehung des Men-
schen zu Gott andere Gegenseitigkeitsbeziehungen des Menschen im Rah-
men der Ich-Du-Beziehung beinhalten, und wie verhélt sich diese Bezie-

101



hung zu Gott®*7? Offenkundig zielt diese Frage Bubers weniger auf die
Erkenntnis des Wesens Gottes als auf die Erforschung unserer Beziehung
zu GOTT, der Besonderheit unseres Verhéltnisses zur Gottheit, die als
personale Beziehung konzipiert ist. GOTT ist folglich fiir Buber alles
andere als eine platonische Idee. Gross ist auch die Differenz in der
Konzeption der Gottesidee zwischen Martin Buber und Meister Eck-
hart®®, in dessen Mystik Gott mit einem allgemeinen Prinzip, d.h. mit
dem SEIN schlechthin gleichgesetzt wird, wohingegen Buber rigoros eine
personalistische Konzeption verficht, derzufolge GOTT ein Seiendes ist,
das sich durch den Akt der Schopfung, der Offenbarung und der Erlo-
sung mit dem Menschen verbindet. Die so konstituierte Beziehung ist
diejenige einer Gegenseitigkeits- und Wechselbeziehung, wie sie nur zwi-
schen zwei Personen bestehen kann. Mit anderen Worten: Buber ist ent-
schlossen, weit iiber die spinozistische Gottesdefinition hinauszugehen,
die im Wesentlichen nur drei fiir das Wesen und die gottliche Allmacht
konstitutive Attribute anerkennt:

1. seine Geistigkeit (Spiritualitat); 2. seine Naturhaftigkeit (Naturali-
tdt) und 3. seine Personhaftigkeit (Personalitit), d.h. seine Gegenwirtig-
keit in Gestalt der personlichen Beziehung des Glaubigen zu Gott. Gleich-
zeitig ist Gott fiir Buber jedoch auch die Person in ihrer Absolutheit (d.h.
als nicht-relativierbare Grosse). Gott tritt in eine unmittelbare Beziehung
zu uns in Gestalt dieser «absoluten Person». Seine Absolutheit ist in die
Beziehung integriert, die er mit dem Menschen hat. Fiir Buber ist es
evident, dass die Botschaft, die Gott an den Menschen hat, «in das Leben
eines jeden von uns eindringt» und in einen Anruf und ein Gebot verwan-
delt. Und diese Botschaft verlangt vom Menschen Widerstandskraft und
Entscheidungsfahigkeit3°.

Dennoch, so stellt Buber einschrinkend in dem von ithm im Oktober
1957 in Jerusalem zu der Schrift «ICH UND DUp» verfassten Nachschrift
fest, gebe es keinerlei wissenschaftlichen Beweis fiir die Existenz dieser
Gegenseitigkeitsbeziehung zwischen Gott und dem Menschen, so wie er
auch 40 Jahre nach der Niederschrift von «ICH UND DU» und 15 Jahre
nach dem Holocaust zu dem eher resignierten Schluss gelangt, dass die
Existenz Gottes nicht bewiesen werden kann. Erwiesen ist lediglich die
Moglichkeit einer ontologisch-existentiellen Bezeugung, und diese Bezeu-
gung kann in der Tat die Beziehung, von der hier die Rede ist, als Anru-
fung der Gegenwart in der Zukunft vergegenwartigen*°. :

In einem spiteren, 1948 entstandenen Aufsatz zur «Geschichte des
dialogischen Prinzips»*! hat Buber nicht nur versucht, die zentralen Ge-
danken seines frithen Essays «ICH UND DU» neu zu formulieren, son-
dern er dussert sich darin auch explizit zu den Quellen seiner Philosophe-
me. Zum einen bekréftigt er darin seine Auffassung, dass die Gegenseitig-

102



keitsbeziehung zwischen zwei Menschen so etwas wie die « Ur-chance des
Seins»*? darstellt, — die Chance, die die wirkliche Erscheinung, den «Auf-
tritt» des Menschen ermdglicht und die bewirkt, dass das «Du-Sagen des
Ich» im Ursprung alles einzelnen Menschwerdens steht»*3. Gleichzeitig
verweist Buber darauf, dass er den Ursprung dieser Idee Friedrich Hein-
rich Jacobi verdankt (Vgl. Jacobis Briefwechsel mit Lavater aus dem
Jahre 1775!) sowie einem Passus aus Jacobis «Fliegenden Blittern» aus
dem Jahre 1785, wo Jacobi, der Zeitgenosse Kants und Mendelssohns,
das «Du bist» und das «Ich bin» nachgerade als die Quelle und das
Fundament der menschlichen Gewissheit bezeichnet und zu dem Schluss
kommt, dass «ohne das DU das ICH unmdéglich (ist)»44.

Die andere bedeutende philosophische Quelle, die Buber fiir die Dar-
stellung seiner eigenen philosophischen Anthropologie fruchtbar gemacht
hat, ist Ludwig Feuerbach, der als erster deutscher Philosoph nach Kant
und Fichte hervorhob, dass das «Bewusstsein der Welt» fiir das ICH stets
durch das Bewusstsein des DU vermittelt ist, eine Aussage, die den direk-
ten Briickenschlag zu einem philosophischen Axiom ermdéglicht, das weit
tiber Jacobis Postulat hinausgeht mit der Behauptung, dass einzig das
«ICH, das ein DU» als Antipoden hat, und das folglich in einer Bezie-
hung des «Gegeniiber» zu einem «DU» steht, als wirkliches Ich bezeichnet
werden kann. Schliesslich wire auch noch an einen anderen Satz Feu-
erbachs zu erinnern, der ebenfalls Buber stark beeinflusst hat, d.h. an den
«Mysterium der Notwendigkeit des Du durch das Ich» betitelten Text des
Begriinders einer materialistischen Anthropologie, der in nuce bereits das
philosophische Credo Bubers enthiillt in Gestalt der Aussage, dass «der
MENSCH an sich der Mensch (im durchaus gewohnlichen Wortsinn) ist,
wohingegen die «Beziechung des Menschen zum Menschen (oder/Mensch
mit Mensch) die Einheit von ICH und DU — GOTT ist»#45,

Buber hebt jedoch, in der eindeutigen Absicht, sich gleichzeitig auch
von Feuerbach zu distanzieren, hervor, dass Feuerbach in der gewiss
lauteren Absicht, in dieser Form sein «neues Denken» zu begriinden,
daraus sogleich eine «schlechte Mystik» macht, indem er diese Aussage im
Vagen ldsst*®. Und vor das Dilemma gestellt, zwischen Feuerbach und
Jacobi zu wihlen, entscheidet sich Buber eindeutig fiir Jacobi und distan-
ziert sich v.a. von Feuerbachs Ansinnen einer anthropologischen Substi-
tution Gottes. Schon Kierkegaard — bemerkt Buber — widersetzte sich
leidenschaftlich diesem pseudo-mystischen Konstrukt Feuerbachs*7,
gleichzeitig sind jedoch auch Kierkegaards Auffassungen, so unterstreicht
Buber, enge Grenzen gezogen; denn nirgends ist Kierkegaards Auffassung
zufolge die Beziehung des einzelnen Menschen zum Néchsten im Sinne
einer Wesensbeziechung definiert. Und niemals hat in Kierkegaards Per-
spektive das menschliche DU eine gottliche Transparenz*8.

103



Buber kommt auch nicht vorbei an der Feststellung, dass es parado-
xerweise dem Neukantianer Hermann Cohen vorbehalten blieb, knapp
siebzig Jahre nach Kierkegaard, diesen zentralen Gedanken des ICH-DU-
Prinzips in der Philosophie reaktualisiert und neuformuliert zu haben, H.
Cohen, der in seinem allerletzten Werk «Die Religion der Vernunft aus
den Quellen des Judentums» (1918) Jacobis Argumentation neu diskutiert
und aktualisiert, indem er sich dabei eines fast identischen philosophi-
schen Vokabulars bediente:

«Einzig das Du» — schreibt H. Cohen —, einzig die Entdeckung des
Du «bringt mich zum Bewusstsein meines Ich»; und die Korrelation zwi-
schen dem Mensch und Gott (dieser zentrale Begriff der Cohen’schen
Religionsphilosophie des Cohen’schen Spatwerks) kann eben nicht jen-
seits dieser zentralen und fundamentalen Ich-Du-Beziehung realisiert wer-
den*?.

Franz Rosenzweig, den Martin Buber des ofteren als «Schiiler von
Hermann Cohen» bezeichnet (eine Wertung, die anfechtbar ist), geht in
der theologischen Fundierung des Begriffs der «Korrelation» noch weiter,
indem er eine Briicke schligt vom Verstindnis des «Du» als «Wort» (als
der Voraussetzung der wahren Selbsterkenntnis) zu GOTT als dem Ur-
sprung des wahren Dialogs mit der Seele. Fiir Rosenzweig®® wird das DU
als das «gesprochene Wort» in direkte Beziehung gesetzt zu der Urfrage,
die Gott an Adam stellt: «Wo bist Du»? Und Buber kann in dieser
Formulierung Rosenzweigs notwenigerweise nichts anderes sehen als eine
Bestitigung und originelle Erginzung und Weiterentwicklung seiner eige-
nen Theorie des Theorems «ICH-DU».

Der theoretische Beitrag Ferdinand Ebners — der anderen wichtigen
philosophischen Quelle Bubers — kann bestimmt werden als derjenige
eines Denkers, der genau die mittlere Position zwischen Kierkegaard und
Rosenzweig innimmt. Als Philosoph der ersten Hélfte des 20. Jahrhun-
derts, dessen Werk heute nahezu vollstindig vergessen ist, hat Ebner, der
von Beruf Volksschullehrer war und dessen Werk unter sehr schwierigen
dusseren Umstanden entstanden ist, zweifelsohne das Denken Bubers und
— in geringerem Masse — auch das von Franz Rosenzweig stark beein-
flusst, v.a. mit seinen «Pneumatologischen Fragmenten» (Vgl. F. Ebner:
«Das Wort und die geistigen Realitdten», das im gleichen Jahr wie der
«Stern der Erlésung» erschien, d.h. im Jahre 1921).

Der theologisch-philosophische Ausgangspunkt Ferdinand Ebners ist
— wie flir Soren Kierkegaard — die grosse Einsamkeit des Ich, hier im
durchaus modern «existenziellen» Sinn des Worts zu verstehen als die
totale solipsistische Einkapselung des Ichs in sich selbst, als Verschlies-
sung bzw. Nicht-Offnung gegeniiber dem Andern, dem «Du». Radikaler
noch als Kierkegaard versteht Ebner sich als einsamer Denker, dem das

104



«Du» im Neben- und Mitmenschen absolut fremd und unbekannt ist; ein
Denker, der zugleich jedoch die Aufrichtigkeit besitzt, freimiitig einzuge-
stehen, dass diese fundamentale Einsamkeit und Beziehungslosigkeit die
Gefahr in sich birgt, sein Leben ernsthaft zu gefihrden, wenn es als
Rettungsanker nicht ein «einziges Du», ndmlich GOTT, gibe. Martin
Buber hat diesen philosophich-existentiellen Solipsismus Ebners radikal
liberwunden, indem er sich gewissermassen auf die extreme Gegenposition
zu Ebner begibt, gleichzeitig aber an Ebners Grundidee von der Prisenz
Gottes im Du als der Heilsidee der Ich-Du-Beziehung festhalts!.
Nachzutragen wire schliesslich noch, dass die allerersten Skizzen zu
Bubers Philosophem der dialogischen Struktur der Gott-Mensch-Bezie-
hung sich schon in den allerersten Friithschriften Bubers befinden, sowohl
in seiner Einleitung der «Legende des Baalschem»®? aus dem Jahre 1907,
als auch im Vorwort zu seinem Buch «Der grosse Maggid» vom Jahre
1921, wo das Judentum als die Religion definiert wird, die a priori auf der
Beziehung des menschlichen Ich mit dem gottlichen Du und der dialogi-
schen Begegnung von GOTT und MENSCH beruht. Alle diese Skizzen
sind in mehr oder weniger iiberarbeiteter Form in das erste Kapitel des
philosophischen Essays «ICH UND DU» eingeflossen, der urspriinglich
als der erste Teil eines fiinfbindigen grossen philosophischen Werks kon-
zipiert war, dessen Entwurf aus dem Jahre 1916 stammt. Vollendet wurde
die Niederschrift dieses Textes jedoch erst im Jahre 1922 nach einer Reihe
von religionsphilosophischen Vortriagen, die Martin Buber in den Jahren
1920/21 am «Freien Jidischen Lehrhaus» in Frankfurt gestalten hatte.

ANMERKUNGEN

1. Buber, Ich und Du, in: Werke, Bd. 1, Kosel-Verlag, Miinchen/Heidelberg 1962, P.S.
79.
.a.a.0.,8. 79.
.a.a.0,8.79.
880 8. 19,
88,0, 8. 85
-a.2.05,.S. 85.
. 2.8.0. 8. 85.
.a.a.0,, S. 84.
.a.a.0,, S. 89.
10. a.a.0., 90-91.
11. a.a.0., S. 91.
12. a.a.0,, S.91.
13.a.a.0,, S. 92.

O o~ A W

105



14. Cf. G. Scholem: Die jiidische Mystik in ihren Hauptstromungen, Frankfurt, 1957,

15.
16.
17.
18.
19,
20.
21.
22,
23.
24,
25
26.

27.
28.
2.
30.
31.
32,

33.

34.

35,
36.

3L
38.
3.
40.
41.
42.

43.
44,

45.
46.
47.
48.
49.

50.
51,
52.

Ders: Die Grundbegriffe des Judentums, Frankfurt, 1970; Ders: Judaica, Bd. 1-4
Frankfirt/M 1963-1984.

Buber: a.a.0., S. 143.

Buber (M.): a.a.0., S. 143.

Cf. Sartre: Das Sein und das Nichts, Hamburg, 1952.

Cf. a.a.0,, S. 146.

Vgl. Buber, a.a.0., S. 146-147.

Vgl. Buber, a.a.0., S. 147.

Vgl. Buber, a.a.0., S. 147.

Vgl. Kierkegaard.

Buber, a.a.0, S. 148.

Buber, a.a.0., S. 148.

Buber, a.a.0., S. 149.

Vgl. F. Rosenzweig: Der Stern der Erlosung, Frankfurt, 1988, 22. Buch: «Offenba-
rung oder die stindig erneuerte Geburt der Seele».

Vgl. Buber, a.a.0., S. 158.

Vgl. Buber, Werke I, Miinchen-Heidelberg, 1962, S. 152-153.

Vgl. Buber, a.a.0., S. 162.

Vgl. Buber, a.a.0., S. 162.

Vgl. Buber, a,a.O.

Vgl. Buber, a.a.0., S. 163.

Vgl. Buber, a.a.0., S. 166-168; unterschieden werden von Buber in diesem Zusam-
menhang u.a. die drei Momente der «Schwelle», der «Vorschwelle» und der «Uber-
schwelle» der Mutualitit. (Vgl. a.a.0., S. 166).

Vgl. Buber, «Uber das Erzieherische», in: Werke, 1, S. 787 ff., insbes. S. 803. Dort
definiert Buber das erzieherische Verhiltnis als ein «rein dialogisches» und pladiert
nachdriicklich fiir eine Erzichung aus Verantwortung, die positiv dem Prinzip der
Erziehung aus Tradition und Norm gegeniibergestellt wird.

Vgl. Buber, Werke, 1, S. 167-168.

Vgl. T. Fromm: Sigmund Freuds Psychoanalyse. Grosse und Grenzen, Stuttgart,
1979; und ders.: Psychoanalyse und Ethik. Bausteine zu einer humanistischen Charak-
terologie, Stuttgart, 1982.

Vgl. Buber, a.a.0., S. 168.

Vgl. Meister Eckart: Das Buch der géttlichen Trostung, Frankfurt, Insel, 1961.

Vgl. Buber, a.a.0., S. 170.

Vgl. Buber, a.a.0., S. 170.

Vgl. Buber, Werke, 1, Miinchen/Heidelberg, 1962, S. 293-305.

Vgl. Buber, a.a.0., S. 293.

Vgl. Buber, a.2.0., S. 293.

Vgl. Buber, a.a.0., S. 293.

Vgl. Buber, a.a.0., S. 294.

Vgl. Buber, a.a.0., S. 294.

Vgl. Buber, a.a.O.

Vgl. Buber, a.a.0., S. 295.

Vgl. H. Cohen, Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, Berlin,
1918. (Vgl. auch Bubers Replik hierauf in: Buber, a.a.O., S. 295).

Vgl. Rosenzweig, Der Stern der Erlisung, Frankfurt, 1988.

Vgl. Buber, a.a.0., S. 296-297.

Vgl. Buber, Israel Ben Eliezer der Baal-Schem-Tov, in: Werke, Bd. 111, Miinchen-
/Heidelberg, 1962, S. 151-202. Einleitung: S. 78-149.

106



	Die Wurzeln der Ich-Du-Philosophie Martin Bubers

