
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 44 (1988)

Artikel: Der Durchbruch des dialogischen Denkens bei Buber : zu einem
Selbstzitat Bubers

Autor: Amir, Yehoshua

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960686

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Durchbruch des dialogischen Denkens
bei Buber

Zu einem Selbstzitat Bubers

von Yehoshua Amir

Was zukunftsträchtig ist in Martin Bubers Lebenswerk, liegt in seiner
dialogischen Philosophie beschlossen, die in seinem «Ich und Du» ihren
klassischen Ausdruck gefunden hat1. Dies ist die «Wirklichkeit», auf die

«hinzuzeigen» er als die Aufgabe seines Lebens erfahren hat, denn anders
als durch Hinzeigen, etwa durch einen Beweis für ihre Existenz, kann es

ihm nicht gegeben sein, Menschen an sie heranzuführen. Sie eröffnet die

Perspektive des Ich-Du als die einzige Weise eines wirklichen Menschseins
und legt zugleich den Durchblick frei zu dem göttlichen ewigen Du als
dem Punkt, an dem alle verlängerten Bezugslinien der Ich-Du-Beziehun-
gen sich schneiden.

Diese seine wegweisende Erkenntnis ist Buber selbst nicht in den
Schoss gefallen. Das Herüber und Hinüber zwischen zwei Polen, das erst
im «Zwischen» die Wirklichkeit nicht sein, sondern geschehen lässt, kann
nur statthaben auf dem Boden einer urgegebenen Zweiheit, die nicht mehr
hinterfragt werden kann. Wort und Antwort, in deren Widerspiel der
Mensch seine Wirklichkeit erfährt, gibt es erst, wo der Mensch, ehe sein
Bewusstsein auch nur zu seiner ersten Regung kommt, mit einem Gegenüber

zusammen west, das nicht er selbst ist. Seine Sache wird es dann sein,
ob er dieses Gegenüber als ein Es oder als ein Du annimmt. Aber die
Zweiheit als solche ist vorgegeben. Mit ihr hat der Mensch zu leben, und
die beiden Grundworte, die in Form einer Alternative Bubers «Ich und
Du» eröffnen, haben diese Konstellation zur gemeinsamen Voraussetzung.

Der Klärungsprozess beim jungen Buber: Von der «Einheit» zum «Dialog»

Diese Selbstverständlichkeit aber, auf deren Grund sich die Problematik

der dialogischen Philosophie erst erhebt, steht nun aber durchaus
nicht am Ausgangspunkt von Bubers geistigem Schaffen. Im Gegenteil:

Prof Dr. Yehoshua Amir ist Professor em. für hellenistisches Judentum und moderne
jüdische Philosophie an der Hebräischen Universität Jerusalem.

80



Bubers ganzes Frühwerk steht im Zeichen der Bemühung, diese Zweiheit
aus der Welt zu schaffen. Ihr Stichwort ist die «Einheit». Indem ich die
Einheit in mir vollziehe, raffe ich die Welt als Ganzes zur Einheit zusammen.

Der Jude insbesondere, der von Natur und von Schicksals wegen
mehr als jeder andere Mensch der Gespaltenheit und Zerrissenheit ausgesetzt

ist, tritt in die Welt mit dem elementaren Drang nach der Einung
seines Herzens und der Einung der Welt. Und als höchstes Erzeugnis
dieses allbeherrschenden jüdischen Einheitsdranges versteht Buber in
diesem Stadium seiner Entwicklung den jüdischen Monotheismus. «Dieser
Gott», sagt er, «war aus dem Streben nach Einheit hervorgegangen». «Er
war aus dem Subjekt erschlossen»2. Gott also nicht, wie später, als ein

Gegenüber des Menschen, sondern als eine, aus der Psychologie des
Menschen einsichtig zu machende Ausgeburt seiner Seelennot. Und wenn das

Wort «erschliessen» noch einen Denkprozess vermuten lassen könnte, der
sich auf etwas draussen liegendes Gedachtes bezieht, so kommt das wirklich

Gemeinte bildhaft, aber klar zum Ausdruck, wenn er sagt: «Gottes
Angesicht ruht unsichtbar im Block der Welt. Es muss hervorgeholt,
herausgemeisselt werden»3. Dieser Gott ist also letztlich vom Menschen
erwirkt. Es wäre absurd, wenn der Mensch zu ihm Du sagte. Man mag
freilich auch sagen, dass der Mensch ihn in sich selbst erwirkt. Er
«erdenkt» ihn nicht; er «erlebt» ihn, wenn auch nur in seinen höchsten

Augenblicken. Solche Augenblicke höchsten Seelenaufschwunges werden
als «Ekstase» gefeiert.

Ein solcher Buber ist weit entfernt von alledem, was späterhin unter
seinem Namen in die Welt ausgegangen ist und noch heute seine Kreise
zieht; von jenem reifen Buber, der das Wort «Erlebnis» immer nur mit
Vorbehalt, und oft mit schneidender Kritik, in den Mund genommen hat.
Dennoch muss festgehalten werden, dass seine frühe Mystik des sich ins
Unendliche hinausreckenden Ich zu ihrer Zeit einen gewaltigen Anklang
gefunden hat. Der Verfasser des mystisch-philosophischen Dialogs
^Daniel»4 (1923) nahm seinen Platz im europäischen Denken ein, genauso wie
jener der früheren chassidischen Schriften seinen Platz in der europäischen

Literatur einnahm. Ebenso faszinierten die frühen «Reden über das
Judentum»5 eine jüdische Jugend europäischer Bildung. Es musste Buber,
indem er sich wandelte, schwer fallen, sein Publikum von der Fixierung
auf sein bisheriges Image loszumachen. Kostete es ihn doch selbst einige
Überwindung, sich zuzugestehen, dass Äusserungen, die er zuvor getan
hatte, ihm nicht mehr entsprachen. In seinem ersten öffentlichen Bekenntnis

zu der Verschiebung, die in seiner Auffassung vor sich gegangen ist 6,

heisst es: «Das, was mir widerfahren ist, (darf ich) nur als eine Klärung
und nicht als eine Bekehrung bezeichnen», und diese Klärung erlaube es

ihm nunmehr, «das Ungenaue und Uneigentliche», das seiner Rede bisher

81



angehaftet habe, genauer zu sagen und damit ein «Missverstehen»
abzuwenden; zu diesem Behuf habe er nun nicht «Berichtigungen», sondern
«Erläuterungen» zu geben. Gegen Ende seines Lebens dagegen7 spricht er
von der Zeit kurz vor bis kurz nach dem ersten Weltkrieg, oder auch,

genauer datiert, von 1912 bis 1919, als der Zeit, wo ihm all seine
Seinserfahrungen als «eine einzige grosse Glaubenserfahrung» zuteilgeworden
seien. Kein Wunder daher, dass nach Bubers Zeugnis Schriften, die er vor
dieser Zeitgrenze geschrieben hat, ihm späterhin mitunter fremd geworden

sind8 und dass diese in seinen 1962 veröffentlichten «Werken» spärlich

vertreten sind.

Die Arbeit an einer geistigen Biographie Bubers hat sich also auf
diesen langsam, fast unsichtbar anhebenden, erst aus der Fernsicht immer
schärfere Konturen annehmenden Umformungsprozess zu konzentrieren.
Eine bedeutende Arbeit in dieser Richtung hat P. Mendes-Flohr in seinem
Buch «Von der Mystik zum Dialog»9 geleistet. Eine gewisse tastende
Vorarbeit dazu hat aber bereits Buber selbst versucht in seiner Aufzeichnung

«Zur Geschichte des dialogischen Prinzips»10. Diesen Versuch wollen

wir hier ein wenig unter die Lupe nehmen.

Vom Gott, der «DU» sagt zum Gott, der sich als «DU» anreden lässt

In dieser Skizze hat er - im Gegensatz zu seiner soeben belegten
Neigung, Äusserungen aus seiner Frühzeit mit einem gewissen Unwillen
von sich zu schieben - die Tendenz, die ersten Ahnungen, die ihm dann
später zu seiner dialogischen Philosophie gereift sind, so hoch wie möglich,

bis in seine Jugend hinein, hinaufzurücken. Sollte sich diese Perspektive

bewahrheiten, so müsste einiges von dem bisher Gesagten fallengelassen

werden. Es ist also von nicht geringem Interesse, Bubers Aussage, es

sei ihm in seiner Beschäftigung mit dem Chassidismus früh etwas von der
«Frage nach der Möglichkeit und Wirklichkeit eines dialogischen Verhältnisses

zwischen Mensch und Gott» aufgegangen zu kontrollieren. Als
Beleg weist er auf eine Stelle in seiner Einführung in die «Legende des

Baalschem» aus dem Jahr 1907 hin, die ihn allerdings, als er sie 1954

wiedergelesen hat, frappiert haben muss. Wir wollen die Stelle zunächst in
ihrem ursprünglichen Zusammenhang interpretieren, ehe wir uns auf die

Deutung einlassen, die er ihr in späteren Jahren selbst gegeben hat.

Er sucht dort11 den Begriff der «Legende» zu bestimmen, unter dem er
das, was die Chassidim über den Baalschem berichten, zusammenschaut.
Wir geben die Stelle etwas ausführlicher wieder, als Buber dies in seiner
späten Skizze tut.

82



Buber bestimmt folgendermassen: «Die Legende ist der Mythos der Berufung.

Das bedeutet: die ursprüngliche Personalität des Mythos ist in ihr
gespalten. In dem reinen Mythos gibt es keine Verschiedenheit des Wesens.

Er kennt die Vielheit, aber nicht die Zweiheit. Auch der Heros steht nur auf
einer anderen Stufe als der Gott, nicht ihm gegenüber: sie sind nicht das Ich
und das Du. Der Heros hat eine Sendung, nicht eine Berufung. Er steigt
empor, aber er wandelt sich nicht. Der Gott hat Sonderheit wie er und wie er
Grenze. Der Gott des reinen Mythos beruft nicht, er zeugt; er sendet den

Gezeugten, den Heros. Der Gott der Legende beruft den Menschensohn: den

Propheten, den Heiligen. Zuweilen mag, wo sich Mythos und Legende
durchdringen, ein Gott stehen, der zeugt und beruft.

Die Legende ist der Mythos des Ich und Du, des Berufenen und des

Berufenden, des Endlichen, der ins Unendliche eingeht, und des Unendlichen,
der des Endlichen bedarf.12

Da steht die Legende also dem gegenüber, was hier «der reine
Mythos» genannt wird. Ein solcher ist die Legende also nicht; dennoch wird
sie hier, wenn auch mit Vorbehalt, unter den Mythos subsummiert. Wenn
wir also bald eine andere Stelle kennenlernen werden, an der sie als
selbständige Grösse neben den Mythos gestellt wird, so können wir darin nur
eine geringfügige Änderung der Terminologie sehen. Was macht nun an
unserer Stelle die Eigenart der legende im Rahmen des Mythos aus? Der
Mythos im Vollsinne, heisst es, stellt Gott und Heros nebeneinander und
sieht beide als zwei verschiedene Stufen derselben Leiter an. Was
demgegenüber der Legende ihre Besonderheit gibt, ist die Tatsache, dass es ein
Mensch ist, mit dem es die Gottheit hier zu tun hat, also ein wesenhaft
nicht göttlicher Träger, dem von Hause aus eine solche Stellung fremd ist
und der nur dadurch zu ihr kommen kann, dass Gott ihn anruft; das ist
die «Berufung». Dieser Unterschied wird von Buber dadurch nachdrücklich

markiert, dass die Legende, die er vorzutragen hat, die des Baal-
schem, also «nicht die Geschichte eines Menschen, sondern die Geschichte
einer Berufung»13 ist. Dieses scharfe «nicht-sondern» lässt uns im Zweifel,
ob für Bubers damalige Sicht der Mensch in seiner Ganzheit in die
Berufenheit eingeht. Auf alles das, was dieser Mensch sonst noch ist, ausser
dass er berufen ist, scheint es hier nicht anzukommen. «Du» bedeutet hier
offenbar noch nicht, dass Gott diesen Menschen will, sondern dass er
etwas, etwas Entscheidendes, von ihm will.

Damit hängt aber ein anderes Moment zusammen: «Ich» ist natürlich

der Anrufende, also Gott. Dass etwa auch der Mensch zu Gott Du
sagt, kommt hier nicht zur Sprache. Das Grundwort Ich-Du, von dem
Buber später verkündet, dass es «nur mit dem ganzen Wesen gesprochen
werden»14 kann, ist also noch nicht in Sicht. Die Geschichte von dem
Dusagenden Gott, die Buber hier den Chassidim nacherzählt, ist für Buber

83



zunächst einmal eine Geschichte. Aneignen kann er sie sich nicht ohne
weiteres. Noch zwei Jahre später, spricht er in der ersten seiner «Reden
über das Judentum» von der Einheit der Substanz in uns, die «so einig
und einzig ist, wie der einige und einzige Gott, den die Juden damals aus
ihrer Sehnsucht nach Einheit hinaufgehoben haben an den Himmel ihres
Daseins und ihrer Zukunft» und den «wir nicht mehr wirklich zu machen
vermögen». Der Absatz der Originalfassung, der diese Worte enthält, ist

nur im Erstdruck15 zu lesen; seit der Ausgabe von 1923 ist er weggelassen
worden. In seiner dialogischen Periode waren diese Worte für Buber
untragbar geworden. Der vordialogische Buber hat ein Wirklichmachen
Gottes gekannt, und ihm war die Wirklichkeit Gottes von diesem menschlichen

Machen abhängig. Aber noch in seiner ersten «Rede über das

Judentum», und gewiss in denjenigen chassidischen Schriften, die dieser
vorausliegen, erschien ihm selbst diese menschengemachte Gotteswirklichkeit

unerschwinglich. So dürfen wir also auch den chassidischen
Glauben ansprechen.

Der chassidische Glaube, wie ihn Buber begreifend nachzuzeichnen
versucht, steht also in einem Stadium, für dessen Ausdruck die Legende
das adäquate Sprachmittel ist. Denn die Legende ist eine Abart des
Mythos, die nicht, wie für den Mythos naheliegend, von einer Sendung,
sondern von einer Berufung spricht. Und eine Berufung ist eben der Ruf
eines Ich an ein Du. Das kennt der Mythos von Haus aus nicht. Was
musste also mit dem Mythos geschehen, damit diese, ihm nicht gemässe,
Konstellation Zustandekommen konnte? Bubers Auskunft: «Die
ursprüngliche Personalität des Mythos ist in ihr (der Legende) gespalten».
Der Heros des Mythos bei all seiner Inferiorität gegenüber dem Gott,
gehört immer noch in den personalen Bereich der Gottheit. Das ist bei
dem berufenen Menschen entschieden nicht der Fall. Die innere Einheit,
die das Lebensgesetz des Mythos war, ist hier auseinandergebrochen,
oder, wie Buber es ausdrückt, gespalten. Die Berufung soll an ihre Stelle

treten, aber ungeschehen kann sie die Spaltung nicht machen. Und wenn
wir uns den Grundgedanken der Einheitsmystik, in die das chassidische
Phänomen hier eingelassen ist, vor Augen halten, so muss uns die Spaltung

in ihrer Unheilbarkeit als ein überaus schwerwiegender Mangel
erscheinen. Wenn also die Legende, die diesen Mangel aufweist, überhaupt
noch dem Mythos zuzurechnen ist, so ist sie jedenfalls ein Mythos, der ein
wesentliches Stück seiner ursprünglichen Integrität verloren hat. Das
Element, das nun in diese Lücke eintritt und den Verlust dennoch nicht
wettmachen kann, wird durch das «Ich und Du» bezeichnet.

So also sieht das Ich und Du aus, als es zum ersten Mal in Bubers
Horizont eintritt. Es ist nicht das Höchste. Es mag noch als Mythos
bezeichnet werden, also als «ein Bericht von göttlichem Geschehen als

84



einer sinnlichen Wirklichkeit»16; aber es hat nur da statt, wo das, was den
«reinen Mythos» konstituiert, die Kontinuität der göttlichen Einheitswelt,
nicht mehr ungebrochen ist. Es bildet eine Art Ersatz, in dem, wir möchten

sagen, synthetisch wiederhergestellt wird, was in seiner organischen
Urkontinuität nicht mehr besteht. In sich enthält es keine Andeutung
einer Gegenseitigkeit. Wenn Gott mich beruft, dann bin ich der Berufene,
aber nicht ein Zurückrufender. Wenn Gott zu mir Du sagt, dann ist damit
noch nicht gegeben, dass er sich nun auch von mir als Du anreden lassen
will. Er spricht zu mir; aber das heisst noch nicht, dass er mit mir spricht.

Betrachten wir die Entwicklung, die dieser Gedankengang durchgemacht

hat, als Buber ihn 1919, also in der Zeit des Durchbruches seines

dialogischen Denkens, wieder aufnimmt. Wir werden uns nicht lange bei
der Tatsache aufhalten, dass Buber diesmal die Legende als solche nicht
mehr dem Oberbegriff des Mythos unterordnet, sondern sie neben ihn
setzt. Wie wir sahen, war auch an unserer vorigen Stelle diese Unterordnung

recht bedingt. Wichtig ist, wie sich nun inhaltlich das Verständnis
für das Wesen der Legende vertieft hat: «Legende bildet mit Mythos und
Sage die Dreiheit der Gestalten, in denen der Mensch von der Berührung
des Göttlichen zu erzählen weiss. Mythos ist der Ausdruck einer Welt, in
der das Göttliche und das Menschliche beisammen und ineinander wohnen,
Sage der Ausdruck einer Welt, in der sie auseinander geraten und das

Menschliche sein Gegenüber schon in einem Schauder verspürt; in der
Legende äussert sich die Welt, in der die Scheidung vollzogen ist, nun aber von

Sphäre zu Sphäre ein Verkehr, eine Zwiesprache, eine Wechselwirkung
geschieht - von diesen erzählt sie. Ursprüngliche Bildsamkeit des Stamms
wie der Mythos, gewachsene Rede des Volks wie die Sage kann die Legende
nicht mehr sein, ihre Welt ist zu spät11.

Auch hier wird also daran festgehalten, dass das, was in der Legende
geschieden ist, in einem Urzustand - der Welt des Mythos - «beisammen
und ineinander» gewohnt hat. Damit wird der Legende eine gewisse, dem

Mythos vorbehaltene «Ursprünglichkeit» abgesprochen, und zwar mit der
Begründung: «Ihre Welt ist zu spät». Dieses Wort «spät» soll hier
offenkundig nicht nur etwas Chronologisches, sondern etwas Ontisches
bezeichnen. Insofern scheinen wir uns also noch in dem vorigen Bezugsnetz
zu befinden. Wir werden später sehen, dass diese Fassung denn auch nicht
Bubers letztes Wort ist.

Wie wird nun aber das hingestellt, was hier in der Legende neu zum
Vorschein kommt? Die Formel «Ich und Du», die in unserem ersten Text
stand und die der späte Buber dort vielleicht zu seiner eigenen Überraschung

gefunden hat, kehrt nun zwar hier nicht wieder, aber was stattdessen

gesagt wird, klingt, als sei es bestimmt, ebendieser Formel ihren vollen
Gehalt zukommen zu lassen. Und zwar einen Gehalt, den wir in unserem

85



vorigen Text nicht entdecken konnten. Zwei sind die Sphären, zwischen
denen sich die Legende abspielt, aber zwischen ihnen gibt es nun eine

«Wechselwirkung». Also nicht nur die Berufung, in der die eine Sphäre,
nämlich Gott, auf die andere, also auf den angerufenen Menschen wirkt,
sondern auch eine Wirkung von unten nach oben. Und auch das eigentlich

Innerliche der Wirkung, nämlich die Rede, ist nun nicht mehr nur
eine berufende Anrede, sondern eine «Zwiesprache». Und wo Zwei
sprechen, hat beider Wort Gewicht, nicht also bloss die von Gott ausgehende
Berufung, sondern auch der vom Menschen ausgehende Anruf. Hier erst
hat das Ich und Du die Entfaltung gewonnen, in der das Ich zugleich zum
Du und das Du zugleich zum Ich wird.

Erst auf dieser Stufe ist dem «Ich und Du» die dialogische Dimension
zugewachsen, die ihm in Bubers früheren Buch noch nicht zukam. Es darf
gefragt werden, ob Buber unter der hier neu gewonnenen Perspektive
wohl den damaligen Satz hätte wiederholen mögen, dass die Legende vom
Baalschem «nicht die Geschichte eines Menschen, sondern die Geschichte
einer Berufung» sei. Wo es Zwiesprache gibt, kann nur der Mensch in
seiner Ganzheit der Partner sein, der von Gott das Ich und Du erfährt
und Gott sein Ich und Du erwidert. Wenn Buber später aus seinen chassi-
dischen Quellen eine «Unterweisung im Umgang mit Gott»18 gewinnt, so
hat er damit den ursprünglichen Ansatz seines Verständnisses von dem
Ich und Du, auf dem die Welt der Legende steht, weit hinter sich gelassen.

Nicht Einheit, sondern Beziehung ist das Weltgesetz

Nun erst kommen wir auf unseren Ausgangspunkt zurück. Wir sind
zuerst durch Bubers autobiographische Bemerkung auf die Stelle aus
seiner Frühschrift hingewiesen worden, in der er rückblickend ein erstes
Aufleuchten seiner eigenen dialogischen Grunderkenntnis gefunden hat.
Nachdem wir diese Stelle aus sich selbst heraus interpretiert haben, sehen

wir nun zu, wie sie Buber selbst im Rückblick auf seine eigenen Angänge
interpretiert. Er führt das obige Zitat in folgender Weise ein: «Hier geht es

um die radikale Unterscheidung zwischen dem Mythos im engeren Sinn
(dem Mythos der Mythologien) und der Legende»19. Hier hätte wohl der
junge Buber Einspruch erhoben. Um eine Unterscheidung freilich ist es

ihm damals gegangen. Es scheint nicht beiläufig zu sein, dass das, wovon
unterschieden werden soll, nunmehr «Mythos im engeren Sinn» heisst;
damals hiess es «der reine Mythos». Dieser hatte ihm damals als die echte
Form gegolten, in der «ein Bericht von göttlichem Geschehen als einer
sinnlichen Wirklichkeit» gegeben werden sollte. Seine Aufgabe hatte er

86



damals darin gesehen, die Tatsache zu rechtfertigen, dass zu dieser
«reinen» Form auch eine Variante möglich sei. Eine solche Höherwertung der
«reinen» Form liegt dem Verkünder der dialogischen Philosophie aber
fern. Im Gegenteil, «die Mythologien» - also die heidnischen, insbesondere

griechischen Götter- und Heroengeschichten - haben dem Verständnis
des Mythos eine Verengung angetan, aus der ihn wohl erst die dialogische
Sicht, also die Erkenntnis, dass mit «göttlichem» Geschehen noch nicht
alles gesagt ist, dass es vielmehr um ein Geschehen geht, das zwischen
Gott und Mensch hinüber- und herüberzuckt, zu seinem ewig gültigen
Vollsinn erhoben hat.

Damit hängt aber ein zweiter Punkt zusammen. Der junge Buber hat
gewiss nicht gemeint, es sei eine «radikale» Scheidung, die er zwischen
diesem Mythos und der Legende vornehme. Hätte er das gemeint, so
hätte er die Legende nicht, trotz aller Einschränkungen, als Unterart, oder
selbst als Abart, des Mythos gelten lassen können. Ein Verzicht auf eine
solche Einordnung wäre ihm aber bitter schwer gefallen. War es doch
gerade die Suche nach einem jüdisch-bodenständigen Mythos und zwar
gerade aus dem Bereiche des «unterirdischen», vom offiziellen gewaltsam
niedergehaltenen Judentum20 und als dessen vulkanischer Ausbruch war
ihm der Chassidismus teuer - die seine ganze jüdisch-kulturelle Tätigkeit
in diesen Jahren beflügelte. Eine radikale Abscheidung der von ihm
kultivierten Legende vom «reinen» Mythos hätte ihn damals an seinem
Lebensnerv verletzt.

Ganz anders der rückschauende Buber aus dem Jahr 1954. Er konnte
nur mit Bewunderung auf sein eigenes früheres Ich schauen, das, bei allen
Unklarheiten und Ungenauigkeiten, die ihm damals noch angehaftet hatten,

hier kühn die neue Kategorie, in der sich sein damaliges Schaffen
bewegte, in ihrer Selbständigkeit konstituiert hatte. Was dieses Neuland,
auf das er damals also bereits hingesteuert haben musste, von der sattsam
bekannten Mythologie unterschied, musste ihm ungleich bedeutsamer
erscheinen als das, was es mit ihr verband. Wer auszieht, um das Reich
des Ich und Du zu entdecken, muss sich zunächst von der Fiktion des sich
nahtlos durchhaltenden Kontinuums abstossen. Und das also hatte - so
schien es - der junge Buber mit seinem kühn hingeworfenen Wort «Ich
und Du» vollbracht.

Das Gesagte wird noch vertieft durch Bubers Worte, mit denen er
das Zitat in seinen Rückblick einreicht: «Hier ist das dialogische Verhältnis

also an seiner höchsten Aufgipfelung exemplifiziert: weil auch auf dieser
Höhe noch die wesenhafte Verschiedenheit zwischen den Partnern
ungeschwächt fortdauert, zugleich aber auch noch in solcher Nähe die Selbständigkeit

des Menschen gewahrt bleibt»19. Wir haben gesehen, dass von
einem «dialogischen» Verhältnis in der «Einführung» von damals noch

87



nicht gesprochen werden darf: eine Berufung ist noch kein Dialog. Noch
weniger aber hat der junge Buber die Absicht gehabt, durch seine Aufstellung

über das Wesen der Legende etwas zu «exemplifizieren»; denn das
würde bedeuten, dass das hier Gesagte sich, mutatis mutandis, auf andere
Verhältnisse zwischen einem Ich und einem Du übertragen liesse. Von
solch anderen Verhältnissen ist aber hier nicht die Rede. Und nachdem
wir gesehen haben, dass das Ich in Bubers damaliger Aussage unauswechselbar

nur Gott bedeuten kann, ist eine Anwendung auf zwischenmenschliche

Verhältnisse, bei denen es etwas der «Berufung» wirklich Analoges
nicht geben kann, nicht abzusehen. Buber will hier eine «höchste Aufgip-
felung» sehen, also etwa die Spitze einer Pyramide, die eine ganze, von
dialogischen Verhältnissen durchzogene Welt umfasst. Davon findet sich
in der Frühschrift keine Spur. Das Ich und Du der Legende setzt sich
nach oben hin ab. Dass es sich etwa nach unten hin fortsetzt, ist hier nicht
im Blickfeld. Die «wesenhafte Verschiedenheit zwischen den Partnern»,
die Buber hier statuiert findet, ist freilich in dieser Auffassung der Legende

gewahrt, aber gerade sie markierte ja die Defizienz der Legende gegenüber

dem «reinen» Mythos; das damals gebrauchte Wort «Spaltung»
stellte ja ebendiese Verschiedenheit unter eine negative Beleuchtung. Von
der «Selbständigkeit des Menschen» in diesem Verhältnis wissen wir
nichts Klares; es ging ja damals nur um die Berufung und nicht um den
Menschen als Menschen.

Diese Defizienz der Legende gegenüber dem «reinen» Mythos bedeutet

letztlich die Vorletztheit einer Welt des Ich-und-Du gegenüber einer
alles überwölbenden, zusammenschliessenden Einheitswelt. Und solange
diese allbeherrschend noch über der höchsten Aufgipfelung des Ich-und-
Du thront, kommt aller Rede von der Zwiesprache nur eine sekundäre
Bedeutung zu. In Bubers Fassung vom Jahr 1919 fanden wir ja denn
auch, bei aller dialogischen Erhöhung der Legende und ihrer Zeugniskraft,

ja immer noch die Zeichen der alten Inferiorität gegenüber dem
Mythos und der von ihm repräsentierten Welt. Solange diese Welt nicht
entthront ist, muss Bubers dialogischer Botschaft die letzte Durchschlagskraft

fehlen. Die Auseinandersetzung mit dieser Einheit, die über der
Zweiheit zu stehen kommen soll, geschieht im dritten Teil von Bubers
Buch «Ich und Du»21. Hier wird die Mystik, die «berichtet, wie Einheit
ohne Zweiheit erlebt wird», ihrerseits als ein Vorletztes erklärt, etwa,
indem der Beziehungsakt selbst, dessen Inhalt eben die Beziehung der
Zwei ist, also der zwischen den Zweien gespannte Bogen, für den Erzeuger
einer gewähnten Ureinheit genommen wird. Erst nachdem diese alles in
sich hineinschlingende Obermacht gestürzt ist, vollendet sich Bubers
dialogische Botschaft zum Weltgesetz.

88



«Er hat prophezeit und wusste nicht, was er prophezeit hat»

Dieses Weltgesetz also meint nun der rückschauende Buber zum
ersten Mal erahnt zu haben, als er einst, im Jahr 1907, zum ersten Mal die
Worte «Ich und Du» niedergeschrieben hat. Können wir diesen Anspruch
akzeptieren? Unsere Antwort hängt davon ab, ob wir seine Äusserung
statisch oder dynamisch lesen. Statisch, also in dem Sinnzusammenhang,
wie er Buber zu dem Zeitpunkt, wo er die Worte geschrieben hat, gegenwärtig

war, haben wir seine Sätze analysiert und gefunden, dass sie sich
restlos im Rahmen von Bubers damaliger Einheitsmystik interpretieren
lassen, dass wir also alle Umdeutungen ins Dialogische, die der
rückschauende Buber an ihnen vorgenommen hat, als philologisch unzulässige
spätere Eintragungen zurückweisen müssen. Dynamisch dagegen haben
wir davon auszugehen, dass das hier interpretierte Zitat ein Selbstzitat ist,
dass also die Interpretamente nicht von aussen, sondern von innen an das
Zitat herangebracht werden. Dann dürfen wir uns der Tatsache nicht
verschliessen, dass von diesem ersten Ansatz aus eine Unruhe in Bubers
Denken geraten ist, das ihn, über verschiedene, noch erkennbare,
Zwischenstufen Schritt für Schritt weitergeführt hat bis zu der Botschaft des

reifen Buber. Um diesen Weg zu bahnen, galt es freilich noch gewichtige
Barrieren fortzuräumen, die 1907 noch durchaus in Bubers Welt gesichert
erschienen. Wir haben also nicht das Recht, in Bubers damaligen Worten
alles das, was er selbst später in ihnen hat finden wollen, bereits als

Ahnungen involviert zu finden. Aber biographisch ist es eine gegebene
Tatsache, dass ihn von dem damaligen Ansatz her ein Weg zu seinen

späteren Erkenntnissen hin führen konnte.

Wollen wir diesen widerspruchsvollen Tatbestand auf eine kurze Formel

bringen, so liegt uns eine im rabbinischen Hebräisch beliebte Wendung

auf der Zunge: «Er hat prophezeit, und wusste nicht, was er pro-
pheizeit hat».

ANMERKUNGEN

1. Martin Buber, Werke I, München 1961, 77-170.
2. Martin Buber, Der Jude und sein Judentum (im folgenden: JuJ), 23.
3. JuJ 78.
4. Werke I, 9-76.

89



5. Von den 1923 gesammelt erschienen «Reden über das Judentum» sind die ersten
sechs, JuJ 9-88, dieser Periode zuzurechnen. Die überwältigende Wirkung dieser
Reden auf ihren ursprünglichen Hörerkreis bezeugt besonders eindrucksvoll Sh.H.
Bergmann in seiner (hebr.) Vorrede zu der hebräischen Ausgabe der dialogischen
Schriften unter dem Titel B'sod Siach, Jerusalem 1959.

6. In der Vorrede zu den «Reden» von 1923, die JuJ 3-9 abgedruckt ist. Die im Text
angeführten Worte JuJ 3.

7. «Antworten an meine Kritiker», Martin Buber, The Library of Living Philosophers,
vol. XII, deutsche Ausgabe, S. 589.

8. Werke I, 8.

9. Deutsche Ausgabe: Jüdischer Verlag, Königstein Ts., 1978.
10. Werke I, 291-305.
11. Werke I, 297.
12. M. Buber, Die chassidischen Bücher, Berlin 1929, 130 f.
13. Ebd., 131.
14. «Ich und Du», Werke I, 79.
15. Der Erstdruck, der diesen Absatz enthält, ist Drei Reden über das Judentum, Frankfurt

a.M. 1916; die Stelle steht dort, S. 30 f., vor dem Absatz, der beginnt: «Als ich
ein Kind war», JuJ 18.

16. «Der Mythos der Juden», JuJ 78.
17. Die chassidischen Bücher 333 f.
18. M. Buber, Des Baal-Schem-Tov Unterweisung im Umgang mit Gott, Hellerau 1927.
19. «Zur Geschichte des dialogischen Prinzips», Werke I, S. 294.
20. Vgl. hierzu besonders Bubers Brief vom 19.11.1914 an Hans Kohn, M. Buber,

Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, Bd.I, Heidelberg 1972, S. 320.
21. «Ich und Du», Werke I, 134 ff.

90


	Der Durchbruch des dialogischen Denkens bei Buber : zu einem Selbstzitat Bubers

