Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 44 (1988)

Artikel: Der Durchbruch des dialogischen Denkens bei Buber : zu einem
Selbstzitat Bubers

Autor: Amir, Yehoshua

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960686

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Durchbruch des dialogischen Denkens
bei Buber

Zu einem Selbstzitat Bubers

von Yehoshua Amir

Was zukunftstriachtig ist in Martin Bubers Lebenswerk, liegt in seiner
dialogischen Philosophie beschlossen, die in seinem «Ich und Du» ihren
klassischen Ausdruck gefunden hat!. Dies ist die «Wirklichkeit», auf die
«hinzuzeigen» er als die Aufgabe seines Lebens erfahren hat, denn anders
als durch Hinzeigen, etwa durch einen Beweis fiir ihre Existenz, kann es
ihm nicht gegeben sein, Menschen an sie heranzufiihren. Sie eroffnet die
Perspektive des Ich-Du als die einzige Weise eines wirklichen Menschseins
und legt zugleich den Durchblick frei zu dem gottlichen ewigen Du als
dem Punkt, an dem alle verlingerten Bezugslinien der Ich-Du-Beziehun-
gen sich schneiden.

Diese seine wegweisende Erkenntnis ist Buber selbst nicht in den
Schoss gefallen. Das Hertiber und Hintiber zwischen zwei Polen, das erst
im «Zwischen» die Wirklichkeit nicht sein, sondern geschehen ldsst, kann
nur statthaben auf dem Boden einer urgegebenen Zweiheit, die nicht mehr
hinterfragt werden kann. Wort und Antwort, in deren Widerspiel der
Mensch seine Wirklichkeit erfihrt, gibt es erst, wo der Mensch, ehe sein
Bewusstsein auch nur zu seiner ersten Regung kommt, mit einem Gegen-
uiber zusammen west, das nicht er selbst ist. Seine Sache wird es dann sein,
ob er dieses Gegeniiber als ein Es oder als ein Du annimmt. Aber die
Zweiheit als solche ist vorgegeben. Mit ihr hat der Mensch zu leben, und
die beiden Grundworte, die in Form einer Alternative Bubers «Ich und
Du» eroffnen, haben diese Konstellation zur gemeinsamen Vorausset-
zung.

Der Klidrungsprozess beim jungen Buber: Von der «Einheit» zum «Dialog»

Diese Selbstverstindlichkeit aber, auf deren Grund sich die Proble-
matik der dialogischen Philosophie erst erhebt, steht nun aber durchaus
nicht am Ausgangspunkt von Bubers geistigem Schaffen. Im Gegenteil:

Prof Dr. Yehoshua Amir ist Professor em. fiir hellenistisches Judentum und moderne
judische Philosophie an der Hebréischen Universitét Jerusalem.

80



Bubers ganzes Frithwerk steht im Zeichen der Bemiihung, diese Zweiheit
aus der Welt zu schaffen. Thr Stichwort ist die «Einheit». Indem ich die
Einheit in mir vollziehe, raffe ich die Welt als Ganzes zur Einheit zusam-
men. Der Jude insbesondere, der von Natur und von Schicksals wegen
mehr als jeder andere Mensch der Gespaltenheit und Zerrissenheit ausge-
setzt ist, tritt in die Welt mit dem elementaren Drang nach der Einung
seines Herzens und der Einung der Welt. Und als hochstes Erzeugnis
dieses allbeherrschenden jlidischen Einheitsdranges versteht Buber in die-
sem Stadium seiner Entwicklung den jiidischen Monotheismus. «Dieser
Gotty, sagt er, «war aus dem Streben nach Einheit hervorgegangen». «Er
war ... aus dem Subjekt erschlossen»?. Gott also nicht, wie spiter, als ein
Gegeniiber des Menschen, sondern als eine, aus der Psychologie des Men-
schen einsichtig zu machende Ausgeburt seiner Seelennot. Und wenn das
Wort «erschliessen» noch einen Denkprozess vermuten lassen konnte, der
sich auf etwas draussen liegendes Gedachtes bezieht, so kommt das wirk-
lich Gemeinte bildhaft, aber klar zum Ausdruck, wenn er sagt: «Gottes
Angesicht ruht unsichtbar im Block der Welt. Es muss hervorgeholt,
herausgemeisselt werden»®. Dieser Gott ist also letztlich vom Menschen
erwirkt. Es wire absurd, wenn der Mensch zu ihm Du sagte. Man mag
freilich auch sagen, dass der Mensch ihn in sich selbst erwirkt. Er «er-
denkt» ihn nicht; er «erlebt» ihn, wenn auch nur in seinen hochsten
Augenblicken. Solche Augenblicke héchsten Seelenaufschwunges werden
als «Ekstase» gefeiert.

Ein solcher Buber ist weit entfernt von alledem, was spiterhin unter
seinem Namen in die Welt ausgegangen ist und noch heute seine Kreise
zieht; von jenem reifen Buber, der das Wort «Erlebnis» immer nur mit
Vorbehalt, und oft mit schneidender Kritik, in den Mund genommen hat.
Dennoch muss festgehalten werden, dass seine frithe Mystik des sich ins
Unendliche hinausreckenden Ich zu ihrer Zeit einen gewaltigen Anklang
gefunden hat. Der Verfasser des mystisch-philosophischen Dialogs ¥«Da-
niel»* (1923) nahm seinen Platz im europdischen Denken ein, genauso wie
jener der fritheren chassidischen Schriften seinen Platz in der europdi-
schen Literatur einnahm. Ebenso faszinierten die frithen «Reden tiber das
Judentum»3 eine jiidische Jugend europiischer Bildung. Es musste Buber,
indem er sich wandelte, schwer fallen, sein Publikum von der Fixierung
auf sein bisheriges Image loszumachen. Kostete es ihn doch selbst einige
Uberwindung, sich zuzugestehen, dass Ausserungen, die er zuvor getan
hatte, ihm nicht mehr entsprachen. In seinem ersten 6ffentlichen Bekennt-
nis zu der Verschiebung, die in seiner Auffassung vor sich gegangen ist ©,
heisst es: «Das, was mir widerfahren ist, (darf ich) nur als eine Klarung
und nicht als eine Bekehrung bezeichnen», und diese Klarung erlaube es
ihm nunmehr, «das Ungenaue und Uneigentliche», das seiner Rede bisher

81



angehaftet habe, genauer zu sagen und damit ein «Missverstehen» abzu-
wenden; zu diesem Behuf habe er nun nicht «Berichtigungen», sondern
«Erlauterungen» zu geben. Gegen Ende seines Lebens dagegen’ spricht er
von der Zeit kurz vor bis kurz nach dem ersten Weltkrieg, oder auch,
genauer datiert, von 1912 bis 1919, als der Zeit, wo ihm all seine Seinser-
fahrungen als «eine einzige grosse Glaubenserfahrung» zuteilgeworden
seien. Kein Wunder daher, dass nach Bubers Zeugnis Schriften, die er vor
dieser Zeitgrenze geschrieben hat, ihm spdterhin mitunter fremd gewor-
den sind® und dass diese in seinen 1962 veroffentlichten «Werken» spér-
lich vertreten sind.

Die Arbeit an einer geistigen Biographie Bubers hat sich also auf
diesen langsam, fast unsichtbar anhebenden, erst aus der Fernsicht immer
schirfere Konturen annehmenden Umformungsprozess zu konzentrieren.
Eine bedeutende Arbeit in dieser Richtung hat P. Mendes-Flohr in seinem
Buch «Von der Mystik zum Dialog»® geleistet. Eine gewisse tastende
Vorarbeit dazu hat aber bereits Buber selbst versucht in seiner Aufzeich-
nung «Zur Geschichte des dialogischen Prinzips»!°. Diesen Versuch wol-
len wir hier ein wenig unter die Lupe nehmen.

Vom Gott, der «DU» sagt zum Gott, der sich als «DU» anreden liisst

In dieser Skizze hat er — im Gegensatz zu seiner soeben belegten
Neigung, Ausserungen aus seiner Friihzeit mit einem gewissen Unwillen
von sich zu schieben — die Tendenz, die ersten Ahnungen, die ihm dann
spater zu seiner dialogischen Philosophie gereift sind, so hoch wie mog-
lich, bis in seine Jugend hinein, hinaufzuriicken. Sollte sich diese Perspek-
tive bewahrheiten, so miisste einiges von dem bisher Gesagten fallengelas-
sen werden. Es ist also von nicht geringem Interesse, Bubers Aussage, es
sei ihm in seiner Beschaftigung mit dem Chassidismus friih etwas von der
«Frage nach der Moglichkeit und Wirklichkeit eines dialogischen Verhélt-
nisses zwischen Mensch und Gott» aufgegangen zu kontrollieren. Als
Beleg weist er auf eine Stelle in seiner Einfithrung in die «Legende des
Baalschem» aus dem Jahr 1907 hin, die ihn allerdings, als er sie 1954
wiedergelesen hat, frappiert haben muss. Wir wollen die Stelle zundchst in
ihrem urspriinglichen Zusammenhang interpretieren, ehe wir uns auf die
Deutung einlassen, die er ihr in spateren Jahren selbst gegeben hat.

Er sucht dort'! den Begriff der «Legende» zu bestimmen, unter dem er
das, was die Chassidim tiber den Baalschem berichten, zusammenschaut.
Wir geben die Stelle etwas ausfiihrlicher wieder, als Buber dies in seiner
spiten Skizze tut.

82



Buber bestimmt folgendermassen: «Die Legende ist der Mythos der Beru-
fung. Das bedeutet: die urspriingliche Personalitit des Mythos ist in ihr
gespalten. In dem reinen Mythos gibt es keine Verschiedenheit des Wesens.
Er kennt die Vielheit, aber nicht die Zweiheit. Auch der Heros steht nur auf
einer anderen Stufe als der Gott, nicht ihm gegeniiber: sie sind nicht das Ich
und das Du. Der Heros hat eine Sendung, nicht eine Berufung. Er steigt
empor, aber er wandelt sich nicht. Der Gott hat Sonderheit wie er und wie er
Grenze. Der Gott des reinen Mythos beruft nicht, er zeugt; er sendet den
Gezeugten, den Heros. Der Gott der Legende beruft den Menschensohn: den
Propheten, den Heiligen. Zuweilen mag, wo sich Mythos und Legende
durchdringen, ein Gott stehen, der zeugt und beruft.

Die Legende ist der Mythos des Ich und Du, des Berufenen und des
Berufenden, des Endlichen, der ins Unendliche eingeht, und des Unendlichen,
der des Endlichen bedarf.*?

Da steht die Legende also dem gegeniiber, was hier «der reine My-
thos» genannt wird. Ein solcher ist die Legende also nicht; dennoch wird
sie hier, wenn auch mit Vorbehalt, unter den Mythos subsummiert. Wenn
wir also bald eine andere Stelle kennenlernen werden, an der sie als selb-
stindige Grosse neben den Mythos gestellt wird, so konnen wir darin nur
eine geringfiigige Anderung der Terminologie sehen. Was macht nun an
unserer Stelle die Eigenart der legende im Rahmen des Mythos aus? Der
Mythos im Vollsinne, heisst es, stellt Gott und Heros nebeneinander und
sieht beide als zwei verschiedene Stufen derselben Leiter an. Was demge-
geniiber der Legende ihre Besonderheit gibt, ist die Tatsache, dass es ein
Mensch ist, mit dem es die Gottheit hier zu tun hat, also ein wesenhaft
nicht gottlicher Triager, dem von Hause aus eine solche Stellung fremd ist
und der nur dadurch zu ihr kommen kann, dass Gott ihn anruft; das ist
die «Berufung». Dieser Unterschied wird von Buber dadurch nachdriick-
lich markiert, dass die Legende, die er vorzutragen hat, die des Baal-
schem, also «nicht die Geschichte eines Menschen, sondern die Geschichte
einer Berufung»!3 ist. Dieses scharfe «nicht-sondern» ldsst uns im Zweifel,
ob fiir Bubers damalige Sicht der Mensch in seiner Ganzheit in die Beru-
fenheit eingeht. Auf alles das, was dieser Mensch sonst noch ist, ausser
dass er berufen ist, scheint es hier nicht anzukommen. «Du» bedeutet hier
offenbar noch nicht, dass Gott diesen Menschen will, sondern dass er
etwas, etwas Entscheidendes, von ihm will.

Damit hidngt aber ein anderes Moment zusammen: «Ich» ist natiir-
lich der Anrufende, also Gott. Dass etwa auch der Mensch zu Gott Du
sagt, kommt hier nicht zur Sprache. Das Grundwort Ich-Du, von dem
Buber spiter verkiindet, dass es «nur mit dem ganzen Wesen gesprochen
werden»!# kann, ist also noch nicht in Sicht. Die Geschichte von dem Du-
sagenden Gott, die Buber hier den Chassidim nacherzihlt, ist fiir Buber

83



zunichst einmal eine Geschichte. Aneignen kann er sie sich nicht ohne
weiteres. Noch zwei Jahre spiter, spricht er in der ersten seiner «Reden
iiber das Judentum» von der Einheit der Substanz in uns, die «so einig
und einzig ist, wie der einige und einzige Gott, den die Juden damals aus
ihrer Sehnsucht nach Einheit hinaufgehoben haben an den Himmel ihres
Daseins und ihrer Zukunft» und den «wir nicht mehr wirklich zu machen
vermogen». Der Absatz der Originalfassung, der diese Worte enthalt, ist
nur im Erstdruck!® zu lesen; seit der Ausgabe von 1923 ist er weggelassen
worden. In seiner dialogischen Periode waren diese Worte fiir Buber
untragbar geworden. Der vordialogische Buber hat ein Wirklichmachen
Gottes gekannt, und ihm war die Wirklichkeit Gottes von diesem mensch-
lichen Machen abhingig. Aber noch in seiner ersten «Rede iiber das
Judentum», und gewiss in denjenigen chassidischen Schriften, die dieser
vorausliegen, erschien ithm selbst diese menschengemachte Gotteswirk-
lichkeit unerschwinglich. So diirfen wir also auch den chassidischen
Glauben ansprechen.

Der chassidische Glaube, wie ihn Buber begreifend nachzuzeichnen
versucht, steht also in einem Stadium, fiir dessen Ausdruck die Legende
das addquate Sprachmittel ist. Denn die Legende ist eine Abart des My-
thos, die nicht, wie fiir den Mythos naheliegend, von einer Sendung,
sondern von einer Berufung spricht. Und eine Berufung ist eben der Ruf
eines Ich an ein Du. Das kennt der Mythos von Haus aus nicht. Was
musste also mit dem Mythos geschehen, damit diese, ihm nicht gemasse,
Konstellation zustandekommen konnte? Bubers Auskunft: «Die ur-
spriingliche Personalitdt des Mythos ist in ihr (der Legende) gespalten».
Der Heros des Mythos bei all seiner Inferioritit gegeniiber dem Gott,
gehort immer noch in den personalen Bereich der Gottheit. Das ist bei
dem berufenen Menschen entschieden nicht der Fall. Die innere Einheit,
die das Lebensgesetz des Mythos war, ist hier auseinandergebrochen,
oder, wie Buber es ausdriickt, gespalten. Die Berufung soll an ihre Stelle
treten, aber ungeschehen kann sie die Spaltung nicht machen. Und wenn
wir uns den Grundgedanken der Einheitsmystik, in die das chassidische
Phianomen hier eingelassen ist, vor Augen halten, so muss uns die Spal-
tung in ihrer Unheilbarkeit als ein Uiberaus schwerwiegender Mangel. er-
scheinen. Wenn also die Legende, die diesen Mangel aufweist, liberhaupt
noch dem Mythos zuzurechnen ist, so ist sie jedenfalls ein Mythos, der ein
wesentliches Stiick seiner urspriinglichen Integritdt verloren hat. Das Ele-
ment, das nun in diese Licke eintritt und den Verlust dennoch nicht
wettmachen kann, wird durch das «Ich und Du» bezeichnet.

So also sieht das Ich und Du aus, als es zum ersten Mal in Bubers
Horizont eintritt. Es ist nicht das Hochste. Es mag noch als Mythos
bezeichnet werden, also als «ein Bericht von géttlichem Geschehen als

84



einer sinnlichen Wirklichkeit»!®; aber es hat nur da statt, wo das, was den
«reinen Mythos» konstituiert, die Kontinuitdt der géttlichen Einheitswelt,
nicht mehr ungebrochen ist. Es bildet eine Art Ersatz, in dem, wir mdch-
ten sagen, synthetisch wiederhergestellt wird, was in seiner organischen
Urkontinuitdt nicht mehr besteht. In sich enthdlt es keine Andeutung
einer Gegenseitigkeit. Wenn Gott mich beruft, dann bin ich der Berufene,
aber nicht ein Zurtickrufender. Wenn Gott zu mir Du sagt, dann ist damit
noch nicht gegeben, dass er sich nun auch von mir als Du anreden lassen
will. Er spricht zu mir; aber das heisst noch nicht, dass er mit mir spricht.

Betrachten wir die Entwicklung, die dieser Gedankengang durchge-
macht hat, als Buber ihn 1919, also in der Zeit des Durchbruches seines
dialogischen Denkens, wieder aufnimmt. Wir werden uns nicht lange bei
der Tatsache aufhalten, dass Buber diesmal die Legende als solche nicht
mehr dem Oberbegriff des Mythos unterordnet, sondern sie neben ihn
setzt. Wie wir sahen, war auch an unserer vorigen Stelle diese Unterord-
nung recht bedingt. Wichtig ist, wie sich nun inhaltlich das Verstdndnis
fiir das Wesen der Legende vertieft hat: « Legende bildet mit Mythos und
Sage die Dreiheit der Gestalten, in denen der Mensch ... von der Beriihrung
des Gattlichen zu erzahlen weiss. Mythos ist der Ausdruck einer Welt, in
der das Géttliche und das Menschliche beisammen und ineinander wohnen,
Sage der Ausdruck einer Welt, in der sie auseinander geraten und das
Menschliche sein Gegeniiber schon in einem Schauder verspiirt; in der Le-
gende dussert sich die Welt, in der die Scheidung vollzogen ist, nun aber von
Sphdre zu Sphire ein Verkehr, eine Zwiesprache, eine Wechselwirkung
geschieht — von diesen erzdhlt sie. Urspriingliche Bildsamkeit des Stamms
wie der Mythos, gewachsene Rede des Volks wie die Sage kann die Legende
nicht mehr sein, ihre Welt ist zu spdt'’.

Auch hier wird also daran festgehalten, dass das, was in der Legende
geschieden ist, in einem Urzustand — der Welt des Mythos — «beisammen
und ineinander» gewohnt hat. Damit wird der Legende eine gewisse, dem
Mythos vorbehaltene «Urspriinglichkeit» abgesprochen, und zwar mit der
Begriindung: «Ihre Welt ist zu spit». Dieses Wort «spit» soll hier offen-
kundig nicht nur etwas Chronologisches, sondern etwas Ontisches be-
zeichnen. Insofern scheinen wir uns also noch in dem vorigen Bezugsnetz
zu befinden. Wir werden spéter sehen, dass diese Fassung denn auch nicht
Bubers letztes Wort ist.

Wie wird nun aber das hingestellt, was hier in der Legende neu zum
Vorschein kommt? Die Formel «Ich und Du», die in unserem ersten Text
stand und die der spite Buber dort vielleicht zu seiner eigenen Uberra-
schung gefunden hat, kehrt nun zwar hier nicht wieder, aber was stattdes-
sen gesagt wird, klingt, als sei es bestimmt, ebendieser Formel ihren vollen
Gehalt zukommen zu lassen. Und zwar einen Gehalt, den wir in unserem

85



vorigen Text nicht entdecken konnten. Zwei sind die Spharen, zwischen
denen sich die Legende abspielt, aber zwischen ihnen gibt es nun eine
«Wechselwirkung». Also nicht nur die Berufung, in der die eine Sphire,
namlich Gott, auf die andere, also auf den angerufenen Menschen wirkt,
sondern auch eine Wirkung von unten nach oben. Und auch das eigent-
lich Innerliche der Wirkung, ndmlich die Rede, ist nun nicht mehr nur
eine berufende Anrede, sondern eine «Zwiesprache». Und wo Zwei spre-
chen, hat beider Wort Gewicht, nicht also bloss die von Gott ausgehende
Berufung, sondern auch der vom Menschen ausgehende Anruf. Hier erst
hat das Ich und Du die Entfaltung gewonnen, in der das Ich zugleich zum
Du und das Du zugleich zum Ich wird.

Erst auf dieser Stufe ist dem «Ich und Du» die dialogische Dimension
zugewachsen, die ihm in Bubers fritheren Buch noch nicht zukam. Es darf
gefragt werden, ob Buber unter der hier neu gewonnenen Perspektive
wohl den damaligen Satz hitte wiederholen mégen, dass die Legende vom
Baalschem «nicht die Geschichte eines Menschen, sondern die Geschichte
einer Berufung» sei. Wo es Zwiesprache gibt, kann nur der Mensch in
seiner Ganzheit der Partner sein, der von Gott das Ich und Du erfiahrt
und Gott sein Ich und Du erwidert. Wenn Buber spéter aus seinen chassi-
dischen Quellen eine «Unterweisung im Umgang mit Gott»'® gewinnt, so
hat er damit den urspriinglichen Ansatz seines Verstindnisses von dem
Ich und Du, auf dem die Welt der Legende steht, weit hinter sich gelassen.

Nicht Einheit, sondern Beziehung ist das Weltgesetz

Nun erst kommen wir auf unseren Ausgangspunkt zuriick. Wir sind
zuerst durch Bubers autobiographische Bemerkung auf die Stelle aus
seiner Friithschrift hingewiesen worden, in der er riickblickend ein erstes
Aufleuchten seiner eigenen dialogischen Grunderkenntnis gefunden hat.
Nachdem wir diese Stelle aus sich selbst heraus interpretiert haben, sehen
wir nun zu, wie sie Buber selbst im Riickblick auf seine eigenen Anginge
interpretiert. Er fithrt das obige Zitat in folgender Weise ein: « Hier geht es
um die radikale Unterscheidung zwischen dem Mythos im engeren Sinn
(dem Mythos der Mythologien) und der Legende»'®. Hier hitte wohl der
junge Buber Einspruch erhoben. Um eine Unterscheidung freilich ist es
ihm damals gegangen. Es scheint nicht beildufig zu sein, dass das, wovon
unterschieden werden soll, nunmehr «Mythos im engeren Sinn» heisst;
damals hiess es «der reine Mythos». Dieser hatte ihm damals als die echte
Form gegolten, in der «ein Bericht von go6ttlichem Geschehen als einer
sinnlichen Wirklichkeit» gegeben werden sollte. Seine Aufgabe hatte er

86



damals darin gesehen, die Tatsache zu rechtfertigen, dass zu dieser «rei-
nen» Form auch eine Variante mdglich sei. Eine solche Hoherwertung der
«reinen» Form liegt dem Verkiinder der dialogischen Philosophie aber
fern. Im Gegenteil, «die Mythologien» — also die heidnischen, insbesonde-
re griechischen Gotter- und Heroengeschichten — haben dem Verstdndnis
des Mythos eine Verengung angetan, aus der ihn wohl erst die dialogische
Sicht, also die Erkenntnis, dass mit «gottlichem» Geschehen noch nicht
alles gesagt ist, dass es vielmehr um ein Geschehen geht, das zwischen
Gott und Mensch hiniiber- und heriiberzuckt, zu seinem ewig giiltigen
Vollsinn erhoben hat.

Damit hidngt aber ein zweiter Punkt zusammen. Der junge Buber hat
gewiss nicht gemeint, es sei eine «radikale» Scheidung, die er zwischen
diesem Mythos und der Legende vornehme. Hatte er das gemeint, so
hitte er die Legende nicht, trotz aller Einschrinkungen, als Unterart, oder
selbst als Abart, des Mythos gelten lassen konnen. Ein Verzicht auf eine
solche Einordnung wiére ihm aber bitter schwer gefallen. War es doch
gerade die Suche nach einem jiidisch-bodenstindigen Mythos und zwar
gerade aus dem Bereiche des «unterirdischen», vom offiziellen gewaltsam
niedergehaltenen Judentum?2° und als dessen vulkanischer Ausbruch war
ihm der Chassidismus teuer — die seine ganze jlidisch-kulturelle Tatigkeit
in diesen Jahren befliigelte. Eine radikale Abscheidung der von ihm kulti-
vierten Legende vom «reinen» Mythos hédtte thn damals an seinem Le-
bensnerv verletzt.

Ganz anders der riickschauende Buber aus dem Jahr 1954. Er konnte
nur mit Bewunderung auf sein eigenes fritheres Ich schauen, das, bei allen
Unklarheiten und Ungenauigkeiten, die ihm damals noch angehaftet hat-
ten, hier kithn die neue Kategorie, in der sich sein damaliges Schaffen
bewegte, in ihrer Selbstindigkeit konstituiert hatte. Was dieses Neuland,
auf das er damals also bereits hingesteuert haben musste, von der sattsam
bekannten Mythologie unterschied, musste ihm ungleich bedeutsamer
erscheinen als das, was es mit ihr verband. Wer auszieht, um das Reich
des Ich und Du zu entdecken, muss sich zunédchst von der Fiktion des sich
nahtlos durchhaltenden Kontinuums abstossen. Und das also hatte — so
schien es — der junge Buber mit seinem kiihn hlngeworfenen Wort «Ich
und Du» vollbracht.

Das Gesagte wird noch vertieft durch Bubers Worte, mit denen er
das Zitat in seinen Riickblick einreicht: « Hier ist das dialogische Verhdilt-
nis also an seiner hochsten Aufgipfelung exemplifiziert: weil auch auf dieser
Héhe noch die wesenhafte Verschiedenheit zwischen den Partnern unge-
schwdcht fortdauert, zugleich aber auch noch in solcher Nihe die Selbstin-
digkeit des Menschen gewahrt bleibt»'®. Wir haben gesehen, dass von
einem «dialogischen» Verhiltnis in der «Einfiihrung» von damals noch

87



nicht gesprochen werden darf: eine Berufung ist noch kein Dialog. Noch
weniger aber hat der junge Buber die Absicht gehabt, durch seine Aufstel-
lung tiber das Wesen der Legende etwas zu «exemplifizieren»; denn das
wiirde bedeuten, dass das hier Gesagte sich, mutatis mutandis, auf andere
Verhaltnisse zwischen einem Ich und einem Du iibertragen liesse. Von
solch anderen Verhaltnissen ist aber hier nicht die Rede. Und nachdem
wir gesehen haben, dass das Ich in Bubers damaliger Aussage unauswech-
selbar nur Gott bedeuten kann, ist eine Anwendung auf zwischenmensch-
liche Verhiltnisse, bei denen es etwas der «Berufung» wirklich Analoges
nicht geben kann, nicht abzusehen. Buber will hier eine «hdchste Aufgip-
felung» sehen, also etwa die Spitze einer Pyramide, die eine ganze, von
dialogischen Verhéltnissen durchzogene Welt umfasst. Davon findet sich
in der Frithschrift keine Spur. Das Ich und Du der Legende setzt sich
nach oben hin ab. Dass es sich etwa nach unten hin fortsetzt, ist hier nicht
im Blickfeld. Die «wesenhafte Verschiedenheit zwischen den Partnern»,
die Buber hier statuiert findet, ist freilich in dieser Auffassung der Legen-
de gewahrt, aber gerade sie markierte ja die Defizienz der Legende gegen-
iber dem «reinen» Mythos; das damals gebrauchte Wort «Spaltung»
stellte ja ebendiese Verschiedenheit unter eine negative Beleuchtung. Von
der «Selbstindigkeit des Menschen» in diesem Verhéltnis wissen wir
nichts Klares; es ging ja damals nur um die Berufung und nicht um den
Menschen als Menschen.

Diese Defizienz der Legende gegeniiber dem «reinen» Mythos bedeu-
tet letztlich die Vorletztheit einer Welt des Ich-und-Du gegentiber einer
alles iiberwolbenden, zusammenschliessenden Einheitswelt. Und solange
diese allbeherrschend noch iiber der hochsten Aufgipfelung des Ich-und-
Du thront, kommt aller Rede von der Zwiesprache nur eine sekundire
Bedeutung zu. In Bubers Fassung vom Jahr 1919 fanden wir ja denn
auch, bei aller dialogischen Erhohung der Legende und ihrer Zeugnis-
kraft, ja immer noch die Zeichen der alten Inferioritit gegeniiber dem
Mythos und der von ihm reprisentierten Welt. Solange diese Welt nicht
entthront ist, muss Bubers dialogischer Botschaft die letzte Durchschlags-
kraft fehlen. Die Auseinandersetzung mit dieser Einheit, die liber der
Zweiheit zu stehen kommen soll, geschieht im dritten Teil von Bubers
Buch «Ich und Du»?2!. Hier wird die Mystik, die «berichtet, wie Einheit
ohne Zweiheit erlebt wird», ihrerseits als ein Vorletztes erklart, etwa,
indem der Beziehungsakt selbst, dessen Inhalt eben die Bezichung der
Zwei ist, also der zwischen den Zweien gespannte Bogen, fiir den Erzeuger
einer gewahnten Ureinheit genommen wird. Erst nachdem diese alles in
sich hineinschlingende Obermacht gestiirzt ist, vollendet sich Bubers dia-
logische Botschaft zum Weltgesetz.

88



«Er hat prophezeit und wusste nicht, was er prophezeit hat»

Dieses Weltgesetz also meint nun der rlickschauende Buber zum
ersten Mal erahnt zu haben, als er einst, im Jahr 1907, zum ersten Mal die
Worte «Ich und Du» niedergeschrieben hat. Kénnen wir diesen Anspruch
akzeptieren? Unsere Antwort hingt davon ab, ob wir seine Ausserung
statisch oder dynamisch lesen. Statisch, also in dem Sinnzusammenhang,
wie er Buber zu dem Zeitpunkt, wo er die Worte geschrieben hat, gegen-
wirtig war, haben wir seine Sdtze analysiert und gefunden, dass sie sich
restlos im Rahmen von Bubers damaliger Einheitsmystik interpretieren
lassen, dass wir also alle Umdeutungen ins Dialogische, die der riick-
schauende Buber an ihnen vorgenommen hat, als philologisch unzuléssige
spitere Eintragungen zuriickweisen miissen. Dynamisch dagegen haben
wir davon auszugehen, dass das hier interpretierte Zitat ein Selbstzitat ist,
dass also die Interpretamente nicht von aussen, sondern von innen an das
Zitat herangebracht werden. Dann diirfen wir uns der Tatsache nicht
verschliessen, dass von diesem ersten Ansatz aus eine Unruhe in Bubers
Denken geraten ist, das ihn, liber verschiedene, noch erkennbare, Zwi-
schenstufen Schritt fiir Schritt weitergefiihrt hat bis zu der Botschaft des
reifen Buber. Um diesen Weg zu bahnen, galt es freilich noch gewichtige
Barrieren fortzurdumen, die 1907 noch durchaus in Bubers Welt gesichert
erschienen. Wir haben also nicht das Recht, in Bubers damaligen Worten
alles das, was er selbst spdter in ihnen hat finden wollen, bereits als
Ahnungen involviert zu finden. Aber biographisch ist es eine gegebene
Tatsache, dass ihn von dem damaligen Ansatz her ein Weg zu seinen
spateren Erkenntnissen hin fiihren konnte.

Wollen wir diesen widerspruchsvollen Tatbestand auf eine kurze For-
mel bringen, so liegt uns eine im rabbinischen Hebrdisch beliebte Wen-
dung auf der Zunge: «Er hat prophezeit, und wusste nicht, was er pro-
pheizeit hat». :

ANMERKUNGEN

1. Martin Buber, Werke I, Miinchen 1961, 77-170.

2. Martin Buber, Der Jude und sein Judentum (im folgenden: JuJ), 23.
3. JuJ 78.

4. Werke I, 9-76.

89



5. Von den 1923 gesammelt erschienen «Reden iiber das Judentum» sind die ersten
sechs, JuJ 9-88, dieser Periode zuzurechnen. Die iiberwiltigende Wirkung dieser
Reden auf ihren urspriinglichen Horerkreis bezeugt besonders eindrucksvoll Sh.H.
Bergmann in seiner (hebr.) Vorrede zu der hebriischen Ausgabe der dialogischen
Schriften unter dem Titel B’sod Siach, Jerusalem 1959.

6. In der Vorrede zu den «Reden» von 1923, die JuJ 3-9 abgedruckt ist. Die im Text
angefithrten Worte JuJ 3.

7. «Antworten an meine Kritiker», Martin Buber, The Library of Living Philosophers,
vol. XII, deutsche Ausgabe, S. 589.

8. Werke I, 8.

9. Deutsche Ausgabe: Jiidischer Verlag, Konigstein Ts., 1978.

10. Werke I, 291-305.

11. Werke 1, 297.

12. M. Buber, Die chassidischen Biicher, Berlin 1929, 130 f.

13. Ebd., 131.

14. «Ich und Du», Werke I, 79.

15. Der Erstdruck, der diesen Absatz enthalt, ist Drei Reden iiber das Judentum, Frank-
furt a.M. 1916; die Stelle steht dort, S. 30 f., vor dem Absatz, der beginnt: «Als ich
ein Kind war», JuJ 18.

16. «Der Mythos der Juden», JuJ 78.

17. Die chassidischen Biicher 333 f.

18. M. Buber, Des Baal-Schem-Tov Unterweisung im Umgang mit Gott, Hellerau 1927,

19. «Zur Geschichte des dialogischen Prinzips», Werke I, S. 294.

20. Vgl. hierzu besonders Bubers Brief vom 19.11.1914 an Hans Kohn, M. Buber,
Briefwechsel aus sieben Jahrzehnten, Bd.1, Heidelberg 1972, S. 320.

21. «Ich und Du», Werke 1, 134 ff.

90



	Der Durchbruch des dialogischen Denkens bei Buber : zu einem Selbstzitat Bubers

