
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 44 (1988)

Artikel: Bubers Platz in der jüdischen Kultur der Gegenwart

Autor: Shapira, Avraham

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960685

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bubers Platz in der jüdischen Kultur
der Gegenwart

von Avraham Shapira

1. Geistige Führung in einer offenbarungslosen Zeit.

Aus der mitteleuropäischen Judenheit, und besonders aus dem
deutschen Sprachbereich, erwuchsen in der Epoche des fin de siècle
Persönlichkeiten von historischem Format, die die hervorragendsten Repräsentanten

des schöpferischen jüdischen Geistes in unserer Epoche darstellen.
Unter ihnen ragen hervor Martin Buber (1878-1965), Franz Rosenzweig
(1886-1929), Gershom Scholem (1897-1982) und noch weitere Gestalten,
die für die gesamte westliche Kultur von Bedeutung sind1. Neben ihnen
stehen jüdische Geistesgrössen von universalem Rang, die aber auf die
Kultur ihres eigenen Volkes keine direkte Auswirkung hatten: Gustav
Landauer (1870-1919), Franz Kafka (1883-1921), Albert Einstein (1879-
1955), Sigmund Freud (1856-1939) u.a. Jeder der aufgeführten «Namen»
hat eine Strahlungskraft, die weit über eine bestimmte Sphäre oder eine

spezifische Disziplin hinausreicht. Ein jeder bildet einen «Geistergarten»2
für sich.

In der hier in Rede stehenden Zeit, dem Ende des 19. und dem

Beginn des 20. Jahrhunderts, gab es einen vulkanischen Ausbruch des

schöpferischen jüdischen Genius auch in Osteuropa. Aus der «Judengasse»

und dem jüdischen Stedtel kamen wegweisende Gestalten hervor, die
sich fast alle mit der jüdischen Renaissance identifizierten und die zionistische

Bewegung ins Werk setzten. Genannt seien Ch.N. Bialik, Achad
Haam, Chajim Weizmann, David Ben Gurion und Rabbi A.I. Kuk, zu
denen noch viele andere hinzuzufügen wären. Das wurzelhafte osteuropäische

Judentum hat uns auch Persönlichkeiten beschert, die als persönliche

Vorbilder gewirkt haben, Träger einer geistig-kulturellen Botschaft
von über ihren Ort und Tag hinausreichendem Gehalt, die zugleich auch
ihre Forderungen und Visionen in die Tat umgesetzt haben und damit die
entscheidende, zweite Alijahwelle nach Erez Israel (1904-1914) vollbracht
haben. Hier stehen obenan Aharon David Gordon (1856-1922), Josef
Chajim Brenner (1881-1921) und Berl Katznelson (1877-1944).

Einer der Männer, die sowohl biographisch als auch ideell eine Brük-
ke zwischen der deutschjüdischen Kulturwelt und der Glaubenswelt der

* Aus dem Hebräischen übersetzt von Yehoshua Amir.

67



osteuropäischen Zionisten geschlagen hat, war Gershom Scholem. Hier
ist besonders hinzuweisen auf die Beziehungen, die er mit Salman Ruba-
schow-Schasar (dem späteren Präsidenten des Staates Israel) und mit Seh.

J. Agnon unterhalten hat. Scholem gehörte auch zu denen, die sich der
Probe der Verwirklichung gestellt haben, indem er einer der Erstlinge der
dritten Alija geworden ist4.

Martin Buber dagegen befand sich jahrzehntelang in einer Pendelbewegung

zwischen seiner jüdisch-zionistichen Identität (seitdem er sich
1898 der zionistischen Bewegung angeschlossen hatte) und seiner Integration

in die deutsche Kultur. Seine Wertbegriffe «Entscheidung» und
«Verwirklichung» nahmen zwar schon seit dem ersten Jahrzehnt des neuen
Jahrhunderts in seinen Schriften eine dominante Stellung ein, aber es

scheint, dass sie erst seit 1919 eindeutige zionistiche Konnotationen
bekommen haben. Aber auch dann, nachdem er sich bereits mit der zionistischen

Arbeiterbewegung identifiziert hatte und die Gestalt des Chaluz
und die «Eroberung des Landes Israel» durch schöpferischen Aufbau zu
Idealen erhoben hatte, konnte er die Kluft zwischen Vision und Verwirklichung

nicht überbrücken. Er hatte - nicht nur in seinem Artikel «Die
Eroberung Palästinas»5 zu «schöpferischem Geist, schöpferischer Arbeit,
schöpferischem Opfer» in der zionistischen Verwirklichung aufgerufen.
Doch zur gleichen Zeit lebte und wirkte er weiterhin in Deutschland,
wesentlich im Bereiche der deutschen Kultur. Erst 1939, ein Jahr nachdem
er in das Land Israel gekommen war, klagte er über die «tragische Tiefe
des Galuthschicksals».6 Beinahe bis zu diesem Zeitpunkt glaubte er an
eine Symbiose zwischen Juden und Deutschen, die er als «produktiv,
wahrhaftig und natürlich» hinstellte. Es ist ein persönliches Zeugnis, wenn
er von dieser sagt: «Ganzes Meschentum wurde eingesetzt und trug seine

Frucht». Es ist nicht zufällig, dass Buber tiefer als sonst jemanden, der
ihm auf seinem Lebensweg begegnet ist, Aharon David Gordon verehrt
hat, den Mann, der in seinem Leben Gedanken und Tat miteinander
vereinigt hat, Idee und Verwirklichung. Die Aufsätze, die Buber seiner
Gestalt gewidmet hat, geben schon in ihren Titeln, «Der wahre Lehrer»
(1923) und «Ein Träger der Verwirklichung» (1945), Zeugnis von der Art
seiner Beziehung zu diesem vorbildlichen Menschen8.

2. Martin Buber als universale Persönlichkeit.

Buber war ein längeres tätiges Leben beschieden als all den
obengenannten Männern. Seine geistige Biographie erstreckt sich über die Epoche

der zentralen Ereignisse in der Geschichte des jüdischen Volkes vom
Beginn des 20. Jahrhunderts bis zur Mitte der sechziger Jahre. Sie enthält

68



Begegnungen und zeitweilige Zusammenarbeit mit den bedeutendsten
Vertretern des jüdischen Genius in unserer Zeit. Er war nicht nur ein
universaler Geist mit enzyklopädischem Wissen und ein Philosoph, auf
den man nicht nur in der westlichen Welt hörte. Er war auch ein engagierter

Streiter, der noch seit der Zeit vor dem ersten Weltkrieg in
politischgesellschaftlichen Auseinandersetzungen, in denen es um das geistige
Gesicht Europas ging, seine Stimme erhob. Ein Mann des Geistes, dem
Staatsmänner und Herrscher Gehör gaben. In den Fünfziger und Sechziger

Jahren fand er ein Echo, selbst über die öffentliche Meinung des

Westens hinaus. Bedeutsam sind die Beziehungen zwischen ihm und Dag
Hammarskjöld, dem damaligen General-Sekretär der UNO. Juni 1959

empfahl ihn Hammarskjöld als Kandidaten für den Nobelpreis für Literatur9.

Hammarskjöld begann sogar, Bubers 'Ich und Du' ins Schwedische

zu übersetzen. Die ersten 12 Seiten dieser Übersetzung fand man bei ihm
nach dem Flugzeugabsturz, bei dem er ums Leben kam10.

Sogar in der Sowjetunion war man geneigt, einen Mann wie Martin
Buber nicht zu ignorieren. Ende 1961 wandte sich an ihn, wie auch an
andere, die russiche Nachrichtenagentur Novosti mit der Frage: «Wie
wird nach Ihrer Meinung in 20 Jahren die Welt und Ihr Land aussehen»?
In seiner Antwort schrieb Buber u.a.: «Auch ich nehme, ebenso wie Sie, an,
dass durch eine gemeinsame Bemühung der Völker sich ein Krieg vermeiden
lässt und die Menschheit sich in Frieden wird entwickeln können. Aber alles
hängt von der Frage ab, was wir hier unter «Frieden» verstehen, ob nur das

Aufhören des «Kalten Krieges» oder eine wirkliche Koexistenz. Damit der
Weg nicht zu einem neuen Kalten Krieg führt, der angesichts der zu erwartenden

weiteren technischen Entwicklungen noch gefährlicher sein wird,
kann und muss eine wahre Koexistenz nichts geringeres bedeuten als dieses:

wirkliche Zusammenarbeit zur Bewältigung der immer schwerer werdenden

gemeinsamen Probleme der Menschheit. Trotz grundlegender Differenzen
bezüglich der sozialen Gerechtigkeit und der Freiheit des Individuums glaube
ich an die Möglichkeit einer solchen Zusammenarbeit, u.zw. gerade im
Sinne eines wahren Sozialismus. Sie ist möglich, wenn einsatzbereite
Menschen aus beiden Lagern, die selbstständig und realistisch zu denken vermögen,

aufgrund persönlicher, umfassender und rückhaltloser Erörterungen, zu
der Erkenntnis der Dringlichkeit der gemeinsamen vitalen Interessen aller
Menschen gelangen und die praktischen Konsequenzen einer Zusammenarbeit

ziehen, die sich aus diesen Interessen ergeben. Was bei solchen Erörterungen

erreicht wird und inwieweit die Anführer der grossen Lager imstande
sein werden, diese Ergebnisse in die Sprache der Wirklichkeit zu übersetzen,
davon hängt u.a. auch die «Parole des Menschen von 1981» ab, nach der Sie

fragen». Buber hat nicht in Erfahrung bringen können, ob seine Worte
veröffentlicht worden sind. Er nahm an, dass das nicht geschehen ist11.

69



Die geistige Mächtigkeit, die in Bubers Persönlichkeit lag, und man
mag hinzufügen: der prophetische Ton, der seine schriftlichen und mündlichen

Äusserungen charakterisierte, erweckte Erwartungen bei seinen

Jüngern und Verehrern12. Es gab immer Menschen, die in ihm einen

"Wegweiser" für die Ratlosen sehen wollten und von ihm eine Botschaft
oder mindestens eine erlösende Formel erhofften. Wir sind eine verstörte
Generation und leben in einer krisenhaften Zeit, haben aber keinen «Führer

der Verirrten»13. Und, abgesehen von dem orthodox-chassidischen
Lager, haben wir unter uns auch keine Persönlichkeiten, die auf den Rang
eines solchen Führers der Verirrten Anspruch erheben können.

Viele von Bubers Verehrern aus den ersten beiden Jahrzehnten des

Jahrhunderts sind nüchterner geworden, und einige haben sich von ihm
abgewandt. Aber auch seine Kritiker wussten, dass sie es mit einem Mann
von ungewöhnlichem Format zu tun hatten. Das wusste auch ein Skeptiker

und Anarchist wie Gershom Scholem. Unter seinen Schülern und
Kollegen gab es auch solche, die bis zu seinem und ihrem hohen Alter zu
ihm gehalten haben. Der Bedeutendste unter ihnen ist zweifellos Sh. H.
Bergmann. Es gab Zeiten, in denen man besonders hohe Hoffnungen auf
seine geistige Führung setzte. So z.B. in den Jahren nach der Vernichtung
des europäischen Judentums. Die Ernüchterung und die kritische Note
kamen nicht auf gegen die Verehrung und die von ihr ausstrahlende

Hoffnung selbst bei einem scharfsinnigen, aller Mystifikation abholden
Intellektuellen wie Baruch Kurzweil. Dem gab er einen lehrreichen
Ausdruck in einem Artikel, den er 1944, nach dem Erscheinen des

Buber'schen «Gog und Magog» veröffentlichte. Hier kamen seine geheimen,

unerfüllt gebliebenen Hoffnungen zu vollem Ausdruck: «Man
braucht nicht viel Worte zu machen von dem ungeheuren Einfluss, den
Buber als Erzieher und Lehrer eine ganze Generation lang geübt hat.
Aber gerade von hier aus, unter seinen Freunden und nächsten, getreue-
sten Schülern, gingen häufig Befürchtungen und ernste Zweifel aus bezüglich

des Stempels der Persönlichkeit in seiner Lehre. Um es genauer zu
sagen: mitunter hatten seine Schüler heimlich das Gefühl, dass ihr Lehrer
ihnen im entscheidenden Sinne nicht mehr Wegweiser sein konnte. Diese

warten auf eine schicksalhafte, befreiende Wendung, auf eine Wegweisung,

die sie auf ihren Weg bringen kann. Buber hat sich uns wieder
mit seinen glänzenden Fähigkeiten präsentiert. Aber diejenigen unter
seinen Schülern, die ihn als Wegweiser zu sehen hofften, haben eine arge
Enttäuschung erlebt14.

Buber hat alsbald auf Kurzweils Artikel, der verschiedene Annahmen
und Argumente enthielt, die sich auf «Gog und Magog» bezogen, reagiert
und ist dabei zum Schluss auf diese Erwartungen zu sprechen gekommen:
«Ich habe aber keine «Lehre». Ich habe nur die Funktion, auf eine Wirk-

70



lichkeit hinzuzeigen. Wer eine Lehre von mir erwartet, die etwas anderes
ist als eine Hinweisung dieser Art, wird stets enttäuscht werden. Es will
mir jedoch scheinen, dass es in unserer Weltstunde überhaupt nicht darauf

ankommt, feste Lehren zu besitzen, sondern darauf, ewige Wirklichkeit

zu erkennen und aus ihrer Kraft gegenwärtiger Wirklichkeit standzuhalten.

Es ist in dieser Wüstennacht kein Weg zu zeigen; es ist zu helfen,
mit bereiter Seele zu beharren, bis der Morgen dämmert und ein Weg
sichtbar wird, wo niemand ihn ahnte»15.

Diese Äusserung Bubers ist zum Verständnis seiner Weltauffassung
überaus wichtig, weit über den Zusammenhang hinaus, in dem sie getan
wurde. Nach ihm leben wir in einem Zeitalter der «Verborgenheit des

göttlichen Antlitzes», oder, wie er es nennt, der «Gottesfinsternis». In
einer solchen Krisenzeit können wir «gegenwärtiger Wirklichkeit
standhalten» nur kraft eines Glaubens an «ewige Wirklichkeit». Sein gläubiger
Humanismus wurzelt in einem Verhaftetsein an die Nöte der irdischen
Wirklichkeit, mit dem Bestreben, diese einzuheiligen (und nicht vor ihr zu
kapitulieren). Seine Gesinnungsgenossen sind diejenigen, die «inmitten
der Gottesfinsternis es wagen zu glauben und es wagen, mit dem Unsichtbaren

zu sein, an den sie glauben, mit ihm zu sein nicht mit pietistischen
Gefühlen, sondern mit der Ganzheit des zu lebenden Lebens. Sie sind es,
die es wagen, dem Gotte Hiobs zu singen, Ihm, dem einzigen, der wahrhaft

in dieser Stunde gefühlt wird, so wie dem Gotte Moses: «Mein
Schutzgott der, ich schmücke ihn». So äusserte sich Buber ihm Jahre
1941, also schon während des Zweiten Weltkrieges (wenn auch bevor
Gerüchte über die Schrecken des Holocaust das Land Israel erreicht
hatten)16. Bubers Scheu vor der religiösen Lebensform, die auf dem
System des Religionsgesetzes fusst, begleitet ihn schon von Jugend auf, seit
dem Beginn seines Weges. Die Quellen und Wurzeln dieser Abwehrhaltung

bedürfen einer besonderen Klärung, für die hier nicht der Ort ist.
Nachdem ihm seine dialogische Anschauung erwachsen war, setzte sich
sein religiöser Anarchismus in eine Glaubenshaltung um, die in einer
lebendigen persönlichen Gottesbeziehung gegründet ist. «Es handelt
sich», sagt er, nicht darum, ewig geltende Regeln zu verkünden, das

System der Gebote und Gesetze, (die die Seinsform des orthodoxen Juden
regeln), sondern darum, die Gelegenheit der Verwirklichung zu erspähen,
die sich bietet und wieder vergeht». Das bedeutet nach Buber die Verwirklichung

eines dialogischen Lebens. «Ein wahrhaftes Leben der Menschen
miteinander gibt es nur vom Gott der Wahrheit her»17.

71



3. «Sozialer Humanismus» und «religiöser Humanismus».

Erst von hier aus wird Bubers Entgegung auf die Erwartungen Kurz-
weils verständlich: er kann keinen «Weg weisen», keine (von der Not
persönlicher Entscheidungen) «befreiende» Wendung bieten. In dieser

wirren, krisenhaften Zeit kann er nur auf eine Richtung hinweisen, in der
jeder Einzelne seinen persönlichen Weg finden, seine Entscheidungen treffen

und seine Bestimmung erfüllen kann, die seiner Wesensart
entspricht18. Aber falsch wäre es zu glauben, dass Buber nur der «Zeit», der
vorübergehenden Situation, der gelebten geschichtlichen Stunde
zugewandt wäre. Am Horizont des «Augenblicks» erscheint immer die «Ewigkeit»:

das Relative muss immer in der Perspektive des Absoluten gefasst
werden19. Buber wurzelt in der Wirklichkeit, aber hingewandt ist er über
sie hinaus. Und wo immer es um die Glaubensfrage geht, spricht er von
der «Prüfung des einzelnen (in seiner Gottesbeziehung), die zu einer
neuen, rechtschaffenen Vereinigung führen kann»20. Also, die persönlichen

Pfade, die sich Wegsucher in einer Wirklichkeit der Gottesfinsternis
bahnen, können sich zu einem gemeinsamen, gemeindehaften Glaubensweg

zusammenschliessen; die Wege der Religion in der jüdischen Gesellschaft

unserer Tage können nicht durch eine orthodoxe Dampfwalze
geebnet werden, sondern nur von den Füssen vieler Einzelner Schritt für
Schritt gewonnen werden. Und dies ist nur eine Richtung oder eine Bahn
der Erneuerung des Judentums. Die andere kann sich aus den Zellen der
arbeitenden Siedlung auf dem Boden unseres Landes bilden, in
Gemeinschaften, deren Religiosität sich u.a. in rechten zwischenmenschlichen
Beziehungen und im Streben nach sozialer Gerechtigkeit niederschlägt21.
Buber glaubt, mit A.E. Simons Worten, «der Kampf... um eine gerechte

jüdische Gesellschaft müsse zugleich von beiden Enden des Tunnels aus
unternommen werden, vom Einzelnen her und von den kleinen
Gesellschaftsbildungen her. Wer aber es vor der rechten Zeit unternimmt, die
beiden Ansätze zu kombinieren, der verfehlt die rechte Stunde und
verdirbt das Ganze»22.

Es ergibt sich, dass «der Weg des Menschen» als des Einzelnen nicht
abzutrennen ist von dem, was Buber «sozialen Humanismus» nennt (s.u.).
Für ihn gehört das Persönliche und das Gruppenhafte in der Seele zusammen:

«Die Lebensverantwortung der Gruppe kann von der des Einzelnen
nicht wesensverschieden sein; sonst würden die Mitglieder der Gruppe ihre
Verantwortung nur insofern wahrhaft ausüben, als sie Einzelne sind; was in
ihrer Seele Gruppe ist, würde dem entgegen bestehen, was in ihrer Seele

Person ist»23.

Aber nicht genug damit. Die Kreise der Beziehungen zwischen
Mensch und Mensch erweitern sich zu zwischenmenschlichen Beziehun-

72



gen innerhalb der Gruppe, der Gemeinde, der Volksgemeinschaft,
zwischen den Kreisen der einen und der anderen Kulturtradition. Auf diesem
Boden ist Bubers universale Auffassung zu verstehen. Diese Auffassung
geht davon aus, dass die Beziehung zu allgemeinmenschlichen Werten und
zu Wertkonzepten anderer Kulturtraditionen dadurch möglich wird, dass

der Mensch in seiner eigenen Kultur verwurzelt ist. Bubers Glaube an den
«Weltfrieden» und an die Einheit der Völkerfamilie als ganzer stützt sich

darauf, dass Menschen «Söhne ihres Volkes sind, unlösbar mit ihm
verbunden». «Es ist nur eben ein Universalismus nicht der Individuen,
sondern der Nationen, und der Individuen lediglich durch die Nationen
hindurch»24. Der Mensch verbindet sich nicht als ein unverbundener Einzelner,

sondern als ein Mensch mit eigener Identifikation, als Wertträger mit
einem bestimmten historischen Erbe. «Gesellschaft besteht eben ihrem
Wesen nach nicht aus losen Individuen, sondern aus Gesellungseinheiten
und ihren Gesellungen»25.

Eine der interessanten Darstellungen dieser Auffassung geht von
einer Auseinandersetzung zugleich mit Henry Bergson und mit Simone
Weil aus, - zwei Juden, die «beide gewiss (waren), in der christlichen
Mystik die religiöse Wahrheit gefunden zu haben». Der universalistische
Nationalismus des Judentums wird von Buber gegen die falsche
(«konventionell-christliche») Gegenüberstellung Bergsons von einem partikula-
ristischen Judentum und einer Universalität des Christentums ins Feld
geführt26. Bergson sieht in dem sozialen Prinzip nur eine Übergangsstufe
und meint im Christentum das rein Humane zu finden27. Und so wie

Bergson das soziale Moment im Judentum nicht verstanden hat, so Simone

Weil nicht sein Individuationsprinzip. Für sie war das Judentum ein
Götzendienst der Kollektivität, der zwischen Gott und die Seele des
Einzelnen tritt28. Dagegen behauptet Buber, der Gott der Bibel spreche gerade

zu der Innerlichkeit der Einzelnen, diese Einzelnen ständen aber nicht
allein, sondern seien organisch in ihr Volk eingetan. Ein Zeugnis dafür
bilden schon die Zehn Gebote, denn «diese sind nicht an ein Ihr, sondern
allesamt an ein Du gerichtet: dieses Du ist jeder Einzelne, und da jeder
Einzelne noch durchaus dem Volk eingetan ist, wird er eben als dem
Volke eingetan so angesprochen29.

Die jüdische Religion, erklärt Buber, beruht ebenso auf der «sozialen
Humanität» wie auf der «religiösen Humanität», auf Beziehungen
zwischen Mensch und Mensch wie auf Beziehungen zwischen Mensch und
Gott30. Aus dieser Einbezogenheit heraus, als Glied seiner Gruppe und
seines Volkes, strebt der Mensch danach, «an dem noch unvollendeten
Werk der Schöpfung liebend teilzuhaben». Das Ich der wahren Beziehung
ist nach Buber «das Ich der Liebe». Die Liebe, die in der jüdischen Kultur
gedeiht, «löscht das Ich nicht aus, sondern sie verbindet es mit dem

73



Du»31. Durch seine Bemühung um die Ordnung der Welt, dadurch, dass

er Frieden stiftet in der Welt, wird der Mensch zum «Gefährten Gottes im
Werk der Schöpfung»32. So schiessen im Judentum, wie es in Bubers
Beleuchtung erscheint, die persönliche, die soziale und die Glaubensdimension

zusammen. Und so verbindet sich die Betonung der «sozialen
(dialogischen) Humanität» mit dem utopischen Ideal der vollendeten
Welt.

Bubers Anthropologie, seine Gesellschaftslehre und sein universalistischer

Nationalismus sind in Werten gegründet, die aus dem jüdischen
Kulturerbe geschöpft sind. Seine Konzeption des Judentums ist nicht
irgend eine von den vielen Pflanzungen in seinem «Geistesgarten». Es

genügt darauf hinzuweisen, dass drei von den vier Bänden, in denen - nur
im deutschen Original - seine «Werke» gesammelt sind, jüdischen
Gegenständen gewidmet sind33. Aus dem Geisteserbe seines Volkes heraus hat
Buber seine organisch-utopische Anschauung entwickelt, die dem Frieden
und der Einheit in der Menschheitsfamilie zustrebt. Aber wie steht er zu
der Kontinuität des Judentums und der Weise seiner Auseinandersetzung
mit der Krise des Menschen in der Moderne? Buber handelt zwar viel von
dem Weg des Menschen als Jude, als Glaubender, aber wenig von dem

Weg und der Zukunft des jüdischen Glaubens. Direkte Äusserungen von
ihm zu diesem Fragenkomplex gibt es nur wenige, aber solche, die aufs
Ganze gehen. Besonders präzise ist, was er sagt: «Die Saat der Propheten
geht auf, spät, aber immer stärker»34. Das Judentum ist also ein
wachsender, sich entwickelnder Leib. Dann versteht es sich, dass in seiner Tiefe
noch Samenkörner geborgen sind, die noch nicht aufgesprosst sind, und
Wurzeln, die noch kein Reis getrieben haben. Es ist zu beachten, dass eine
solche Auffassung auch bei G. Scholem zum Ausdruck kommt, und sogar
in noch klarerer und schärferer Fassung (obwohl auch er das Thema nur
selten direkt angegeganten hat). Das erste Mal kommt es bei Scholem im
Vorbeigehen zur Sprache in einem Abschnitt seines klassischen Buches
über Sabbatai Zvi35. Erst viele Jahre später hat er das Motiv ausdrücklich
zum Gegenstand gemacht in Gesprächen, die er von April bis Juni 1970

mit Ehud Ben-Ezer geführt hat. Da stellt er sich auf den Standpunkt, dass

das Judentum als eine lebendige, sich entfaltende Wesenheit seine Erscheinungen

und Ausdrücke noch nicht erschöpft hat. Es lohnt sich, seine

Äusserung hier im Wortlaut wiederzugeben: «Ich gehöre zu denen, die

(zwischen Judentum und ZionismusJ keinen Widerspruch finden. Wir sind
selbstverständlich alle Fortsetzer, ausser den "Kanaanitern". Aber ich
glaube, dass das Judentum etwas Lebendiges ist, das sich einer dogmatischen

Definition entzieht. Das Neue lässt sich nie im voraus definieren,
denn das Neue tritt nicht auf als eine Verleugnung einer Tradition, sondern
in dialektischer Weise als deren Neuformung. Und diese beiden Tendenzen

74



haben sich noch nicht erschöpft. Wie gesagt, interpretiert jede Generation
das Judentum für sich. Und das bedeutet, dass es keine ein für allemal
gültige Definition des Judentums geben kann. Was ich gegeben habe, war
eine ausgesprochen antitheologische Definition, eine gegen alle theologischen

Tendenzen gerichtete, gegen alle dogmatischen Tendenzen, an
denen ich keinen Teil habe. Nur weil im Laufe einer bestimmten Zeit, sagen
wir zwischen 500 und 1800 christl. Ztr. ein bestimmtes Judentum bestanden

hat oder sich konsolidiert hat, dürften wir kein anderes als möglich
annehmen?! Als Massstab darf nur die Frage gelten: welches sind die
lebendigen Äusserungen der Kraft der Nation, die in den verschiedenen
Generationen aufgetreten sind und die sich in der Zukunft noch herausbilden

werden? Was ist Judentum? Durch die Religion ist es nicht
definiert, obwohl die Orthodoxen das behaupten; ich mache das nicht mit. Im
allgemeinen bin ich der Ansicht, dass man ein historisches Phänomen nur
aus der Geschichte heraus definieren kann. Hier gibt es keinen einheitlichen,

konkreten Inhalt; was hat das Judentum der Zeit Abrahams oder
der Zeit des Moses mit dem des Baal-Schern gemein? Das Phänomen, das
den Namen Judentum trägt, hört nicht mit einem bestimmten Datum
oder einer Jahreszahl auf. Ich glaube nicht, dass es enden kann, solange
ein lebendiges Judentum besteht. Wenn Sie eine formulierte Definition
verlangen, dann muss ich sagen, dass ich dazu nicht imstande bin. Das
müssen wir dem lieben Gott überlassen. Wenn wir in Formeln fassen

könnten, was Judentum ist, dann hätten wir es nicht mit einem umfassenden

geistigen Phänomen zu tun, sondern mit einem Körper, dessen

Lebendigkeit an Formulierungen hängt. Gegen eine solche Auffassung bin
ich ungläubig. Ich halte dafür, dass sich in dem Lebenszusammenhang, in
der Kontinuität der Generationen, sehr verschiedene Tendenzen im
Judentum entwickelt haben. Ich glaube nicht daran, dass es in der Zukunft
keine neuen Ausdrücke dieser Art mehr geben wird. Aber es gibt ein
Lebendiges, das über die dogmatischen Definitionen hinweg durchhält.
Mit anderen Worten: meiner Meinung nach enthält das Judentum utopische

Aspekte, die noch nicht zutage getreten sind; es gibt in ihm eine

lebendige Kraft, die ich als "utopische Aspekte" bezeichne»36.

Diese ungewöhnlichen Formulierungen G. Scholems könnte Buber
sich wohl uneingeschränkt zueigen machen. Damit soll nicht behauptet
werden, die beiden stimmten auch in allen anderen Aspekten ihrer Auffassung

des Judentums überein.

4. Die polare Dualität und die Befreiung von ihr.

Es war die Grundidee, die hinter Bubers gesamter Einstellung zu
Welt und Mensch stand, dass wir in dem Gefühl einer «tiefe(n) Zwiespäl-

75



tigkeit unserer Existenz» leben37. Der innere Riss zeitigt auch eine gespaltene

Wirklichkeit, die überwunden werden muss, von der wir erlöst werden

müssen. Diese existenzielle Situation bildet den Hintergrund einer

Weltkonzeption, die besagt: «In allem herrscht das Prinzip einer polaren
Zweiheit». Das bezieht sich auf die Schöpfungsordnungen und zugleich
auf die Welten der Geschichte und des Menschen38. Die Polarität ist für
ihn die Grundsituation, aus der «Das Problem des Menschen» und «Der
Weg des Menschen...» (wie zwei seiner anthropologischen Schriften betitelt

sind) hervorgeht. Auch in seinen späten Schriften, ganz wie in seinen
frühen «Reden über das Judentum», behauptet er weiter, dass «die Welt,
in der wir leben, stets sich in glühenden Gegensätzen befindet und stets
nach Erlösung strebt39. Die Spannung zwischen den Polen ist eine Spannung

der ständigen Sehnsucht nach ihrer Überwindung; dies ist die Glut
der Sehnsucht nach der Einheit. Geht man dem Gedankengang der
Schriften nach, die von der Überwindung der Zerstückelung und der
polaren Spannungen handeln, wird man gewahr, dass die Erlangung der
Einheit bei ihm mehr eine Sehnsucht als eine erfüllbare konkrete Forderung

war40. Die Einheitssehnsucht, die in Bubers Schriften in allen seinen

Schaffensperioden zutage tritt, ist zugleich eine Erlösungssehnsucht: «Aus
der Zwiespältigkeit zur Einheit zu kommen»41 ist eine Menschheitssehnsucht;

denn dann gibt es Frieden zwischen Mensch und Mitmensch, Einheit

in der ganzen Menschheitsfamilie. Während der ganzen sechzig Jahre
seiner schöpferischen Tätigkeit fühlte Buber, dass er in einer zerbröckelten,

unerlösten Wirklichkeit den Glauben aufrechtzuerhalten hatte. Stets

galt es, um den «Seelenfrieden» zu ringen, der ein erster Schritt war auf
dem Weg zum «Weltfrieden»42. In einem unveröffentlichten Vortrag, den
Buber in Berlin bei einer Festlichkeit anlässlich der Eröffnung der Hebräischen

Universität in Jerusalem hielt, sagte er: «Das Geheimnis der Vielheit

der Religionen ist identisch mit dem Geheimnis der Zweiheit von
Religion und Wissenschaft. Ihre Überwindung heisst die messianische
Welt»43.

Bubers utopische Auffassung wird zwar in seinen Schriften zur
Gesellschaft vorgetragen44, hat aber in Wirklichkeit nicht nur einen soziologischen

Sinn. Das Streben, «die Welt zum Reiche Gottes zu gestalten», ist
für Buber nicht nur eine Herzenssehnsucht oder eine traumhaft
verschwommene Hoffnung. Ja, das Utopische hat nicht nur eine Ausrichtung
auf die Zukunft hin. Es ist in die Gegenwart eingetan. Die Vollendung der
Schöpfung ist bei jeder bessernden Tat im Werden. Das meint er, wenn er
sagt: «Ein Tropfen von messianischer Vollendung muss jeder Stunde
eingemischt werden»45. Darauf kommt er zwar häufig im Zusammenhang
seiner jüdisch-zionistischen Schriften zu sprechen, aber er meint durchaus
nicht nur sein Volk und dessen geistige Bundesgenossen. Partikulares und

76



Universales schliessen sich ihm zusammen: die Verwirklichung des Zionismus

ist nicht Selbstzweck; er soll allgemeinmenschliche Bedeutung haben.
Die jüdische messianische Idee, sagt er, «stellte das Volk Israel in die
Mitte einer Arbeit am Kommen des Reiches Gottes auf Erden, als einer
Arbeit, an der alle Völker teilnehmen sollten. Sie befahl jeder Generation,
mit ihren Kräften und Mitteln an der heiligen Zukunft zu bauen. Ohne
diese Idee, in all ihrer Paradoxic und Konkretheit zugleich, wären weder
Cromwell noch Lincoln möglich gewesen. Der grosse Antrieb, der die
christlichen Völker in Zeiten der Enttäuschung und Ermüdung immer
wieder von neuem befeuert hat, sich an eine Neugestaltung des öffentlichen

Lebens zu wagen, stammt von ihr her: die Hoffnung auf ein echtes
und gerechtes Zusammenleben der Menschen und der Völker aus Freiwilligkeit.

Aber für das Volk, aus dem sie einst hervorgegangen war, ist diese
Idee zu einer Kraft von ganz eigentümlicher Vitalität erwachsen. Aus dem
Lande der Verheissung vertrieben, ist dieses Volk fast zwei Jahrtausende
lang durch die Zuversicht der Wiederkehr der Erfüllung der Verheissung,
der Verwirklichung der Idee am Leben erhalten worden. Es wäre zu
wenig, hier von einer Kontinuität des Gefühls zu reden: unter Umständen,

die bei jedem anderen Volke längst zur völligen Auflösung hätten
führen müssen, hat der innere Zusammenhang mit seinem Land, der
Glaube an die verheissene Wiedervereinigung mit ihm diesem Volk immer
wieder Blut und Mark erneuert»46.

Die messianische Erlösung ist Ergebnis und Höhepunkt eines
schöpferischen Prozesses, dem das Wirken eines jeden Menschen an der Verbesserung

zugrunde liegt (das in der Begriffssprache des Chassidismus als
«Gottesdienst im Materiellen» bezeichnet wird). «Erlösung», sagt Buber,
«bedeutet die Vollendung der Schöpfung zum Reiche Gottes»47. Die
Triebkräfte, die die Buber'sche gesellschaftliche Utopie befruchten, sind
zugleich Etappen im Prozess der Erlösung.

ANMERKUNGEN

1. Siehe G.D. Cohen, «German Jewry as Mirror of Modernity», Leo Baeck Institute
Year Book / XX (1975), pp. 20-21.

2. Diesen Ausdruck gebraucht Buber in seinem Aufsatz «Vorbemerkung über Franz
Werfel», Der Jude, I, 1-2, IV-V, Berlin-Wien, 1917, p. 110.

3. Siehe G. Scholem, Von Berlin nach Jerusalem, Surhkamp Verlag, Frankfurt a.M.,
1977 (besonders das Kapitel «Pension Struck», S. 80-108).

4. Siehe ebd., das Kapitel «Jerusalem (1923-1925)», S. 203-220.

77



5. Siehe z.B. Buber, Die Jüdische Bewegung, Bd. 2, (Berlin 1920), S. 132-137: «Die
Eroberung Palästinas». Erstmals gedruckt: Der Jude, II, s. 10-11. Abgedruckt: Der
Jude und sein Judentum (Köln 1963), S. 505-507.

6. «Das Ende der deutsch-jüdischen Symbiose», Der Jude und sein Judentum, S. 644-
647.

7. Ebd. 645.
8. Siehe dazu die Aufsätze, die Buber der Gestalt und der Tätigkeit Gordons gewidmet

hat. Diese finden sich gesammelt in Bubers Pfade in Utopia - Über Gemeinschaft
und deren Verwirklichung, hrsg. Abraham Schapira, Heidclbert, 1985, S. 349-363.

9. Hammarskjölds Empfehlung wurde aus dem Archiv der Schwedischen Akademie
mit deutscher und hebräischer Übersetzung veröffentlicht. Siehe dazu den Zeitungsartikel

«Juni 1959: Dag Hammarskjöld empfiehlt Martin Buber als Kandidaten für
den Nobelpreis» (hebr.), Haaretz, 22.10.1965.

10. Siehe H. van Düsen, Dag Hammarskjöld - The Statesman and His Faith (New York
1967), S. 116, 169, 186-188; Meyer Levine, «Sages who inspired Hammarskjöld»,
The New York Times Magazine, 3.12.1961.

11. Siehe den Artikel «Wie wird die Parole des Menschen in zwanzig Jahren lauten»,
(hebr.) Maariv, 27.4.1962.

12. Interessant ist in dieser Beziehung das Zeugnis von Gershom Scholem, das durchaus
nicht allein steht: «... Und da ertönt die Stimme Bubers, eine Stimme, die aus den
«Drei Reden über das Judentum» (aus den Jahren 1909-1910, A. Sch.) und aus den
frühesten chassidischen Büchern herkommt. Einen ungeheuren Widerhall hatte diese

Stimme unter uns: sie versprach etwas, sie bezauberte, sie heischte. Unser
wogendes, anarchisches Gefühl war von dieser Lektüre angetan, die bei aller Schönheit

und aller Flüssigkeit der wohlabgewogenen und gehaltreichen Sätze doch auch
ein wenig Anarchistisches hatte, und "Wirbel ruft dem Wirbel"» (siehe das Kapitel
«Zur Gestalt Martin Bubers - bei seinem fünfundsiebzigsten Geburtstag» in Deva-
rim Bego (hebr.) redigiert von A. Schapira, Tel Aviv 1976, S. 457).

13. Nach der Formulierung von Prof. Nathan Rotenstreich in der Diskussion über
jüdische Identität in der Universität Tel Aviv, 9.6.1987.

14. B. Kurzweil, «Gog und Magog von Martin Buber», Haaretz, 24.11.1944. Es soll
erwähnt sein, dass viele Jahre später Kurzweil einen Artikel zum achtzigsten
Geburtstag von Buber veröffentlichte, den er betitelte: «Der grosse Lehrer M. Buber»
(Haaretz, 7.2.1958). Zur Weltanschauung von Kurzweil, wie sie in seiner
Literaturforschung und Literaturkritik zum Ausdruck kommt, siehe M.L. Diamond, The

Literary Criticism of Baruch Kurzweil: A Study in Hebrew-European Relationships,
Indiana Univ Press, 1978.

15. M. Buber, Zu «Gog und Magog», 8.12.1944. Dieser als Reaktion geschriebene
Artikel ist in Übersetzung den deutschen Ausgaben des Buches als Nachwort
beigegeben. In einer der englischen Ausgaben erscheint er als Vorwort.

16. Hier aus dem hebräischen Original übersetzt. Die Stelle stammt aus «Die Wege der
Religion in unserem Lande» - Rede, gehalten in der Synagoge Emeth we-Emuna in
Jerusalem. Veröffentlicht in Haruach wehamziuth, Tel Aviv 1942, S. 125-126. Diese

wichtige Rede ist nicht wieder gedruckt und in keine europäische Sprache übersetzt
worden.

17. Ebd. S. 121-126.
18. Vgl. zum Thema auch «Der Weg des Menschen nach der chassidischen Lehre (Haag

1948), besonders das Kapitel: «Der besondere Weg», S. 11-17.
19. Siehe das Kapitel «Augenblick - Ewigkeit» in meiner Dissertation Dual Structures in

the thought of M.M. Buber, Tel Aviv University, (hebr.), September 1983, S. 175-
195.

78



20. «Darche Hadath b'arzenu», S. 120.

21. Siehe Pfade in Utopia (oben Anm. 8), das Kapitel: «Kibbutzleben zwichen Nähe und
Beziehung - eine Begegnung junger Kibbutzerzieher mit Martin Buber», S. 300-312.

22. Ernst Simon, «Martin Buber und der Glaube Israels» (hebr.), Yeadim, Tzematim,
Netivim - über das Denken Martin Bubers, Sifriat Poalim 1985, S. 88-89.

23. «Jüdisches Nationalheim und nationale Politik in Palästina», Der Jude und sein
Judentum, S. 334 (gesprochen in Berlin, 1929).

24. «Die heimliche Frage», Der Jude und sein Judentum, S. 168. Diese Differenzierung
deckt sich mit dem Unterschied zwischen dem jüdischen Messianismus, der das
Schicksal des ganzen Volkes betont, und dem christlichen, der um den Begriff des

Einzelnen zentriert ist. Siehe J. Katz, «1s Messianismus good for the Jews»?,
Commentary 83, Heft 3 (April 1987), S. 31; ferner G. Scholem, «Die sabbatianische
Bewegung - ihre Wurzeln, ihre inneren Kämpfe und ihre Nachwehen» (hebr.),
Einleitungsaufsatz zu der vermehrten Neuauflage von Shabtai Zvi wehatnua hashab-
tait bime hayyav, Am Oved 1987.

25. Pfade in Utopia, S. 40. Siehe auch Erhard R. Wien, «Martin Buber als Soziolog», in
Kulturanthropologie, hrsg. von W. von der Ohe (Berlin 1987), S. 283-300.

26. Siehe «Die heimliche Frage», Der Jude und sein Judentum, S. 166.

27. Ebd. S. 167.

28. Ebd. S. 166.

29. Ebd. S. 168.

30. Ebd. S. 169.

31. Ebd. S. 170.

32. Ebd. S. 169.

33. Nämlich: M. Buber, Werke II; Schriften zur Bibel; Werke III: Schriften zum Chassi-
dismus, München-Heidelberg, 1962-1964; und der Sonderband: Der Jude und sein

Judentum, Köln, 1963.

34. «Die heimliche Frage», Der Jude und sein Judentum, S. 171.

35. Gershom Scholem, Sabbatai Sevi, The Mystical Messiah, Princeton 1973, S. 283.

36. Ehud ben Ezer, «G. Scholem, Zionism - Dialectic of Continuity and Rebellion»,
Unease in Zion, New York 1974, pp. 275-276.

37. «Das Judentum und die Juden», Der Jude und sein Judentum, S. 15.

38. «Der Grundstein» (Die chassidische Botschaft), Werke III, S. 782-802.
39. «Religion und Wirklichkeit», Werke I, S. 518.

40. Vgl. in meiner Dissertation (hebr. Anm. 19, oben), besonders das Kapitel «Polare
Dualitäten», S. 51-78.

41. «Das Judentum und die Juden», Der Jude und sein Judentum, S. 16.

42. Dieser Haltung verleiht Simcha Bunam von Pzysha Ausdruck in seinem Wort, das

Buber, Erzählungen der Chassidim (Zürich 1949), S. 766, unter der Überschrift
«Weltfrieden und Seelenfrieden» wiedergibt.

43. Der Vortrag ist im deutschen Original veröffentlicht in der (hebr.) Zeitschrift Daat,
5 (Sommer 5740= 1980), Univ. Bar Ilan, übers, und mit Anmerkungen versehen von
Th. Dreifuss. Das Zitat im Text dort, S. 121.

44. Siehe Pfade in Utopia, oben Anm. 8.

45. «Die heimliche Frage», Der Jude und sein Judentum, S. 169.

46. Bubers handschriftliche deutsche Originalfassung seiner englisch vorgetragenen
Aussage, die im Buberarchiv in Jerusalem liegt, ist in Martin Buber Ein Land und
zwei Völker, hrsg. und eingel. von Paul Mendes-Flohr (Zürich 1985) S. 241-242,
veröffentlicht.

47. «Politik aus dem Glauben», Nachlese (Heidelberg 1965), S. 192.

79


	Bubers Platz in der jüdischen Kultur der Gegenwart

