Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 44 (1988)

Artikel: Bubers Platz in der judischen Kultur der Gegenwart
Autor: Shapira, Avraham

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960685

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bubers Platz in der judischen Kultur
der Gegenwart

von Avraham Shapira

1. Geistige Fiihrung in einer offenbarungslosen Zeit.

Aus der mitteleuropdischen Judenheit, und besonders aus dem deut-
schen Sprachbereich, erwuchsen in der Epoche des fin de siéecle Person-
lichkeiten von historischem Format, die die hervorragendsten Reprasen-
tanten des schopferischen jiidischen Geistes in unserer Epoche darstellen.
Unter ihnen ragen hervor Martin Buber (1878-1965), Franz Rosenzweig
(1886-1929), Gershom Scholem (1897-1982) und noch weitere Gestalten,
die fiir die gesamte westliche Kultur von Bedeutung sind!. Neben ihnen
stehen jiidische Geistesgrossen von universalem Rang, die aber auf die
Kultur ihres eigenen Volkes keine direkte Auswirkung hatten: Gustav
Landauer (1870-1919), Franz Kafka (1883-1921), Albert Einstein (1879-
1955), Sigmund Freud (1856-1939) u.a. Jeder der aufgefithrten «Namen»
hat eine Strahlungskraft, die weit iiber eine bestimmte Sphire oder eine
spezifische Disziplin hinausreicht. Ein jeder bildet einen «Geistergarten»?
fiir sich.

In der hier in Rede stehenden Zeit, dem Ende des 19. und dem
Beginn des 20. Jahrhunderts, gab es einen vulkanischen Ausbruch des
schopferischen jiidischen Genius auch in Osteuropa. Aus der «Judengas-
se» und dem jiidischen Stedtel kamen wegweisende Gestalten hervor, die
sich fast alle mit der jiidischen Renaissance identifizierten und die zionisti-
sche Bewegung ins Werk setzten. Genannt seien Ch.N. Bialik, Achad
Haam, Chajim Weizmann, David Ben Gurion und Rabbi A.I. Kuk, zu
denen noch viele andere hinzuzufiigen waren. Das wurzelhafte osteuro-
pdische Judentum hat uns auch Personlichkeiten beschert, die als person-
liche Vorbilder gewirkt haben, Triger einer geistig-kulturellen Botschaft
von tiber ihren Ort und Tag hinausreichendem Gehalt, die zugleich auch
ihre Forderungen und Visionen in die Tat umgesetzt haben und damit die
entscheidende, zweite Alijahwelle nach Erez Israel (1904-1914) vollbracht
haben. Hier stehen obenan Aharon David Gordon (1856-1922), Josef
Chajim Brenner (1881-1921) und Berl Katznelson (1877-1944).

Einer der Manner, die sowohl biographisch als auch ideell eine Briik-
ke zwischen der deutschjiidischen Kulturwelt und der Glaubenswelt der

* Aus dem Hebraischen tibersetzt von Yehoshua Amir.

67



osteuropdischen Zionisten geschlagen hat, war Gershom Scholem. Hier
ist besonders hinzuweisen auf die Beziehungen, die er mit Salman Ruba-
schow-Schasar (dem spéteren Prisidenten des Staates Israel) und mit Sch.
J. Agnon unterhalten hat. Scholem gehorte auch zu denen, die sich der
Probe der Verwirklichung gestellt haben, indem er einer der Erstlinge der
dritten Alija geworden ist*.

Martin Buber dagegen befand sich jahrzehntelang in einer Pendelbe-
wegung zwischen seiner jiidisch-zionistichen Identitdt (seitdem er sich
1898 der zionistischen Bewegung angeschlossen hatte) und seiner Integra-
tion in die deutsche Kultur. Seine Wertbegriffe «Entscheidung» und «Ver-
wirklichung» nahmen zwar schon seit dem ersten Jahrzehnt des neuen
Jahrhunderts in seinen Schriften eine dominante Stellung ein, aber es
scheint, dass sie erst seit 1919 eindeutige zionistiche Konnotationen be-
kommen haben. Aber auch dann, nachdem er sich bereits mit der zionisti-
schen Arbeiterbewegung identifiziert hatte und die Gestalt des Chaluz
und die «Eroberung des Landes Israel» durch schopferischen Aufbau zu
Idealen erhoben hatte, konnte er die Kluft zwischen Vision und Verwirkli-
chung nicht tberbriicken. Er hatte — nicht nur in seinem Artikel «Die
Eroberung Paléstinas»® zu «schopferischem Geist, schopferischer Arbeit,
schopferischem Opfer» in der zionistischen Verwirklichung aufgerufen.
Doch zur gleichen Zeit lebte und wirkte er weiterhin in Deutschland,
wesentlich im Bereiche der deutschen Kultur. Erst 1939, ein Jahr nachdem
er in das Land Israel gekommen war, klagte er liber die «tragische Tiefe
des Galuthschicksals».® Beinahe bis zu diesem Zeitpunkt glaubte er an
eine Symbiose zwischen Juden und Deutschen, die er als «produktiv,
wahrhaftig und natiirlich» hinstellte. Es ist ein personliches Zeugnis, wenn
er von dieser sagt: «Ganzes Meschentum wurde eingesetzt und trug seine
Frucht». Es ist nicht zufillig, dass Buber tiefer als sonst jemanden, der
ihm auf seinem Lebensweg begegnet ist, Aharon David Gordon verehrt
hat, den Mann, der in seinem Leben Gedanken und Tat miteinander
vereinigt hat, Idee und Verwirklichung. Die Aufsdtze, die Buber seiner
Gestalt gewidmet hat, geben schon in ihren Titeln, «Der wahre Lehrer»
(1923) und «Ein Trager der Verwirklichung» (1945), Zeugnis von der Art
seiner Beziehung zu diesem vorbildlichen Menschen®.

2. Martin Buber als universale Personlichkeit.

Buber war ein lingeres téitiges Leben beschieden als all den obenge-
nannten Minnern. Seine geistige Biographie erstreckt sich iiber die Epo-
che der zentralen Ereignisse in der Geschichte des jiidischen Volkes vom
Beginn des 20. Jahrhunderts bis zur Mitte der sechziger Jahre. Sie enthélt

68



Begegnungen und zeitweilige Zusammenarbeit mit den bedeutendsten
Vertretern des judischen Genius in unserer Zeit. Er war nicht nur ein
universaler Geist mit enzyklopddischem Wissen und ein Philosoph, auf
den man nicht nur in der westlichen Welt horte. Er war auch ein engagier-
ter Streiter, der noch seit der Zeit vor dem ersten Weltkrieg in politisch-
gesellschaftlichen Auseinandersetzungen, in denen es um das geistige Ge-
sicht Europas ging, seine Stimme erhob. Ein Mann des Geistes, dem
Staatsmdnner und Herrscher Gehor gaben. In den Fiinfziger und Sechzi-
ger Jahren fand er ein Echo, selbst liber die offentliche Meinung des
Westens hinaus. Bedeutsam sind die Beziehungen zwischen thm und Dag
Hammarskjold, dem damaligen General-Sekretir der UNO. Juni 1959
empfahl ihn Hammarskjold als Kandidaten fiir den Nobelpreis fiir Litera-
tur®. Hammarskjold begann sogar, Bubers 'Ich und Du’ ins Schwedische
zu iibersetzen. Die ersten 12 Seiten dieser Ubersetzung fand man bei ihm
nach dem Flugzeugabsturz, bei dem er ums Leben kam!°.

Sogar in der Sowjetunion war man geneigt, einen Mann wie Martin
Buber nicht zu ignorieren. Ende 1961 wandte sich an ihn, wie auch an
andere, die russiche Nachrichtenagentur Novosti mit der Frage: «Wie
wird nach Threr Meinung in 20 Jahren die Welt und Ihr Land aussehen»?
In-seiner Antwort schrieb Buber u.a.: « Auch ich nehme, ebenso wie Sie, an,
dass durch eine gemeinsame Bemiihung der Vélker sich ein Krieg vermeiden
ldsst und die Menschheit sich in Frieden wird entwickeln konnen. Aber alles
hiingt von der Frage ab, was wir hier unter «Frieden» verstehen, ob nur das
Aufhiren des «Kalten Krieges» oder eine wirkliche Koexistenz. Damit der
Weg nicht zu einem neuen Kalten Krieg fiihrt, der angesichts der zu erwar-
tenden weiteren technischen Entwicklungen noch gefdhrlicher sein wird,
kann und muss eine wahre Koexistenz nichts geringeres bedeuten als dieses:
wirkliche Zusammenarbeit zur Bewdltigung der immer schwerer werdenden
gemeinsamen Probleme der Menschheit. Trotz grundlegender Differenzen
beziiglich der sozialen Gerechtigkeit und der Freiheit des Individuums glaube
ich an die Mdglichkeit einer solchen Zusammenarbeit, u.zw. gerade im
Sinne eines wahren Sozialismus. Sie ist méglich, wenn einsatzbereite Men-
schen aus beiden Lagern, die selbststindig und realistisch zu denken vermo-
gen, aufgrund personlicher, umfassender und riickhaltloser Erdrterungen, zu
der Erkenntnis der Dringlichkeit der gemeinsamen vitalen Interessen aller
Menschen gelangen und die praktischen Konsequenzen einer Zusammenar-
beit ziehen, die sich aus diesen Interessen ergeben. Was bei solchen Erérte-
rungen erreicht wird und inwieweit die Anfiihrer der grossen Lager imstande
sein werden, diese Ergebnisse in die Sprache der Wirklichkeit zu tibersetzen,
davon hdngt u.a. auch die « Parole des Menschen von 1981» ab, nach der Sie
fragen». Buber hat nicht in Erfahrung bringen konnen, ob seine Worte
verOffentlicht worden sind. Er nahm an, dass das nicht geschehen ist!!.

69



Die geistige Michtigkeit, die in Bubers Personlichkeit lag, und man
mag hinzufiigen: der prophetische Ton, der seine schriftlichen und miind-
lichen Ausserungen charakterisierte, erweckte Erwartungen bei seinen
Jingern und Verehrern'?. Es gab immer Menschen, die in ihm einen
“Wegweiser” fiir die Ratlosen sehen wollten und von ihm eine Botschaft
oder mindestens eine erlosende Formel erhofften. Wir sind eine verstorte
Generation und leben in einer krisenhaften Zeit, haben aber keinen «Fiih-
rer der Verirrten»!3. Und, abgesehen von dem orthodox-chassidischen
Lager, haben wir unter uns auch keine Personlichkeiten, die auf den Rang
eines solchen Fiihrers der Verirrten Anspruch erheben konnen.

Viele von Bubers Verehrern aus den ersten beiden Jahrzehnten des
Jahrhunderts sind niichterner geworden, und einige haben sich von ihm
abgewandt. Aber auch seine Kritiker wussten, dass sie es mit einem Mann
von ungewohnlichem Format zu tun hatten. Das wusste auch ein Skepti-
ker und Anarchist wie Gershom Scholem. Unter seinen Schiilern und
Kollegen gab es auch solche, die bis zu seinem und ihrem hohen Alter zu
ihm gehalten haben. Der Bedeutendste unter ihnen ist zweifellos Sh. H.
Bergmann. Es gab Zeiten, in denen man besonders hohe Hoffnungen auf
seine geistige Fithrung setzte. So z.B. in den Jahren nach der Vernichtung
des europdischen Judentums. Die Erniichterung und die kritische Note
kamen nicht auf gegen die Verehrung und die von ihr ausstrahlende
Hoffnung selbst bei einem scharfsinnigen, aller Mystifikation abholden
Intellektuellen wie Baruch Kurzweil. Dem gab er einen lehrreichen Aus-
druck in einem Artikel, den er 1944, nach dem Erscheinen des
Buber’schen «Gog und Magog» verdffentlichte. Hier kamen seine gehei-
men, unerfiillt gebliecbenen Hoffnungen zu vollem Ausdruck: «Man
braucht nicht viel Worte zu machen von dem ungeheuren Einfluss, den
Buber als Erzieher und Lehrer eine ganze Generation lang geiibt hat.
Aber gerade von hier aus, unter seinen Freunden und néchsten, getreue-
sten Schiilern, gingen hiufig Befiirchtungen und ernste Zweifel aus beziig-
lich des Stempels der Personlichkeit in seiner Lehre. Um es genauer zu
sagen: mitunter hatten seine Schiiler heimlich das Gefiihl, dass ihr Lehrer
ihnen im entscheidenden Sinne nicht mehr Wegweiser sein konnte. Diese
warten auf eine schicksalhafte, befreiende Wendung, auf eine Wegwei-
sung, die sie auf ihren Weg bringen kann. ... Buber hat sich uns wieder
mit seinen glinzenden Fihigkeiten prasentiert. Aber diejenigen unter sei-
nen Schiilern, die ihn als Wegweiser zu sehen hofften, haben eine arge
Enttduschung erlebt!4,

Buber hat alsbald auf Kurzweils Artikel, der verschiedene Annahmen
und Argumente enthielt, die sich auf «Gog und Magog» bezogen, reagiert
und ist dabei zum Schluss auf diese Erwartungen zu sprechen gekommen:
«Ich habe aber keine «Lehre». Ich habe nur die Funktion, auf eine Wirk-

70



lichkeit hinzuzeigen. Wer eine Lehre von mir erwartet, die etwas anderes
ist als eine Hinweisung dieser Art, wird stets enttduscht werden. Es will
mir jedoch scheinen, dass es in unserer Weltstunde iiberhaupt nicht dar-
auf ankommt, feste Lehren zu besitzen, sondern darauf, ewige Wirklich-
keit zu erkennen und aus ihrer Kraft gegenwartiger Wirklichkeit standzu-
halten. Es ist in dieser Wiistennacht kein Weg zu zeigen; es ist zu helfen,
mit bereiter Seele zu beharren, bis der Morgen dimmert und ein Weg
sichtbar wird, wo niemand ihn ahnte»!5,

Diese Ausserung Bubers ist zum Verstindnis seiner Weltauffassung
liberaus wichtig, weit liber den Zusammenhang hinaus, in dem sie getan
wurde. Nach ihm leben wir in einem Zeitalter der «Verborgenheit des
gottlichen Antlitzes», oder, wie er es nennt, der «Gottesfinsternis». In
einer solchen Krisenzeit konnen wir «gegenwartiger Wirklichkeit stand-
halten» nur kraft eines Glaubens an «ewige Wirklichkeit». Sein gliubiger
Humanismus wurzelt in einem Verhaftetsein an die Note der irdischen
Wirklichkeit, mit dem Bestreben, diese einzuheiligen (und nicht vor ihr zu
kapitulieren). Seine Gesinnungsgenossen sind diejenigen, die «inmitten
der Gottesfinsternis es wagen zu glauben und es wagen, mit dem Unsicht-
baren zu sein, an den sie glauben, mit ihm zu sein nicht mit pietistischen
Geflihlen, sondern mit der Ganzheit des zu lebenden Lebens. Sie sind es,
die es wagen, dem Gotte Hiobs zu singen, Ihm, dem einzigen, der wahr-
haft in dieser Stunde gefiihlt wird, so wie dem Gotte Moses: «Mein
Schutzgott der, ich schmiicke ihn». So dusserte sich Buber ihm Jahre
1941, also schon wihrend des Zweiten Weltkrieges (wenn auch bevor
Gertlichte tiber die Schrecken des Holocaust das Land Israel erreicht
hatten)!°. Bubers Scheu vor der religiosen Lebensform, die auf dem Sy-
stem des Religionsgesetzes fusst, begleitet ihn schon von Jugend auf, seit
dem Beginn seines Weges. Die Quellen und Wurzeln dieser Abwehrhal-
tung bediirfen einer besonderen Kliarung, fiir die hier nicht der Ort ist.
Nachdem ihm seine dialogische Anschauung erwachsen war, setzte sich
sein religioser Anarchismus in eine Glaubenshaltung um, die in einer
lebendigen personlichen Gottesbeziehung gegriindet ist. «Es handelt
sich», sagt er, nicht darum, ewig geltende Regeln zu verkiinden, das
System der Gebote und Gesetze, (die die Seinsform des orthodoxen Juden
regeln), sondern darum, die Gelegenheit der Verwirklichung zu erspdhen,
die sich bietet und wieder vergeht». Das bedeutet nach Buber die Verwirk-
lichung eines dialogischen Lebens. «Ein wahrhaftes Leben der Menschen
miteinander gibt es nur vom Gott der Wahrheit her»!7.

71



3. «Sozialer Humanismus» und «religioser Humanismus».

Erst von hier aus wird Bubers Entgegung auf die Erwartungen Kurz-
weils verstdndlich: er kann keinen «Weg weisen», keine (von der Not
personlicher Entscheidungen) «befreiende» Wendung bieten. In dieser
wirren, krisenhaften Zeit kann er nur auf eine Richtung hinweisen, in der
jeder Einzelne seinen personlichen Weg finden, seine Entscheidungen tref-
fen und seine Bestimmung erfiillen kann, die seiner Wesensart ent-
spricht!®. Aber falsch wire es zu glauben, dass Buber nur der «Zeit», der
voriibergehenden Situation, der gelebten geschichtlichen Stunde zuge-
wandt wiare. Am Horizont des «Augenblicks» erscheint immer die « Ewig-
keit»: das Relative muss immer in der Perspektive des Absoluten gefasst
werden!®. Buber wurzelt in der Wirklichkeit, aber hingewandt ist er {iber
sie hinaus. Und wo immer es um die Glaubensfrage geht, spricht er von
der «Prifung des einzelnen (in seiner Gottesbeziehung), die zu einer
neuen, rechtschaffenen Vereinigung fiihren kann»?°. Also, die person-
lichen Pfade, die sich Wegsucher in einer Wirklichkeit der Gottesfinsternis
bahnen, konnen sich zu einem gemeinsamen, gemeindehaften Glaubens-
weg zusammenschliessen; die Wege der Religion in der judischen Gesell-
schaft unserer Tage konnen nicht durch eine orthodoxe Dampfwalze
geebnet werden, sondern nur von den Fiissen vieler Einzelner Schritt fiir
Schritt gewonnen werden. Und dies ist nur eine Richtung oder eine Bahn
der Erneuerung des Judentums. Die andere kann sich aus den Zellen der
arbeitenden Siedlung auf dem Boden unseres Landes bilden, in Gemein-
schaften, deren Religiositidt sich u.a. in rechten zwischenmenschlichen
Beziehungen und im Streben nach sozialer Gerechtigkeit niederschlidgt?!.
Buber glaubt, mit A.E. Simons Worten, «der Kampf ... um eine gerechte
... judische Gesellschaft miisse zugleich von beiden Enden des Tunnels aus
unternommen werden, vom Einzelnen her und von den kleinen Gesell-
schaftsbildungen her. Wer aber es vor der rechten Zeit unternimmt, die
beiden Ansitze zu kombinieren, der verfehlt die rechte Stunde und ver-

dirbt das Ganze»?22.

Es ergibt sich, dass «der Weg des Menschen» als des Einzelnen nicht
abzutrennen ist von dem, was Buber «sozialen Humanismus» nennt (s.u.).
Fiir ihn gehort das Personliche und das Gruppenhafte in der Seele zusam-
men: «Die Lebensverantwortung der Gruppe kann von der des Einzelnen
nicht wesensverschieden sein; sonst wiirden die Mitglieder der Gruppe ihre
Verantwortung nur insofern wahrhaft ausiiben, als sie Einzelne sind; was in
ihrer Seele Gruppe ist, wiirde ... dem entgegen bestehen, was in ihrer Seele
Person ist»?3.

Aber nicht genug damit. Die Kreise der Beziehungen zwischen
Mensch und Mensch erweitern sich zu zwischenmenschlichen Beziehun-

72



gen innerhalb der Gruppe, der Gemeinde, der Volksgemeinschaft, zwi-
schen den Kreisen der einen und der anderen Kulturtradition. Auf diesem
Boden ist Bubers universale Auffassung zu verstehen. Diese Auffassung
geht davon aus, dass die Beziehung zu allgemeinmenschlichen Werten und
zu Wertkonzepten anderer Kulturtraditionen dadurch méglich wird, dass
der Mensch in seiner eigenen Kultur verwurzelt ist. Bubers Glaube an den
«Weltfrieden» und an die Einheit der Vélkerfamilie als ganzer stiitzt sich
darauf, dass Menschen «Sohne ihres Volkes sind, unlésbar mit ihm ver-
bunden». «Es ist nur eben ein Universalismus nicht der Individuen, son-
dern der Nationen, und der Individuen lediglich durch die Nationen hin-
durch»24. Der Mensch verbindet sich nicht als ein unverbundener Einzel-
ner, sondern als ein Mensch mit eigener Identifikation, als Werttrager mit
einem bestimmten historischen Erbe. «Gesellschaft besteht eben ihrem
Wesen nach nicht aus losen Individuen, sondern aus Gesellungseinheiten
und ihren Gesellungen»?23.

Eine der interessanten Darstellungen dieser Auffassung geht von
einer Auseinandersetzung zugleich mit Henry Bergson und mit Simone
Weil aus, — zwei Juden, die «beide gewiss (waren), in der christlichen
Mystik die religiose Wahrheit gefunden zu haben». Der universalistische
Nationalismus des Judentums wird von Buber gegen die falsche («kon-
ventionell-christliche») Gegeniiberstellung Bergsons von einem partikula-
ristischen Judentum und einer Universalitit des Christentums ins Feld
gefiihrt26. Bergson sieht in dem sozialen Prinzip nur eine Ubergangsstufe
und meint im Christentum das rein Humane zu finden??. Und so wie
Bergson das soziale Moment im Judentum nicht verstanden hat, so Simo-
ne Weil nicht sein Individuationsprinzip. Fiir sie war das Judentum ein
Gotzendienst der Kollektivitiat, der zwischen Gott und die Seele des Ein-
zelnen tritt?8. Dagegen behauptet Buber, der Gott der Bibel spreche gera-
de zu der Innerlichkeit der Einzelnen, diese Einzelnen stinden aber nicht
allein, sondern seien organisch in ihr Volk eingetan. Ein Zeugnis dafiir
bilden schon die Zehn Gebote, denn «diese sind nicht an ein Thr, sondern
allesamt an ein Du gerichtet: dieses Du ist jeder Einzelne, und da jeder
Einzelne noch durchaus dem Volk eingetan ist, wird er eben als dem
Volke eingetan so angesprochen?®.

Die jiidische Religion, erkliart Buber, beruht ebenso auf der «sozialen
Humanitdt» wie auf der «religiosen Humanitit», auf Beziehungen zwi-
schen Mensch und Mensch wie auf Beziehungen zwischen Mensch und
Gott3°, Aus dieser Einbezogenheit heraus, als Glied seiner Gruppe und
seines Volkes, strebt der Mensch danach, «an dem noch unvollendeten
Werk der Schopfung liebend teilzuhaben». Das Ich der wahren Beziehung
ist nach Buber «das Ich der Liebe». Die Liebe, die in der jidischen Kultur
gedeiht, «l6scht das Ich nicht aus, sondern sie verbindet es mit dem

13



Du»3!. Durch seine Bemiithung um die Ordnung der Welt, dadurch, dass
er Frieden stiftet in der Welt, wird der Mensch zum «Gefiahrten Gottes im
Werk der Schopfung»32. So schiessen im Judentum, wie es in Bubers
Beleuchtung erscheint, die personliche, die soziale und die Glaubensdi-
mension zusammen. Und so verbindet sich die Betonung der «sozialen
(dialogischen) Humanitdt» mit dem utopischen Ideal der vollendeten
Welt.

Bubers Anthropologie, seine Gesellschaftslehre und sein universalisti-
scher Nationalismus sind in Werten gegriindet, die aus dem jiidischen
Kulturerbe geschopft sind. Seine Konzeption des Judentums ist nicht
irgend eine von den vielen Pflanzungen in seinem «Geistesgarten». Es
geniigt darauf hinzuweisen, dass drei von den vier Binden, in denen — nur
im deutschen Original — seine «Werke» gesammelt sind, jidischen Gegen-
stinden gewidmet sind33. Aus dem Geisteserbe seines Volkes heraus hat
Buber seine organisch-utopische Anschauung entwickelt, die dem Frieden
und der Einheit in der Menschheitsfamilie zustrebt. Aber wie steht er zu
der Kontinuitédt des Judentums und der Weise seiner Auseinandersetzung
mit der Krise des Menschen in der Moderne? Buber handelt zwar viel von
dem Weg des Menschen als Jude, als Glaubender, aber wenig von dem
Weg und der Zukunft des jiidischen Glaubens. Direkte Ausserungen von
ihm zu diesem Fragenkomplex gibt es nur wenige, aber solche, die aufs
Ganze gehen. Besonders prézise ist, was er sagt: «Die Saat der Propheten
geht auf, spit, aber immer starker»3#. Das Judentum ist also ein wach-
sender, sich entwickelnder Leib. Dann versteht es sich, dass in seiner Tiefe
noch Samenkoérner geborgen sind, die noch nicht aufgesprosst sind, und
Waurzeln, die noch kein Reis getrieben haben. Es ist zu beachten, dass eine
solche Auffassung auch bei G. Scholem zum Ausdruck kommt, und sogar
in noch klarerer und schirferer Fassung (obwohl auch er das Thema nur
selten direkt angegeganten hat). Das erste Mal kommt es bei Scholem im
Vorbeigehen zur Sprache in einem Abschnitt seines klassischen Buches
liber Sabbatai Zvi3®. Erst viele Jahre spiter hat er das Motiv ausdriicklich
zum Gegenstand gemacht in Gespriachen, die er von April bis Juni 1970
mit Ehud Ben-Ezer gefiihrt hat. Da stellt er sich auf den Standpunkt, dass
das Judentum als eine lebendige, sich entfaltende Wesenheit seine Erschei-
nungen und Ausdriicke noch nicht erschopft hat. Es lohnt sich, seine
Ausserung hier im Wortlaut wiederzugeben: «Ich gehire zu denen, die
(zwischen Judentum und Zionismus) keinen Widerspruch finden. Wir sind
selbstverstindlich alle Fortsetzer, ausser den ”Kanaanitern”. Aber ich
glaube, dass das Judentum etwas Lebendiges ist, das sich einer dogmati-
schen Definition entzieht. Das Neue ldsst sich nie im voraus definieren,
denn das Neue tritt nicht auf als eine Verleugnung einer Tradition, sondern
in dialektischer Weise als deren Neuformung. Und diese beiden Tendenzen

74



haben sich noch nicht erschopft. Wie gesagt, interpretiert jede Generation
das Judentum fiir sich. Und das bedeutet, dass es keine ein fiir allemal
giiltige Definition des Judentums geben kann. Was ich gegeben habe, war
eine ausgesprochen antitheologische Definition, eine gegen alle theologi-
schen Tendenzen gerichtete, gegen alle dogmatischen Tendenzen, an de-
nen ich keinen Teil habe. Nur weil im Laufe einer bestimmten Zeit, sagen
wir zwischen 500 und 1800 christl. Ztr. ein bestimmtes Judentum bestan-
den hat oder sich konsolidiert hat, diirften wir kein anderes als mdglich
annehmen?! Als Massstab darf nur die Frage gelten: welches sind die
lebendigen Ausserungen der Kraft der Nation, die in den verschiedenen
Generationen aufgetreten sind und die sich in der Zukunft noch heraus-
bilden werden? Was ist Judentum? Durch die Religion ist es nicht defi-
niert, obwohl die Orthodoxen das behaupten; ich mache das nicht mit. Im
allgemeinen bin ich der Ansicht, dass man ein historisches Phinomen nur
aus der Geschichte heraus definieren kann. Hier gibt es keinen einheitli-
chen, konkreten Inhalt; was hat das Judentum der Zeit Abrahams oder
der Zeit des Moses mit dem des Baal-Schem gemein? Das Phinomen, das
den Namen Judentum trdgt, hort nicht mit einem bestimmten Datum
oder einer Jahreszahl auf. Ich glaube nicht, dass es enden kann, solange
ein lebendiges Judentum besteht. Wenn Sie eine formulierte Definition
verlangen, dann muss ich sagen, dass ich dazu nicht imstande bin. Das
miissen wir dem lieben Gott iiberlassen. Wenn wir in Formeln fassen
konnten, was Judentum ist, dann hitten wir es nicht mit einem umfassen-
den geistigen Phidnomen zu tun, sondern mit einem Korper, dessen Le-
bendigkeit an Formulierungen hingt. Gegen eine solche Auffassung bin
ich unglaubig. Ich halte dafiir, dass sich in dem Lebenszusammenhang, in
der Kontinuitidt der Generationen, sehr verschiedene Tendenzen im Ju-
dentum entwickelt haben. Ich glaube nicht daran, dass es in der Zukunft
keine neuen Ausdriicke dieser Art mehr geben wird. Aber es gibt ein
Lebendiges, das iiber die dogmatischen Definitionen hinweg durchhilt.
Mit anderen Worten: meiner Meinung nach enthélt das Judentum utopi-
sche Aspekte, die noch nicht zutage getreten sind; es gibt in ihm eine
lebendige Kraft, die ich als "utopische Aspekte” bezeichne»3°®.

Diese ungewohnlichen Formulierungen G. Scholems konnte Buber
sich wohl uneingeschrankt zueigen machen. Damit soll nicht behauptet
werden, die beiden stimmten auch in allen anderen Aspekten ihrer Auffas-
sung des Judentums tiberein.

4. Die polare Dualitiit und die Befreiung von ihr.

Es war die Grundidee, die hinter Bubers gesamter Einstellung zu
Welt und Mensch stand, dass wir in dem Gefiihl einer «tiefe(n) Zwiespél-

o]



tigkeit unserer Existenz» leben3”. Der innere Riss zeitigt auch eine gespal-
tene Wirklichkeit, die tiberwunden werden muss, von der wir erlost wer-
den miissen. Diese existenzielle Situation bildet den Hintergrund einer
Weltkonzeption, die besagt: «In allem herrscht das Prinzip einer polaren
Zweiheit». Das bezieht sich auf die Schépfungsordnungen und zugleich
auf die Welten der Geschichte und des Menschen?®8. Die Polaritit ist fiir
ihn die Grundsituation, aus der «Das Problem des Menschen» und «Der
Weg des Menschen...» (wie zwei seiner anthropologischen Schriften beti-
telt sind) hervorgeht. Auch in seinen spaten Schriften, ganz wie in seinen
frithen «Reden iiber das Judentum», behauptet er weiter, dass «die Welt,
in der wir leben, stets sich in gliilhenden Gegensitzen befindet und stets
nach Erlésung strebt3®. Die Spannung zwischen den Polen ist eine Span-
nung der stindigen Sehnsucht nach ihrer Uberwindung; dies ist die Glut
der Sehnsucht nach der Einheit. Geht man dem Gedankengang der
Schriften nach, die von der Uberwindung der Zerstiickelung und der
polaren Spannungen handeln, wird man gewahr, dass die Erlangung der
Einheit bei ihm mehr eine Sehnsucht als eine erfiillbare konkrete Forde-
rung war*®, Die Einheitssehnsucht, die in Bubers Schriften in allen seinen
Schaffensperioden zutage tritt, ist zugleich eine Erlésungssehnsucht: «Aus
der Zwiespéltigkeit zur Einheit zu kommen»*! ist eine Menschheitssehn-
sucht; denn dann gibt es Frieden zwischen Mensch und Mitmensch, Ein-
heit in der ganzen Menschheitsfamilie. Wahrend der ganzen sechzig Jahre
seiner schopferischen Tatigkeit fithlte Buber, dass er in einer zerbrockel-
ten, unerlosten Wirklichkeit den Glauben aufrechtzuerhalten hatte. Stets
galt es, um den «Seelenfrieden» zu ringen, der ein erster Schritt war auf
dem Weg zum «Weltfrieden»*2. In einem unverdffentlichten Vortrag, den
Buber in Berlin bei einer Festlichkeit anlédsslich der Eroffnung der Hebrii-
schen Universitit in Jerusalem hielt, sagie er: «Das Geheimnis der Viel-
heit der Religionen ist identisch mit dem Geheimnis der Zweiheit von
Religion und Wissenschaft. Thre Uberwindung heisst die messianische
Welt»*3. '

Bubers utopische Auffassung wird zwar in seinen Schriften zur Ge-
sellschaft vorgetragen*#, hat aber in Wirklichkeit nicht nur einen soziolo-
gischen Sinn. Das Streben, «die Welt zum Reiche Gottes zu gestalten», ist
fiir Buber nicht nur eine Herzenssehnsucht oder eine traumhaft ver-
schwommene Hoffnung. Ja, das Utopische hat nicht nur eine Ausrichtung
auf die Zukunft hin. Es ist in die Gegenwart eingetan. Die Vollendung der
Schopfung ist bei jeder bessernden Tat im Werden. Das meint er, wenn er
sagt: «Ein Tropfen von messianischer Vollendung muss jeder Stunde ein-
gemischt werden»*5. Darauf kommt er zwar hdufig im Zusammenhang
seiner jldisch-zionistischen Schriften zu sprechen, aber er meint durchaus
nicht nur sein Volk und dessen geistige Bundesgenossen. Partikulares und

76



Universales schliessen sich ihm zusammen: die Verwirklichung des Zionis-
mus ist nicht Selbstzweck; er soll allgemeinmenschliche Bedeutung haben.
Die jlidische messianische Idee, sagt er, «stellte das Volk Israel in die
Mitte einer Arbeit am Kommen des Reiches Gottes auf Erden, als einer
Arbeit, an der alle Volker teilnehmen sollten. Sie befahl jeder Generation,
mit ithren Kriften und Mitteln an der heiligen Zukunft zu bauen. Ohne
diese Idee, in all ihrer Paradoxie und Konkretheit zugleich, wiren weder
Cromwell noch Lincoln moglich gewesen. Der grosse Antrieb, der die
christlichen Vélker in Zeiten der Enttiduschung und Ermiidung immer
wieder von neuem befeuert hat, sich an eine Neugestaltung des 6ffentli-
chen Lebens zu wagen, stammt von ihr her: die Hoffnung auf ein echtes
und gerechtes Zusammenleben der Menschen und der Volker aus Freiwil-
ligkeit. Aber fiir das Volk, aus dem sie einst hervorgegangen war, ist diese
Idee zu einer Kraft von ganz eigentiimlicher Vitalitit erwachsen. Aus dem
Lande der Verheissung vertrieben, ist dieses Volk fast zwei Jahrtausende
lang durch die Zuversicht der Wiederkehr der Erfiillung der Verheissung,
der Verwirklichung der Idee am Leben erhalten worden. Es wire zu
wenig, hier von einer Kontinuitdt des Gefiihls zu reden: unter Umstin-
den, die bei jedem anderen Volke lingst zur volligen Auflosung hétten
fiihren miissen, hat der innere Zusammenhang mit seinem Land, der
Glaube an die verheissene Wiedervereinigung mit ihm diesem Volk immer
wieder Blut und Mark erneuert»*°.

Die messianische Erlésung ist Ergebnis und Hohepunkt eines schop-
ferischen Prozesses, dem das Wirken eines jeden Menschen an der Verbes-
serung zugrunde liegt (das in der Begriffssprache des Chassidismus als
«Gottesdienst im Materiellen» bezeichnet wird). «Erlosungy, sagt Buber,
«bedeutet die Vollendung der Schopfung zum Reiche Gottesn*”. Die
Triebkrifte, die die Buber’sche gesellschaftliche Utopie befruchten, sind
zugleich Etappen im Prozess der Erlosung.

ANMERKUNGEN

1. Sieche G.D. Cohen, «German Jewry as Mirror of Modernity», Leo Baeck Institute
Year Book | XX (1975), pp. 20-21.

2. Diesen Ausdruck gebraucht Buber in seinem Aufsatz «Vorbemerkung tiber Franz
Werfel», Der Jude, 1, 1-2, IV-V, Berlin-Wien, 1917, p. 110.

3. Siehe G. Scholem, Von Berlin nach Jerusalem, Surhkamp Verlag, Frankfurt a.M.,
1977 (besonders das Kapitel «Pension Struck», S. 80-108).

4. Siehe ebd., das Kapitel «Jerusalem (1923-1925)», S. 203-220.
77



10.

11.

12.

13.

14,

13.

16.

17:
18.

I

78

. Siehe z.B. Buber, Die Jiidische Bewegung, Bd. 2, (Berlin 1920), S. 132-137: «Die

Eroberung Paldstinas». Erstmals gedruckt: Der Jude, 11, s. 10-11. Abgedruckt: Der
Jude und sein Judentum (Ko6ln 1963), S. 505-507.

. «Das Ende der deutsch-jiidischen Symbiose», Der Jude und sein Judentum, S. 644-

647.

. Ebd. 645.
. Siehe dazu die Aufsitze, die Buber der Gestalt und der Téatigkeit Gordons gewidmet

hat. Diese finden sich gesammelt in Bubers Pfade in Utopia — Uber Gemeinschaft
und deren Verwirklichung, hrsg. Abraham Schapira, Heidelbert, 1985, S. 349-363.

. Hammarskjolds Empfehlung wurde aus dem Archiv der Schwedischen Akademie

mit deutscher und hebriischer Ubersetzung verdffentlicht. Siche dazu den Zeitungs-
artikel «Juni 1959: Dag Hammarskjold empfiehlt Martin Buber als Kandidaten fiir
den Nobelpreis» (hebr.), Haaretz, 22.10.1965.

Siehe H. van Dusen, Dag Hammarskjold — The Statesman and His Faith (New York
1967), S. 116, 169, 186-188; Meyer Levine, «Sages who inspired Hammarskjold»,
The New York Times Magazine, 3.12.1961.

Siehe den Artikel «Wie wird die Parole des Menschen in zwanzig Jahren lauten»
(hebr.) Maariv, 27.4.1962.

Interessant ist in dieser Beziehung das Zeugnis von Gershom Scholem, das durchaus
nicht allein steht: «... Und da ertdont die Stimme Bubers, eine Stimme, die aus den
«Drei Reden iiber das Judentum» (aus den Jahren 1909-1910, A. Sch.) und aus den
frithesten chassidischen Biichern herkommt. Einen ungeheuren Widerhall hatte die-
se Stimme unter uns: sie versprach etwas, sie bezauberte, sie heischte. ... Unser
wogendes, anarchisches Gefiihl war von dieser Lektiire angetan, die bei aller Schon-
heit und aller Fliissigkeit der wohlabgewogenen und gehaltreichen Sdtze doch auch
ein wenig Anarchistisches hatte, und “Wirbel ruft dem Wirbel”» (sieche das Kapitel
«Zur Gestalt Martin Bubers — bei seinem fiinfundsiebzigsten Geburtstag» in Deva-
rim Bego (hebr.) redigiert von A. Schapira, Tel Aviv 1976, S. 457).

Nach der Formulierung von Prof. Nathan Rotenstreich in der Diskussion iiber
judische Identitét in der Universitat Tel Aviv, 9.6.1987. ;

B. Kurzweil, «Gog und Magog von Martin Buber», Haaretz, 24.11.1944. Es soll
erwihnt sein, dass viele Jahre spiater Kurzweil einen Artikel zum achtzigsten Ge-
burtstag von Buber verdffentlichte, den er betitelte: «Der grosse Lehrer M. Buber»
(Haaretz, 7.2.1958). Zur Weltanschauung von Kurzweil, wie sie in seiner Literatur-
forschung und Literaturkritik zum Ausdruck kommt, siche M.L. Diamond, The
Literary Criticism of Baruch Kurzweil: A Study in Hebrew-European Relationships,
Indiana Univ Press, 1978.

M. Buber, Zu «Gog und Magog», 8.12.1944. Dieser als Reaktion geschriebene
Artikel ist in Ubersetzung den deutschen Ausgaben des Buches als Nachwort beige-
geben. In einer der englischen Ausgaben erscheint er als Vorwort.

Hier aus dem hebréischen Original iibersetzt. Die Stelle stammt aus «Die Wege der
Religion in unserem Lande» — Rede, gehalten in der Synagoge Emeth we-Emuna in
Jerusalem. Veroffentlicht in Haruach wehamziuth, Tel Aviv 1942, S. 125-126. Diese
wichtige Rede ist nicht wieder gedruckt und in keine européische Sprache tibersetzt
worden.

Ebd. S. 121-126.

Vgl. zum Thema auch «Der Weg des Menschen nach der chassidischen Lehre (Haag
1948), besonders das Kapitel: «Der besondere Weg», S. 11-17.

Siehe das Kapitel «Augenblick — Ewigkeit» in meiner Dissertation Dual Structures in
the thought of M.M. Buber, Tel Aviv University, (hebr.), September 1983, S. 175-
195.



20.
21,

22,

23.

24,

25.

26.
27.
28.
29.
30.
31.
32.
33.

34,
35,
36.

37.
38.
39,
40.

41.

42,

43,

44,
45.
46.

47.

«Darche Hadath b’arzenu», S. 120.

Siehe Pfade in Utopia (oben Anm. 8), das Kapitel: «Kibbutzleben zwichen Néihe und
Beziehung — eine Begegnung junger Kibbutzerzieher mit Martin Buber», S. 300-312.
Ernst Simon, «Martin Buber und der Glaube Israels» (hebr.), Yeadim, Tzematim,
Netivim — iiber das Denken Martin Bubers, Sifriat Poalim 1985, S. 88-89.

«Judisches Nationalheim und nationale Politik in Paldstina», Der Jude und sein
Judentum, S. 334 (gesprochen in Berlin, 1929).

«Die heimliche Fragen, Der Jude und sein Judentum, S. 168. Diese Differenzierung
deckt sich mit dem Unterschied zwischen dem jiidischen Messianismus, der das
Schicksal des ganzen Volkes betont, und dem christlichen, der um den Begriff des
Einzelnen zentriert ist. Sieche J. Katz, «Is Messianismus good for the Jews»?, Com-
mentary 83, Heft 3 (April 1987), S. 31; ferner G. Scholem, «Die sabbatianische
Bewegung — ihre Wurzeln, ihre inneren Kédmpfe und ihre Nachwehen» (hebr.),
Einleitungsaufsatz zu der vermehrten Neuauflage von Shabtai Zvi wehatnua hashab-
tait bime hayyav, Am Oved 1987.

Pfade in Utopia, S. 40. Siehe auch Erhard R. Wien, «Martin Buber als Soziolog», in
Kulturanthropologie, hrsg. von W. von der Ohe (Berlin 1987), S. 283-300.

Siehe «Die heimliche Frage», Der Jude und sein Judentum, S. 166.

Ebd. S. 167.

Ebd. S. 166.

Ebd. S. 168.

Ebd. S. 169.

Ebd. S. 170.

Ebd. S. 169.

Niamlich: M. Buber, Werke II: Schriften zur Bibel; Werke I11: Schriften zum Chassi-
dismus, Miinchen-Heidelberg, 1962-1964; und der Sonderband: Der Jude und sein
Judentum, Koln, 1963,

«Die heimliche Frage», Der Jude und sein Judentum, S. 171.

Gershom Scholem, Sabbatai Sevi, The Mystical Messiah, Princeton 1973, S. 283.
Ehud ben Ezer, «G. Scholem, Zionism — Dialectic of Continuity and Rebellion»,
Unease in Zion, New York 1974, pp. 275-276.

«Das Judentum und die Juden», Der Jude und sein Judentum, S. 15.

«Der Grundstein» (Die chassidische Botschaft), Werke 111, S. 782-802.

«Religion und Wirklichkeit», Werke I, S. 518.

Vgl. in meiner Dissertation (hebr. Anm. 19, oben), besonders das Kapitel «Polare
Dualitdten», S. 51-78. '

«Das Judentum und die Juden», Der Jude und sein Judentum, S. 16.

Dieser Haltung verleiht Simcha Bunam von Pzysha Ausdruck in seinem Wort, das
Buber, Erzihlungen der Chassidim (Ziirich 1949), S. 766, unter der Uberschrift
«Weltfrieden und Seelenfrieden» wiedergibt.

Der Vortrag ist im deutschen Original verdffentlicht in der (hebr.) Zeitschrift Daat,
5 (Sommer 5740 = 1980), Univ. Bar Ilan, iibers. und mit Anmerkungen versehen von
Th. Dreifuss. Das Zitat im Text dort, S. 121.

Siehe Pfade in Utopia, oben Anm. 8.

«Die heimliche Frage», Der Jude und sein Judentum, S. 169.

Bubers handschriftliche deutsche Originalfassung seiner englisch vorgetragenen
Aussage, die im Buberarchiv in Jerusalem liegt, ist in Martin Buber Ein Land und
zwei Volker, hrsg. und eingel. von Paul Mendes-Flohr (Ziirich 1985) S. 241-242,
veroffentlicht.

«Politik aus dem Glauben», Nachlese (Heidelberg 1965), S. 192.

79



	Bubers Platz in der jüdischen Kultur der Gegenwart

