Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 44 (1988)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

christlichen Gespriches im allgemeinen und speziell unter den Bedingungen in Polen
heute. Einige einfiihrende, grundsitzliche Erwédgungen dazu hatte Dr. Simon Lauer
(Luzern) vorgetragen.

Das Symposium war ein erster Schritt auf einem neuen, noch ungeebneten Weg,
aber es war ein Schritt, darin stimmten alle Teilnehmer iiberein, der ebenso wichtig wie
notwendig war und dem weitere folgen sollen. Verschiedene Begegnungen am Rande
des Symposiums mit Reprédsentanten der Jiidischen Gemeinden Polens, der Katholi-
schen Kirche und vor allem der Kommission des Episkopates Polens fiir den Dialog mit
dem Judentum, die im Mai 1986 ins Leben gerufen worden ist, bestirkten und ermutig-
ten zugleich in der Absicht, das eben begonnene jiidisch-christliche Gespriach auch in
Polen intensiv weiterzufithren.

Stefan Schreiner

REZENSIONEN

THE LITERATURE OF THE SAGES; part one; ORAL TORA; HALAKHA ETC.,
COMPENDIA RERUM IUDAICARUM; van Gorcum, Assen, Fortress Press, Phil-
adelphia 1987, 464 S.

Das neue Buch ist ein Ereignis in der Wissenschaft des Judentums und es wird auch
indirekt wohltuend auf die neutestamentliche Forschung wirken, obschon sein Inhalt
die judische miindliche Lehre und die Halacha ist und eine Einleitung in die Mischna,
Tosefta, den Talmud und die kleinen aussertalmudischen Traktate beinhaltet. Kurz
gesagt, dieser bisher bei weitem wichtigste Band der bekannten Compendia Rerum
Tudaicarum ad Novum Testamentum behandelt den gesetzlichen Aspekt des rabbini-
schen Judentums. Der Midrasch und die Aggada, also die exegetische und theologische
Seite des Rabbinismus wird den Hauptteil des weiteren Bandes bilden.Es werden also
die beiden Binde zusammengehdren und sie werden fiir uns alle eine unerldssliche
Grundlage fiir eine weitere Forschung sein. Ohne unsern Band wird man sich leichter
auf dem schwierigen Gebiet der jlidischen miindlichen Lehre und der Halacha verirren
konnen.

Der Herausgeber des Bandes ist Professor Shmuel Safrai und auch die librigen
Verfasser leben in Israel, und sind mit der hebraischen Universitit in Jerusalem verbun-
den. Einer unter ihnen ist ein Christ aus Deutschland, nimlich Michael Krupp. Er hat
ausfiihrlich die Handschriften der Mischna und der dazugehérenden Sammlung Tosefta
und des Palistinischen und Babylonischen Talmuds behandelt. Seine Studien sind dar-
um so wertvoll, weil sie auf der direkten Kenntnis der vielfiltigen hebridischen Hand-
schriften beruhen. Die Textkritik der Viterspriiche, die ein Kompendium der rabbini-
schen Ethik bilden, hat S. Sharvit behandelt. Uberhaupt beruht der Band auf einer
profunden Kenntnis der handschriftlichen Uberlieferung der behandelten Texte, und da
wird Neues gebracht, was einen wichtigen Vorstoss in dem Verstindnis der rabbini-
schen Literatur bedeutet. Ein jeder, der dieses Gebiet auch nur oberflichlich kennt,
weiss, dass die rabbinischen Quellen in ihrer gedruckten Form nur einseitig ihren viel-

48



verzweigten Text bieten. Zu den meisten rabbinischen Werken fehlen dazu noch moder-
ne kritische Ausgaben. Da ist die Philologie nicht ein Luxus, sondern manchmal sogar
der cigentliche Ausgangspunkt fiir weitere Uberlegungen. Das kann man aus unserem
Band oft in jedem Kapitel sehen. Besonders klar wird die Wichtigkeit der philologis-
chen Forschung aus den zwei Kapiteln (5 und 9) ersichtlich, die von M.B. Lerner
geschrieben wurden, iiber die Viterspriiche und iiber die rabbinischen aussertalmudis-
chen Traktate. Da wurde eine Pionierarbeit geleistet. Erst jetzt konnen zum Beispiel
manche rabbinische Texte mit Sicherheit datiert werden, und auch besonders solche,
welche fiir die jidischen Wurzeln der urchristlichen Ethik wichtig sind.

Wir wollen nun die einzelnen Teile des Bandes und ihre Verfasser anfithren. Die
Unterkapitel, welche sich mit den Handschriften befassen, und ihre Verfasser haben wir
schon besprochen. Wir haben auch schon den Herausgeber der Binde, Sh. Safrai,
genannt. Er ist der Autor der gewichtigen Kapitel 2 und 3, welche das Wesen der
miindlichen Lehre und der Halacha beschreiben. Der historische Hintergrund, in dem
die jiidische miindliche Uberlieferung zur vollen Entfaltung gekommen ist, wird im
ersten Kapitel durch Isayah M. Gafni beleuchtet. Diese sonst vorziigliche Zusammen-
fassung ist unserem Verstindnis nach leider von kleinen Mingeln belastet, hauptséich-
lich was die politische Perspektive anbelangt. Waren denn die alten Pharisier wirklich
so unpolitisch, wie es noch heute manchmal behaupt wird (siche S. 4)? Dagegen ist es
sehr lobenswert, dass Gafni nicht der modischen Verirrung verfallen ist, dass er die
Pharisder mit dem rabbinischen Judentum identifiziert. Neben Safrai ist der wichtigste
Verfasser in diesem Band Abraham Goldberg: Er hat die Kapitel 4, 6, 7 und 8 verfasst,
nidmlich iiber die Mischna, die Tosefta, den Palidstinensischen und den Babylonischen
Talmud. Unter anderem konnen diese Kapitel als Einfiihrungen aus einer berufenen
Feder zu den grossen Sammelwerken des antiken talmudischen Rechts dienen. Daneben
sind diese Kapitel auch fiir einen Experten auf diesem Gebiet eine spannende und
lehrreiche Lektiire. Die Vorgeschichte und die Redaktion dieser jiidischen klassischen
Werke wird hier aufgrund von sehr interessanten Hypothesen untersucht, und obzwar
ich auf diesem Gebiet kein ausgesprochener Spezialist bin, scheinen mir die fesselnden
Untersuchungen des Abraham Goldberg besonders wichtig zu sein. Sie helfen fiir ein
weiteres Studium der Texte, und das scheint mir fiir eine gediegene Arbeitshypothese
das Entscheidende zu sein. Wir haben schon die Pionierarbeit erwihnt, welche Lerner in
seinen zwei Kapiteln (5 und 9), iiber die Viterspriiche und iiber die aussertalmudischen
Traktate geleistet hat. Durch dieses Kapitel ist, wie mir scheint, alles iiberholt, was liber
diese Texte auch in den letzten Jahren geschrieben wurde, Lerners und Goldbergs
Kapitel befassen sich mit dem rabbinischen Korpus von dem literarisch-philologischen
Aspekt. Wir sind sicher, dass auch die Kapitel des folgenden Bandes, in denen die
literarische Seite und die Art der Redaktion der Midraschim behandelt sein wird,
denselben hohen Wert haben werden, wie die parallelen Kapitel tiber die halachischen
Texte in unserem Band.

Am bedeutendsten in dem auch sonst vorziiglichen Buch sind wohl die zwei Kapi-
tel (2 und 3), tiber die miindliche Tora und iiber die Halacha. Sie wurden von Shmuel
Safrai geschrieben. Mir war es leichter, diese 175 Seiten zu lesen und zu lernen, als sic
gebiihrend zu besprechen — so reich sind sie an wichtiger Information. Sie sind klar
geschrieben. Der Verfasser hat die Hauptprobleme erfasst und sehr klar und gemeinver-
stindlich behandelt und gleichzeitig kénnen diese Kapitel als Kommentar zu verschie-
denen Stellen aus der rabbinischen Literatur dienen.

Nur eines fehlt mir in diesen Kapiteln — und auch in dem ganzen Band. Man
erfihrt dort nicht direkt und anschaulich, wie eigentlich das konkrete «halachische»
Verhalten eines «rabbinischen» Juden beschaffen ist und welcher Art die Entwicklung
der Gesetzespraxis in dem antiken rabbinischen Judentum gewesen ist. Als eine mo-

49



derne wissenschaftliche Parallele etwa zu der naiven Beschreibung des «gesetzlichen»
Lebens der Aegypter bei Herodot! Aber warum diese Vorwiirfe? Eine ausfiihrlich analy-
tisch-historische objektive Beschreibung der jlidischen Religionspraxis wird man auch
anderswo umsonst suchen. Wie kann man diesen Mangel erkliaren? Dies habe ich mich
gefragt, als ich den vorliegenden Band gelesen habe. Anscheinend liegt eine der Ursa-
chen darin, dass gerade die, welche an einer solchen Schilderung am meisten interessiert
sein sollten, ndmlich die Christen und die Juden selbst, dazu kaum fihig sind, weil
gerade zwischen den beiden die jiidische Gesetzespraxis umstritten ist. Der «fromme»
und sogar «freie» Jude reflektiert auch heute nicht iiber die tagtigliche jiidische Reli-
gionspraxis, und der Christ ist heute meistens von der jlidischen Gesetzlichkeit abge-
stossen, oder von ihr mit Neid magisch angezogen.

Aber zuriick zu dem vorliegenden Band! Er kann nicht genug empfohlen werden,
da er ein unentbehrliches Werkzeug ist, welches vielen helfen wird, das antike Judentum
zu entdecken. Wir alle hoffen, dass der zweite Halbband so gut sein wird wie es der
erste ist. Da er sich mit dem Midrasch befassen wird, kann man hoffen, dass neben der
jiidischen Halacha auch die Agada, der schopferische Mutterleib der rabbinischen Got-
tes- und Weltsicht, dann fiir den Leser erschlossen sein wird. Aber auch schon jetzt sind

wir den Verfassern des ersten Halbbandes zum Dank verpflichtet.
David Flusser

Hermann L. Strack/Giinter Stemberger, INTRODUCTION AU TALMUD ET AU
MIDRASH. Traduction et adaptation francaises de Maurice-Ruben Hayoun. Paris:
Les Editions du Cerf, 1986 (Patrimoines: Judaisme).

Es ist hochst begriissenswert, dass Maurice Hayoun die von Giinter Stemberger so
griindlich bearbeitete siebte Auflage (1982)des bewihrten Strackschen Buches nun auch
dem franzosischen Publikum zugénglich gemacht hat. Die Ubersetzung hilt sich nicht
sklavisch an Stembergers Text, ohne ihn zu verraten. An manchen Stellen ist Literatur
nachgetragen und in den Text eingearbeitet, die Stemberger noch nicht zu Verfiigung
stand. Sehr bedauerlich ist es, dass Autorennamen und Titel oft sehr ungenau sind; an
der Korrektur ist offenbar gespart worden. Leider ist die Gelegenheit nicht beniitzt
worden, die Register auszubauen. Die Ausstattung des Bandes ldsst hingegen keine
Wiinsche offen; starkes Papier und deutlicher Druck tragen dazu bei, dass das Buch
doppelt so dick geworden ist wie das Original, sind aber fiir den Beniitzer besser.

Eine eigene Note bekommt diese Bearbeitung durch Hayouns Einleitung, die auf
acht Seiten die Bedeutung des Talmuds fiir die Juden in Zeiten tiefen geistigen Um-
bruchs meisterhaft skizziert. Zur Sprache kommen vor allem Maimonides und Moses
Mendelssohn, sowie Salomon Maimon. :

Im ganzen ein sehr eimpfehlenswertes Buch, das auch der deutschsprachige Leser
gerne konsultieren wird.

S. Lauer

50



Gregoire de Nazianz, DISCOURS 4-5: CONTRE JULIEN. Introduction, texte critique,
traduction et notes par Jean Bernardi. Editions du Cerf, Paris, 1983 (= Sources Chreé-
thiennes n. 309).

Der Vf. hat bereits in derselben Buchreihe (Sources Créthiennes N. 309, 1978) die
drei ersten Reden Gregors von Nazianz verdffentlicht. In einer sehr gedriangten und gut
dokumentierten Einleitung analysiert Jean Bernardi in den beiden ersten Kapiteln die
Beweggriinde fiir die heftigen Angriffe Gregors gegen Julian (der volle Titel dieser
Rede: «Gegen Julian: Schmdhreden» ist vollig berechtigt!). Diese Beweggriinde sind
zweifacher Natur: Einerseits sind sie personlich — der Bruder Gregors gehort zum
Hofstaat Julians und Gregor fiirchtet dessen schidlichen Einfluss —, andererseits stiitzen
sie sich auf allgemeine Erwdgungen: Das Christentum ist durch die vom Kaiser ergriffe-
nen Massnahmen in Gefahr. Obwohl diese Reden (es handelt sich mehr um eine Litera-
turgattung als um tatsdachlich gehaltene Reden) einige Zeit nach dem Tode Julian
verfasst wurden, so bezeugen sie dennoch die grosse Angst der Christen, als ihnen das
Edikt vom Juni 362 die Unterrichtstitigkeit verbietet, was die Verbreitung des Christen-
tums aufgehalten hitte. Der Vf. macht es sich zur Aufgabe, das psychologische Portrat
Gregors von Nazianz nachzuzeichnen, um die Heftigkeit seiner Ausserungen und den
zeitlichen Abstand zwischen dem Tod Julians und dem vermutlichen Datum zweier der
Reden zu rechtfertigen. Man muss hier auf die Schiirfe der Beweisfithrung Jean Bernar-
dis hinweisen, die er fiir die Datierung der Endredaktion dieser Reden anstellt.

Im 3. Kapitel der Einleitung analysiert der Vf. die Polemik Gregors gegen den
Hellenismus: Wenn er die Philosophen und die Gétter licherlich macht, kiimmert sich
der Kappadokier weder darum, das Gedankengut der ersteren zu respektieren, noch
fragt er sich, ob sich Julian zu allen Glaubensvorstellungen des Heidentums bekannt
hat. Gregor weiss librigens sehr wenig vom literarischen und philosophischen Werk des
Kaisers. In seiner Analyse der Tragweite der beiden Reden (4. Kapitel) zieht der Vf. im
Blick auf den von Gregor ins Auge gefassten politischen Aspekt den Schluss: «Das
romische Reich wird christlich sein, oder es wird nicht sein... Jeder antichristliche
Kampf ist in Hinkunft selbstverstindlich zum Scheitern verurteilt und die Intelligentia
hat keine andere Wahl, als sich dem Christentum anzuschliessen» (S. 60). Der Vf.
erinnert auch daran, dass, vom religiosen Standpunkt Gregors aus gesehen, die kiirze
Regierungszeit Julians letzen Endes eine positive Auswirkung hatte, erlaubte sie doch
den Christen, sich zusammenzuschliessen, um {iber ihre Differenzen hinweg ihren
Glauben zu bewahren. Auch muss man diese Regierungszeit als eine Priifung betrach-
ten, die Gott iiber sein Volk verhingte, um es zu bessern. Schliesslich beniitzt Gregor
die griechische Kultur um die Vormachtstellung des Logos besser zu begriinden: indem
Julian diese Kultur zu glorifizieren suchte, hat er den gottlichen Logos beleidigt und
indem er die Christen des Wortes (logos) beraubte, hat er ihm eine weitere Beleidigung
zugefiigt. Gregor beabsichtigt jetzt, sein eigenes Wort in den Dienst des «Wortes» zu
stellen, indem er sich die Hilfsmittel der griechischen Rhetorik zueigen macht.

Der aussergewohnlich rauhe und heftige Ton von Gregors Text wurde von Jean
Bernardi in bewunderungswiirdiger Weise libersetzt; mit seltenem Geschick hat er sich
in das gesamte Satzgefiige eingelebt. Diese Ubersetzung liest sich in einem Zug, so sehr
ist sie lebendig und auch heftig. Der Wissenschaftler wird auch den Reichtum und die
Genauigkeit der dem Text beigegebenen Fussnoten zu schitzen wissen, die keine An-
spielung im Dunkel lassen; auch der kritische Apparat ist vorbildlich. Jean Bernardi hat
uns eine bemerkenswerte Ausgabe beschert.

M. Petit

31



LE MONDE GREC ANCIEN ET LA BIBLE. Paris, Beauchesne, 1984, 422 S.

Dieser Band ist der erste einer unter der Leitung von Charles Kannengiesser her-
ausgegebenen Reihe, die insgesamt sieben Béinde umfassen soll und den Titel « Bible de
tous les temps» (Die Bibel zu allen Zeiten) trigt. Die Buchreihe «deckt die chronologi-
sche Reihenfolge der Funktion ab, welche die Bibel in der Menschheitsgeschichte von
der christlichen Ara an innehatte». Die beste Art, diese Buchreihe dem Leserpublikum
vorzustellen ist wohl, auf die Worte der Herausgeber zuriickzugreifen: «Sie will die
Augen 6ffnen fiir den Ort, den Platz und die Verwendung der Bibel in der westlichen
Gesellschaft, von den Zeiten Christi bis auf unsere Tage; sie will zeigen, wie die Bibel
entdeckt, in Angriff genommen, ausgewertet, gelesen, betrachtet und gelebt wurde und
wie sie zu einem Ferment fiir Gesellschaften und Kulturen geworden ist». Die Heraus-
gabe des vorliegenden Bandes stand unter der Leitung von P. Claude Mondésert, der in
einer eleganten und synthetischen Einleitung den Leitgedanken aufzeigt und die Aus-
wahl der Themen durch die Zeit, den Raum und die geschichtlichen U 11:~tiinde hin-
durch erklart.

Der thematische Reichtum und die Kompetenz der Verfasser machen es unmag-
lich, mehr als die grossen Linien jedes Artikels zu erwdhnen, um zu verhindern, dass
sich die Besprechung nicht im Masslosen verliert.

Der erste Artikel von Paul LAMARCHE umreisst den augenblicklichen Stand der
grossen Probleme, welche die Septuaginta aufwirft: die Motive fiir diese Ubersetzung
(zusitzlich der im Aristeasbrief angegebenen), die Datierung der einzelnen Teile und
Biicher, die Eigentiimlichkeit der Septuaginta und ihres hebriischen Vorbildes, der
philologische Aspekt der Ubersetzung und seine Bedeutung und schliesslich ihre theolo-
gische Originalitét.

Roger ARNALDEZ zeichnet in grossen Ziigen die Stellung Philos nicht nur im
Blick auf das Judentum seiner Zeit, sondern in der Perspektive des universellen Juden-
tums, dessen nahen Triumph er erhofft und den er durch seine Lehre vorbereitet. Die
Bibelinterpretationen Philos wurden dann spiter tatsdchlich vom Christentum fiir sich
in Anspruch genommen.

In seinem Beitrag: «La Bible a la naissance de I'Eglise» (Die Bibel zur Zeit der
Entstehung der Kirche) erinnert Jacques GUILLET daran, dass das N.T. vorerst als
Erginzung der heiligen Schriften und als ihre Fortsetzung gedacht war. Man unter-
scheidet zwei Kategorien neutestamentlicher Schriften: diejenigen, die Jesus zum Gegen-
stand haben und die, wo er eine aktive Rolle spielt. Der Verfasser betont die Funktion
der miindlichen Uberlieferung in den ersten Christengemeinden, vor jeder Abfassung
der Evangelien, und nimmt im Anschluss an Marcel JOUSSE Stellung zur Uberset-
zungsform, die sie erhalten haben.

In einem an Zitaten der Kirchenviter der ersten Jahrhunderte sehr reichen Artikel
fasst Willy RORDOREF seine Untersuchungen tiber «die Bibel in der Unterweisung und
der Liturgie der ersten Christengemeinden» zusammen. Die Unterweisung erfolgt in
Form von Predigten bei den wochentlichen Zusammenkiinften, durch Briefe und —sel-
ten — durch theologische Schriften apologetischen Charakters. Die Liturgie — die Quel-
len fiir ihre Kenntnis sind hauptsichlich die Didache, die Apostolische Tradition des
Hippolyt von Sardes und die katechetischen Traktate Tertullians — wird vom Verfasser
in ihren verschiedenen Bestandteilen analysiert: Katechese, Taufritus, Tauftypologien,
Sonntagsgottesdienst (Eucharistie und Kollekte), Festfeier (Ostern und die alljdhrlichen
Gedenktage der Martyrer). Man stellt fest, dass die Bibel sowohl in der Unterweisung
als auch in der Liturgie im Leben der Christen allgegenwirtig ist.

Dieselbe Gedringtheit an Informationen, die den Artikel von W. Rordorf kenn-
zeichnet, ist auch in dem Beitrag von Irénée-Henri DALMALIS festzustellen. Die Analy-
se der «biblischen Themen in den eucharistischen Anaphoren griechischer Sprache» in

52



den 6stlichen und westlichen Kirchen zeigt eine sehr solide Verwurzelung im biblischen
Mutterboden (vor allem im jiidischen Segenspruch {iber das Brot und den Kelch), ganz
besonders in den Anaphoren kappadokischen Ursprungs.

In einem «La Bible dans les premiéres controverses entre Juifs et Chrétiens» (Die
Bibel in den ersten Kontroversen zwischen Juden und Christen) betitelten Artikel fiihrt
Marcel SIMON sehr berechtigter Weise die Kontroversen als «Streit um ein Erbe» ein.
Die Beniitzung der Septuaginta durch die Christen der ersten Jahrhunderte gehort mit
hinein in diesen Streit durch die Unterschiede zum masoretischen Text; diese Beniitzung
durch die Christen gab iibrigens den Anstoss fiir andere griechische Versionen jlidischer
Herkunft. Die Interpretation des A.T. ist ebenfalls eine Quelle von Uneinigkeit zwi-
schen den beiden Gemeinschaften, nicht nur durch ihre Methoden, Literalexegese oder
Allegorie, sondern ganz besonders dadurch, dass man alle messianischen Texte auf
Jesus bezieht.

«La Bible inspiratrice d'une morale chrétienne d’aprés Clément d’Alexandrie» (Die
Bibel als Inspirationsquelle christlicher Moral nach Klemens von Alexandrien ) lautet
der Titel eines Beitrags, in dem Eric OSBORN nach Themen geordnet die hauptséchli-
chen Hinweise von Klemens auf die Bibel Alten und Neuen Testaments aufnimmt und
so die Entstehung der christlichen Moral aus biblischen Inspirationsquellen aufzeigt.
Der Verfasser beleuchtet dann dieselben Themen, die sich auch bei den Philosophen
vorfinden, welche Klemens zufolge von der christlichen Tradition abhidngig sind.

In einem kurzen Artikel, «Saint Irénée lit la Bible» (Der heilige Irendus liest die
Bibel), unterstreicht Maurice JOURJON, wie sehr nach Irendus die christliche Theolo-
gie bereits in der Bibel in Erscheinung tritt, welche die priviligierte Verbindung mit dem
Geist Gottes darstellt.

In einem Beitrag «La Bible chez les marginaux de ['orthodoxie» (Die Bibel bei den
Randfiguren der Orthodoxie) analysiert Alain LE BOULLUEC mit viel Feingefiihl die
Behandlung der Bibel durch Markion und seine Schiiler: Ablehnung des A.T.; Korrek-
tur des N.T.; Literalinterpretation; er zeigt ebenfalls, wie sich dieses Vorgehen in das
markionitische System integriert. Was die Gnostiker anbetrifft, so nuanciert der Verfas-
ser seine Bewertung je nach den verschiedenen Stromungen im Blick auf ihr Verhaltinis
zur Bibel, wie das aus ihren zahlreichen Kommentaren zum N.T. hervorgeht. )

Marcel BORRET widmet seinen Artikel dem Thema «L’Ecriture d'aprés le paien
Celse» (Die Bibel nach dem Heiden Celsus). In seiner grossen Kampfschrift «Das wahre
Wort» beniitzt Celsus, wie so viele andere nach ihm, die Bibeltexte, um die christliche
Struktur an den Grundfesten zu untergraben. Seine Kritik ist auf drei Ausblicken
aufgebaut. Er nimmt zuerst das Leben Jesu vor, das er so darstellt, wie wenn es von
einem glaubenstreuen Juden gesehen wiirde; dann wendet er sich der literarischen Un-
terlegenheit des Judentums und des Christentums im Verhiltinis zum Heidentum zu
und schliesslich weist er auf die Widerspriiche zwischen der Botschaft des Mose und der
Verkiindigung Jesu hin.

Victor SAXER untersucht in seinem Beitrag «Legons bibliques sur les martyrs»
(Biblische Belehrungen iiber die Mirtyrer) die verschiedenen Themen der Martyrolo-
gien — das Martyrium als Zeugnis, als Glaubensbekenntnis, als Kampf, als Liturgie, als
Charisma, als Parusie — und verweist auf ihre Veranschaulichung in den Acta Marty-
rum; auf diese Weise bringt er sie in Zusammenhang mit der Bibel.

Denis FLEISSEL, in «La Bible dans les inscriptions grecques» (Die Bibel in den
griechischen Inschriften), ordnet die griechischen Inschriften nach den Plitzen, wo sie
gefunden wurden und nach den biblischen Biichern ein.

Die beiden Folgenden Artikel sind der biblischen Tkonographie gewidmet. Der
Beitrag von Pierre DU BOURGUET untersucht «die ersten biblischen Szenen in der
christlichen Kunst», Die allerersten Darstellungen sind dem A.T. entnommen; erst

53



spater erscheinen dann die Elemente aus dem N.T. (z.B. die Darstellungen in den
romischen Katakomben). Der Verfasser fiihrt dann zahlreiche Beispiele christlicher
Ikonographie im Mittelmeerraum bis ins 8. Jahrhundert an und untersucht das alterna-
tive oder gleichzeitige Uberwiegen der symbolischen und der realistischen Tendenz in
den biblischen Darstellungen. Der Beitrag von Nicole THIERRY ist zur Ginze «der
illustrierten Bibel in Kappadokien» gewidmet, wegen der Bedeutung der biblischen
Ikonographie in der christlichen Kunstgeschichte des Orients. Im Mittelpunkt steht das
Zeugnis der Felsenkirchen. Der Artikel ist gut dokumentiert und illustriert und beniitzt
die neueren Entdeckungen.

Mit dem Beitrag von Charles KANNENGIESSER, «Die Bibel und die arianische
Krise», erfolgt die Riickkehr zur Beniitzung der Bibel in den dogmatischen Streitigkei-
ten. Der Verfasser bietet hier die grossen Linien einer Antwort auf die zwei folgenden
Fragen: Worin besteht eine «arianische» Bibellesung? Welches war die Riickwirkung
dieser Lesung auf den Gebrauch der heiligen Schriften, die sich bei den antiarianischen
Theologen und Seelenhirten grosser Beliebtheit erfreute?

Paul GALLAY beniitzt das Zeugnis Gregors selbst fiir seinen Artikel iiber «Die
Bibel im Werk Gregors von Nazianz des Theologen». Als grosser Beniitzer der Bibel in
seiner Exegese und seiner Verteidigung der wahren Lehre hat Gregor stets zum Studium
und zur Verbreitung der heiligen Schriften aufgefordert.

Jean-Noél GUINOT, dessen Untersuchung den Titel «Ein Bischof und Exeget:
Theodoret von Kyrrhos» trigt, ldsst es sich angelegen sein, die Methoden zu analysie-
ren, die Theodoret in seinen Kommentaren auf die gesamte Bibel anwendet. Ausgehend
von der Tatsache, dass die Heilige Schrift inspiriert ist, respektiert er den Text, beleuch-
tet ihn aber gleichzeitig durch Vergleiche mit anderen griechischen Versionen und der
Peschitto. Er interpretiert den Text auf drei Stufen: wortlicher, libertragener und typo-
logischer Sinn.

In den Katenen folgen auf einen Bibelvers mehrere exegetische Ausziige. Gille
DORIVAL stellt sich in seinem Artikel «Bibelkommentare nach den Katenen» die
Frage, wo die Verfasser der Katenen die Idee dieser Einteilung gefunden haben. Er
zeichnet zuerst die hauptsichlichen Etappen der Geschichte der Katenen nach und
kommt dann zu dem Schluss, indem er seine Ausfithrungen nuanciert, dass das Vorbild
in den exegetischen Kommentaren selbst gegeben ist, dass jedoch die Katenen ab dem
11. Jahrhundert zu «Tochtern der Scholien» werden.

Besonders vom 4. Jahrhundert an suchen Pilger die heiligen Stdtten auf, schreibt
Pierre MARAVAL in seinem Beitrag «Die Bibel der Orientpilger». Der Ort gewisser
Ereignisse und das Gedéchtnis grosser Gestalten des A.T. haben ihren Platz bei diesen
frommen Wallfahrten, die aufgrund biblischer Texte vorbereitet und durchgefiihrt wur-
den.

Charles RENOUX geht in seinem Artikel: «Die Bibellesung in der Liturgie von
Jerusalem» den Urspriingen und der Bestimmung des Jerusalemer Lektionars» nach,
das in Ubersetzung im armenischen Lektionar vom Beginn des 5. Jahrhunderts bewahrt
wurde. Der Verfasser analysiert ebenfalls die Einteilung der biblischen Lesungen fiir die
Feste in der Liturgie von Jerusalem und findet in ihnen ein Vorbild fiir die Liturgien
zahlreicher orientalischer Kirchen.

Der Reichtum dieses Bandes kommt nicht nur in der Thematik der Beitridge zum
Ausdruck, sondern auch in den Forschungsperspektiven, die von den meisten Autoren
geboten werden. Dariiber hinaus entspricht die Beniitzung einer auf dem aktuellen
Stand stehenden Bibliographie und die Wahl von Wissenschaftlern, die oft vor kurzer
Zeit Arbeiten liber Themen verdffentlicht haben, die in den hier gebotenen Artikeln
aufgenommen werden, den qualitativen Anspriichen, die an eine solche Buchreihe ge-
stellt werden. M. Petit

54



BIBLIA SACRA, frithneuhochdeutsche Bibeliibersetzung, gedruckt 1466 bei Mentelin
in Stassburg. Eva Berndt Verlag, 1987 (Anschrift: Schulzendorfer Strasse 138, D-1000
Berlin 28.

Es ist eine prichtige Wiedergabe einer Inkunabel des ersten deutschen Bibeldruckes
iiberhaupt! Also auch rein dusserlich ein wunderschénes Buch! Aber das wiirde an sich
noch nicht rechtfertigen, warum ich das Buch gerade solchen Lesern anpreise, welche an
der Judaistik und an der jlidischen Wurzel des Christentums interessiert sind. Ich tue es
einfach darum, weil diese Wiedergabe einer uralten deutschen Bibel noch viele Ritsel
den Lesern auferlegt, deren Losung die Nachgeschichte der Jiidischkeit des Christen-
tums kldren kann. Dass das Alte Testament ein jiidisches Buch ist, wird man schon
wissen. Dass das Neue Testament ein Zeuge der friihjiidischen Frommigkeit ist, wird
immer mehr allgemeines Gedangengut werden. Und dass der alte Kirchenvater Hiero-
nymus, dessen lateinische Bibel, die Vulgata in einer deutschen Ubersetzung aus dem
14. Jh. hier vorliegt, fiir die hebrdische Wahrheit gekdmpft hat — das hat Hieronymus
selbst wiederholt. Schon darum ist es wichtig, dass die dlteste deutsche Ubersetzung der
Vulgata in den Héinden vieler Leser und Bibliotheken gelange, und zwar nicht nur
deshalb, weil der lange Text ein gewichtiges Denkmal der alten deutschen Sprache ist.
Das Buch stellt auch ein Bichlein der jiidischen Uberlieferung im Christentum dar.

Besonders wichtig fiir die altchristliche «Wissenschaft des Judentums» sind die
Prologe des Hieronymus zu den einzelnen Biichern der Bibel. Soweit ich weiss, wurden
diese Prologe nicht geniigend von der Forschung beachtet. Wie ich schon jetzt sehen
konnte, legen die deutschen Ubersetzungen dieser Prologe in der Bibel Mentelins neue
Fragen auf. Wie ist der lateinische Text dieser Prologe gewesen und was wurde da
cigentlich in das geliebte Deutsch iibersetzt? Wem die altneue, deutsche Bibel nun
vorliegen wird, dem werden diese deutschen Prologe zu einem Sprungbrett fiir die
Entdeckung der jiidischen Komponente der Patristik werden. Es ist ein Verdienst von
Frau Eva Berndt, dass diese Bibel einige Forscher zu einer gesegneten Tétigkeit auf
diesem Felde erwecken kann.

Und die Ubersetzungsarbeit, die vor noch so vielen Jahrhunderten von Deufschen
geleistet wurde ist ein Beleg fiir das Verstidndnis der heiligen Schriften in der Vergangen-
heit. Man kann also jetzt aus der Bibel Mentelins ein nicht unbedeutendes Stiick Gei-
stesgeschichte der Vergangenheit kennen lernen. Auch das lidt die Forscher zu einer
frischen Arbeit ein.

Es gibt aber auch Anzeichen dafiir, dass in der vorliegenden Bibel auch ein beson-
deres Denkmal fiir die Erneuerung des Geistes der jiidischen Urgemeinde des Christen-
tums vielleicht auf uns gekommen ist. Um es kurz zu fassen: Es gab schon viele Stim-
men, welche behauptet haben, dass unsere deutsche Bibeliibersetzung in den Kreisen
der Waldenser entstanden sei, jener Bet- und Armengenossenschaft, die um 1175 in
‘Lyon von Petrus Waldes gegriindet worden ist. Die Waldenser sind die élteste reforma-
torische Gemeinde, welche trotz vieler Verfolgungen in ihren ersten Jahrhunderten
durch die katholische Kirche, bis heute besteht.

Im Norden Bohmens gibt es ein beriihmtes Kloster mit einer bedeutsamen Biblio-
thek, und zwar in Tepl (Tepla). In dieser Klosterbibliothek hat man eine Handschrift
eines alten deutschen Neuen Testaments gefunden, die mit dem Text der Mentelin-Bibel
eng verwandt sein soll. Es ist gesichert, dass die Tepler Handschrift einmal in den
Hinden der Waldenser gewesen ist. Folgt daraus, dass die Mentelin-Bibel eine walden-
sische deutsche Ubersetzung widergibt? Wenn dem so wiire, wiire es an sich sehr bedeu-
tend.

Ein waldensischer Ursprung der Mentelin-Bibel wiirde ihre Bedeutung fiir den
christlich-jiidischen Dialog noch steigern. Wir haben schon gesagt, dass Tepl, wo man

55



eine verwandte Handschrift mit unserer Bibel gefunden hat in Nordbéhmen liegt. Es
wird angenommen, dass es vielleicht einen waldensischen Einfluss auf die Entstehung
des Hussismus und der B6hmischen Briider gegeben hat. Sicher ist, dass es in Bohmen
in der Nachbarschaft der Bohmischen Briider deutschsprachige waldensische Dérfer
gegeben hat. Es wurde auch festgestellt, dass spiter die Waldenser hussitische Biicher
fiir ihren Gebrauch {ibersetzt haben.

Die Waldenser und die Bohmischen Briider versuchten zu der urchristlichen
Schicht der Jiinger Jesu zurilickzukehren. Durch diesen Schritt haben sie die urspriing-
liche Absicht der jiidischen Verkiindigung Jesu samt ihrem gesellschaftlichen Engage-
ment wieder lebendig gemacht. Wenn sich also zeigen wiirde, dass die Mentelin-Bibel
waldensisch ist, wire es sogar zukunftsweisend. Wer sich das Faksimile der Mentelin-
Bibel beschaften wird, sollte sich auf aktuelle Entdeckungen vorbereiten.

Wie es auch sei, kann ich diese altneue Bibel wirmstens empfehlen, als einen
Zeugen der Geschichte des Wortes Gottes, welcher ein gemeinsamer Vater von uns ist,
von Israel zuerst, und dann von den gldaubigen Christen.

D. Flusser

Donald A. Hagner, THE JEWISH RECLAMATION OF JESUS. AN ANALYSIS
AND CRITIQUE OF THE MODERN JEWISH STUDY OF JESUS. WITH A FOR-
EWORD BY G. LINDESKOG, Grand Rapids, Mi.: Zondervan Publ. House 1984, 341
S.

Mit seinem Buch mochte V£, der sich selbst als einen Evangelikalen versteht und
bezeichnet, eine Alarmglocke lduten, um all jene zur Besinnung und stindigen Wach-
samkeit zu rufen, die der drohenden Gefahr erliegen konnten, in der Begeisterung
judisch-christlichen Dialoges fiir den Preis eines Konsenses in der Jesusfrage die Wahr-
heit und absolute Giiltigkeit der neutestamentlichen Aussagen dazu zu verkaufen. Si-
cher wiirde man dem Vf. Unrecht tun, wenn man sein Buch eine Polemik nennen
wiirde, durch und durch apologetisch ist es sehr wohl. Fiir Vf. und sein Buch spricht
indessen, dass er seine Besorgnis nicht einfach nur in Gestalt plakativ formulierter
Thesen daherbringt, sondern sich die Mihe macht, anhand einer umfassenden Aufar-
beitung der Geschichte der jldischen Jesusforschung und -rezeption (s. dazu die Biblio-
graphie S. 313-321) diese seine Besorgnis entsprechend, und das heisst eingehend zu
begriinden.

Nach einer eher summarischen Zusammenfassung der Geschichte der jlidischen
Jesusdarstellungen und des jlidischen Interesses an Jesus (Kap. 1 u. 2, S. 21-71) und
einem langeren Exkurs iiber die jiidische Evangelienkritik (S. 72-85), sind es wesentlich
vier Themenbereiche, wobei gleich der erste das Problem des Buches in aller Schirfe
und Deutlichkeit zur Sprache bringt, denen sich Vf. in seiner «analysis and critique» der
modernen jiidischen Jesusforschung zuwendet: 1. «Jesus’ Stellung zum Gesetz» (Kap. 3,
S. 87-132); 2 «der Zusammenhang von Eschatologie und Ethik» (Kap. 4, S. 133-170),
dem sich ein Exkurs iiber das Phdnomen Pharisdismus anschliesst (S. 171-190); 3. «die
Lehre/Predigt Jesu» (Kap. 5, S. 191-216) mit einem Exkurs liber die — pointiert heraus-
gestellte — Originalitédt Jesu (S. 217-226), und 4. «die Person Jesu und seine Sendung»
(Kap. 6, S. 227-271).

So sehr sich Vf. in seiner Darstellung auch um ein sorgfiltig differenzierendes und
differenziertes Urteil bemiiht, das ebenso die Wandlungen innerhalb des jiidischen

56



Jesusbildes besonders im Zuge der Entfaltung der Wissenschaft des Judentums erken-
nen lisst wie zuzugestehen bereit ist, dass manches von jlidischer Position aus gewonne-
ne, auf historisch-philologischer Analyse basierende Argumentum eher akzeptiert zu
werden verdient als eines, das christlicher Radikalkritik entsprungen ist, so wenig ldsst
er doch von Anfang an einen Zweifel daran — und betont dies in seiner «Zusammenfas-
sung» immer wieder (S. 273-296) —, dass Juden, weil und solange sie Juden sind und
bleiben, ein der Wahrheit der neutestamentlichen Schriften und ihrer Botschaft gerecht-
werdendes Jesusbild niemals zeichnen kénnen.

Trotz aller punktuellen sachlichen Richtigkeiten setzt ein zur Génze richtiges und
daher wahres Jesusbild voraus, dass der, der es entwirft, ein Christ ist!

Sicher wird Vf. jeden Vorwurf von Antijudaismus oder gar Antisemitismus an
seine Adresse vehement von sich weisen; gleichwohl kann man dennoch nicht tiberse-
hen, dass fiir ihn dennoch die im Neuen Testament formulierte Kritik am Judentum
etwas Unverzichtbares und zum Christentum essentiell Dazugehdrendes ist und zu
bleiben hat. Daher kann er sogar schreiben: «This ’anti-Judaism’ is a necessary compo-
nent in any form of Christianity that seeks to be true to the New Testament. That it can
lead and has led to anti-Semitism is not to be denied. But that it is the same as anti-
Semitism or necessarily leads to anti-Semitism must be denied» (S. 290). Und eben diese
Position macht es schwer, Vf.s Buch zu akzeptieren. Im Grunde zerstort Vf. durch seine
conclusiones selber wieder, was er mit seiner analysis aufgebaut hat. So liegt der Wert
des Buches denn nur in der Zusammenfassung des Materials zur Geschichte der moder-
nen jidischen Jesusforschung; die aus dieser Zusammenfassung gezogenen Schliisse sind
jedoch unannehmbar!

S. Schreiner

Joseph Herman Hertz, PENTATEUCH UND HAFTAROTH — Hebriischer Text und
deutsche Ubersetzung mit Kommentar, 5 Bde, Ziirich: Morascha 1984, XVI, 544; XVI,
611; XV, 478; XV, 482; XV, 620 S.

Fiir die vorziglich ausgestattete, asthetisch ansprechende Neuausgabe von J.H.
Hertz’” Kommentarwerk werden dem Verlag Morascha zweifellos viele sehr dankbar
sein. Ist dies nach S. Breuers «Belehrung und Mahnung» (2 Bde, Ziirich 21982) und J.H.
Kohns «Bibel- und Talmudschatz» (bearb. von S. Bamberger, 3 Bde, Ziirich
101982/1983) doch bereits der dritte «Klassiker», ja d e r Klassiker traditioneller, vom
Standpunkt orthodox-jiidischer Bibelauslegung her konzipierter, fiir einen breiten Le-
serkreis bestimmter jlidischer Pentateuchexegese, den der Morascha-Verlag durch einen
Reprint wieder zugénglich gemacht hat.

Mit seiner urspriinglich englischsprachigen Ausgabe des «Pentateuchs und der
Haftaroth (...) in hebréischer und englischer Sprache mit einem volkstiimlichen Kom-
mentar fiir den Gebrauch in Synagoge, Schule und Haus», wollte der damalige Ober-
rabbiner des Britischen Reiches J.H. Hertz nichts anderes, als dem Volke die Heilige
Schrift nahebringen. Dass ihm dies mit seinem auf einer gekonnten Verbindung von
hebriischem Text, Ubersetzung (in der hier anzuzeigenden Ausgabe ist dies die
Zunz'sche Ubersetzung) und kurzen Wort- und/oder Sacherklirungen (die in Exkursen
gelegentlich vertieft und erweitert werden) basierenden Kommentarwerk glinzend ge-
lungen ist, bezeugt die Resonanz, die es sowohl in der englischen, 1929-1936 bei

37



Oxford University Press verlegten, als auch in der deutschen, 1937/38 vom Jiidischen
Verlag in Berlin herausgebrachten Version gefunden hat, auf beredte Weise; und der
Amtsnachfolger des Autors, Oberrabbiner Sir Immanuel Jakobovits, bescheinigt zu
recht in seinem dem Neudruck beigegebenen Geleitwort: «In der Tat hat das Hertz-
Chumasch keinen Rivalen an Popularitit unter modernen jiidischen Werkeny.

Sicher ist der Kommentar mit seiner strikten, wenn auch nicht polemischen Ab-
lehnung jeglicher Form von Bibelkritik wissenschaftlich — weithin auch von der heuti-
gen jldischen Orthodoxie — liberholt, gleichwohl ist er in seinen zahlreichen Exkursen
zu speziellen Themen, ausgewidhlten Personen und/oder Sachen nach wie vor eine eben-
so interessante wie lehrreiche Lektiire und dariiberhinaus zudem ein Werk, das insbe-
sondere aus klassischen rabbinischen Quellen schopfend ein Textverstindnis dokumen-
tiert, das selbst an den Stellen, an denen es allem, was moderne wissenschaftliche
Bibelexegese herausgefunden zu haben meint, zuwiderlduft, durchaus noch etwas Ein-
nehmendes hat und gelegentlich auch Einblicke in biblisch-theologische Zusammenhén-
ge zu eréffnen vermag, in die historisch-kritischer Exegese der Blick zuweilen versperrt
ist. Mehr noch als dies alles jedoch ist J.H. Hertz” Kommentarwerk, dessen deutsche
Ausgabe urspriinglich fiir Gemeinden bestimmt war, die heute weithin nicht mehr sind,
ein Zeugnis und eine Mahnung und seine Neuausgabe eine Weisung. Sir Immanuel
Jakobovits schreibt am Schluss seines o.e. Geleitwortes: «Dieser Neudruck fir die
Uberlebenden ist ein weithin schallendes Zeugnis fiir jiidische Ausdauer und Wiederge-
burt und ebenso fiir die Unzerstorbarkeit der geistigen Schitze, die in diesem Werk
enthalten sind. Moge es belehren und inspirieren alle die, welche jetzt den Auftrag
haben, wieder aufzubauen und sich zu erinnern». Dem bleibt nur hinzuzufiigen: Mdége
dieser Wunsch erfiillt werden. Fiir den Verleger wire seine Erfiillung gewiss der schon-
ste Lohn fiir die von ihm geleistete Arbeit.

S. Schreiner

Rabbiner J. Miinz, MOSES BEN MAIMON (MAIMONIDES) — SEIN LEBEN
UND SEINE WERKE, Ziirich: Verlag Morascha 1986 (= Neudruck), 335 S. 8°,
Rabbiner Chone, NACHMANIDES, Ziirich: Morascha 1986 ( = Neudruck), 119 S.

Mit den beiden hier anzuzeigenden Gelehrtenbiographien hat der Verlag Morascha
sein respektables Reprintprogramm wichtiger, wichtig gebliebener deutschsprachiger,
fiir einen breiteren Kreis interessierter Leser zugeschnittener Werke um zwei Positionen
bereichert, die zudem fiir sich in Anspruch nehmen kdénnen, die in dieser Art. m.W.
jeweils ersten deutschsprachigen Biographien der beiden grossen Gelehrten zu sein.

Miinz hat seinem biographischen Werk ein streng chronologisches Konzept zu-
grunde gelegt; die in diesem Rahmen aufs ganze gesehen beachtlich umfangreiche Be-
sprechung der einzelnen Werke des Maimonides ist konsequent eingebettet in die Schil-
derung seiner Lebensumstidnde zur Zeit ihrer Entstehung bzw. Abfassung, wobei natur-
gemdss die Besprechung des Mischnakommentars (S. 39ff), des Mischneh-Torah (S.
105ff) und des Moreh Nevukhin (S. 167ff) den breitesten Raum einnimmt, ohne dass
deswegen die Iggerot (Sendschreiben, S. 67ff) oder die medizinischen Schriften (S. 251ff)
zu kurz kommen wiirden. Dabei beschrinkt sich Vf. nicht nur auf die Darstellung und
Wiirdigung der in den einzelnen Werken entfalteten Lehre(n) des Maimonides, sondern
beriicksichtigt ebenso die Wirkungen, die diese auf die Zeitgenossen und/oder unmittel-

58



baren Nachfahren gehabt («Maimonideischer Streit»), wie die Fernwirkungen, die sie,
angefangen von der Scholastik, in der allgemeinen Geistes- und Philosophiegeschichte
ausgeldst haben, wobei der Bogen weit iiber die Jahrhunderte gespannt ist. Allenthalben
um Gemeinverstindlichkeit bemiiht, hat Vf. sein Buch durchaus und zu Recht mit
wissenschaftlichem Anspruch geschrieben und ihm, nicht zuletzt in Gestalt der zahllo-
sen Fussnoten, einen beachtlich umfangreichen, reichhaltigen Apparat an wichtigen
Zitaten und Hinweisen auf Sekundérliteratur beigegeben, der selbst dort Aufmerksam-
keit verdient, wo die zitierten Quellen und monographischen Abhandlungen durch
Neuausgaben oder neuere Bearbeitungen des Stoffes ersetzt und/oder iiberholt sind.

Demgegeniiber nimmt sich Chones Nachmanides-Biographie in ihrem Anspruch
weitaus bescheidener aus und ist in ihrer Darstellung auch entsprechend volkstiimlicher
gehalten. Im ersten Teil seines Buches (S. 1-51) schildert er anschaulich Nachmanides’
Leben, im zweiten Teil (S. 52-117) trdgt er, in sieben Abschnitte thematisch gegliedert,
dessen «Gedankenwelt» vor, von der Lehre von Gott und Schopfung, iiber die Lehre
von der Prophetie und Offenbarung bis hin zu Nachmanides’ Verstindnis von Messia-
nismus. Ein besondes Kapitel gilt Nachmanides’ Kritik an Maimonides System der
miswot. Ausfiithrlich macht Vf. in seiner Darstellung von Nachmanides’ eigenen Schrift-
en Gebrauch; die Stellen, die er zitiert, gibt er jedoch nirgends exakt an. Zwar gewinnt
die Darstellung durch die in den Text eingestreuten z.T. auch lingeren Zitate (in Uber-
setzung) an Lebendigkeit, allein das «absichtliche Fehlen allen wissenschaftlichen Bei-
werkes» entzieht sie zugleich ihrer Verifizierbarkeit, was von den Lesern, fiir die diese
Biographie bestimmt ist, sicher nicht als Manko empfunden wird.

Wenn auch beide Biographien in der Folgezeit lingst durch andere weithin ver-
driangt und wissenschaftlich ersetzt worden sind, die erste etwa durch A.J. Heschels
«Maimonides — eine Biographie» (Berlin 1935), die zweite durch Ch.B. Chavels «Ram-
ban — his life and teachings» (New York 1960), so sind sie gleichwohl auch viele
Jahrzehnte nach ihrem ersten Erscheinen noch immer als Hinfiihrungen zu Person und
Werk von Maimonides resp. Nachmanides niitzlich und mit Gewinn zu lesen.

S. Schreiner

Ludwig Basnizki, DER JUDISCHE KALENDER — ENTSTEHUNG UND. AUF-
BAU, Koénigstein/Ts.: Jiidischer Verlag bei Athendum 1986, 69 S. 8°.

Im Unterschied zu unserem auf dem Sonnenjahr beruhenden Gregorianischen
Kalender, basiert der Luach, der jiidische Kalender und damit die jiidische Zeitrech-
nung (wie librigens auch die der Muslime) bekanntlich auf dem 12 Monate zu insgesamt
nur 254 Tage besitzenden Mondjahr. Anders freilich als die Muslime haben die Juden
seit alters in ihre Zeitrechnung die Mdglichkeit des Ausgleichs ihres Kalenders mit dem
um 11 Tage lingeren Sonnenjahr eingebaut: siebenmal in 19 Jahren wird daher ein
Schaltmonat in den Kalender eingefiigt, so dass ein solches Schaltjahr nicht mehr nur
12, sondern 13 Monate umfasst, da exakt 235 Mondmonate dieselbe zeitliche Dauer
aufweisen wie 19 Sonnenjahre, also jeweils am Beginn eines 20. Jahres der Ausgleich
zwischen Mond- und Sonnenjahr perfekt ist.

All die dazu erforderlichen, z.T. recht komplizierten Berechnungen und die diese
wiederum voraussetzenden sehr genauen astronomischen Beobachtungen hat L. Basniz-
ki (1885-1957), einstens Gymnasialprofessor fiir Mathematik, in seiner erstmals 1938,

59



jetz dankenswerterweise wieder neu verlegten Abhandlung eingehend analysiert und in
einer prdzisen, dabei aber zugleich gut lesbaren und verstindlichen Form vorgetragen.
Ausserlich nur ein schmales Bindchen, ist es gleichwohl ein vorziiglicher Wegweiser
durch den Luach, den man nur nachdriicklichst zur Lektiire empfehlen kann. Der
aufmerksame Leser findet auf den verhdltnisméssig wenig Seiten alles, war er zum
Verstindnis von Entstehung und Aufbau des jiidischen Kalenders wissen muss, von den
astronomischen Grundlagen des Kalenders bis hin zu den Merkregeln fiir die Bestim-
mung der jeweiligen Monate und Wochentage, der Fest- und Fasttage. Fiir die Neuaus-
gabe des Biichleins ist ein Anhang angefiigt worden, der eine Ubersicht iiber die Bestim-
mung der Eckdaten des Kalenders und der wichtigsten Festtage bis zum Jahre 2000
enthilt.

S. Schreiner

Franz Mussner, DIE KRAFT DER WURZEL. JUDENTUM-JESUS-KIRCHE. Ver-
lag Herder, Freiburg. 1987. 192 Seiten. DM 44.-.

Der emeritierte Regensburger Neutestamentler, dem wir (nach den Kommentaren
zu Jak. 1963 und Gal. 1974) den "Traktat iiber die Juden” (1979) verdanken, legt hier
sein neuestes Werk vor. Es handelt sich um eine Sammlung von Aufsitzten, die zu
verschiedenen Anldssen entstanden sind. Das mittlere der drei im Titel genannten The-
men des Buchs, das "Mysterium, das Jesus von Nazaret heisst” (S. 6), hélt die beiden
anderen zusammen.

Der erste, dem Judentum gewidmete Teil, beginnt mit einem Aufsatz iiber das
"Toraleben im jlidischen Verstindnis”. So dankbar man fiir eine ausfiihrliche Samm-
lung von Belegen zu "Tora” aus Quellen und neuerer Sekundairliteratur ist, so gerne
hédtte man sich eine stirkere Unterstreichung des doppelten Aspekts, des schriftlichen
(fiir alle Volker) und des miindlichen (Israel reservierten), der einen Tora gewiinscht.
Nur von dieser doppelten Tora gilt, dass "ohne sie das Judentum seine Identitit ver-
liert” (S. 22). Hier liegt der innere Grund dafiir, dass "die Position Weber/Bousset/Bil-
lerbeck .. auf einer massiven Verdrehung und Fehlinterpretation der Texte beruht” (S.
25 mit E.P. Sanders). Auch bei der Behandlung der Frage "Hat Paulus das Gesetz
missverstanden?” (so S. 27 nach einem entsprechenden Exkurs im Kommentar zu Gal.)
miissten die verschiedenen Dimensionen, die die Tora gerade nach jiidischer Auffassung
hat, starker beriicksichtigt werden. Wie darf man es verstehen, dass nach Mussner
Paulus "mit dem Thema Gesetz nicht vollig fertig wurde?” (S. 32; vgl. zum Problem D.
Flusser, ”Durch das Gesetz dem Gesetz gestorben”, JUDAICA 43, 1987 S. 30-46).

Die Tatsache, dass das von der werdenden Kirche benutzte griechische Alte Testa-
ment eindeutig rein “jiidischen, nicht christlichen Ursprungs” ist (S. 40 nach R. Han-
hart), ist fiir das Verstindnis des Neuen Testaments entscheidend wichtig. Das zeigt
Mussner auch in seiner Analyse des Zitatstils von Rom. 9-11, und er schliesst mit Recht
daraus: "Paulus denkt nicht daran, die das Evangelium ablehnenden Juden als seine
Feinde zu betrachten”. (S. 43). Mussners These vom ”Sonderweg” der Rettung Israels —
“ndmlich allein aus Gnade durch den Parusie-Christus” (S. 53) — verdient ernsthaft
geprift und vertieft zu werden. Die Konsistenz einer solchen Sicht des Paulus wird
dann umso grosser, wenn man endlich einmal so deutlich sagt, wie Mussner das tut,
dass auch im Galaterbrief, v.a. Gal. 3,10, "von den Juden (als solchen) keine Rede ist”
(S. 62).

60



Exegetisch wohlfundiert kann Mussner in den Ausfithrungen iliber ”Beten, Spre-
chen und Denken in jiidischen Kategorien”, die den ersten Teil abrunden, den aktuellen
und praktischen Schluss ziehen: "Wir kdnnen gar nicht genuin christlich reden, denken
und beten, wenn wir es nicht in den iibernommenen jiidischen Kategorien tun” (S. 70).

Beobachtungen zum Messias als geistbegabtem Weisheitslehrer, leidendem Prophe-
ten und Gerechten fithren im zweiten Teil auf die Frage: "Warum musste der Messias
Jesus ein Jude sein?” Mussner antwortet mit einem Florilegium neutestamentlicher
Stellen, denen nicht zufdllig Rom. 15,7-12 vorangestellt wird. Jesus war Jude, aber er
war es nicht im Sinn der pharisdischen Observanz (S. 102). Ob es allerdings wirklich
sein neues Lehren "mit Vollmacht™ gewesen ist, das ihn "letztlich vom Judentum” — und
nicht bloss vom pharisdisch orientierten — trennt, wie S. 111 suggeriert, muss sehr
bezweifelt werden. Immerhin bezog es sich ja auf dieselbe Tora!

Fiir die im dritten Teil angesprochene Kirche gilt nach Mussner: ”Die Christenheit
hat .. nicht geniigend bedacht, was fiir die Kirche 'Mitteilhaberschaft’ (Rém. 11,17)
theologisch bedeutet” (S. 156-158).

Der Anhang enthilt eine Ubersicht iiber die einzelnen Arbeiten des Verfassers zu
den Themen des Buches, das selbst sozusagen in der Mitte zwischen eciner summa
theologica und einer buchbinderischen Synthese wichtiger Aufsitze liegt. Es ist eine
hochst willkommene Einfithrung fiir jeden, dem eine aus dem Neuen Testament erwach-
sene Sicht der Korrespondenz zwischen Judentum und Kirche vorschwebt und der mit
Mussner diese Thematik als zentral fiir das Neue Testament wie fiir unsere kiinftige
christliche Lehre und Verkiindigung erachtet.

T. Willi

Hg. Gotthard Fuchs und Hans Hermann Henrix, ZEITGEWINN — MESSIANISCHES
DENKEN NACH FRANZ ROSENZWEIG, Knecht-Frankfurt/Main 1987, 190 S.pb.

Wer eine Einfiihrung in Leben und Werk Franz Rosenzweigs sucht, sollte zu
diesem Buch greifen. Zum 100. Geburtstag von Rosenzweig hat die Katholische Akade-
mie in Aachen eine Tagung veranstaltet, in der Juden — Emmanuel Lévinas Mosés u.a.
— und Christen — Bernhard Casper, H.H. Henrix u.a. — in das messianische Denken
Rosenzweigs einfiihren. Die wichtigsten Beitrdge sind fiir uns diejenigen von Lévinas,
der in Deutschland bis vor kurzem fast vollkommen unbekannt war, aber sicher einer
der grossen jiidischen Philosophen unserer Zeit ist. Er zeigt uns, wie Rosenzweig den
«angeblichen Notwendigkeiten der Geschichte» begegnet, die sowohl Judentum als
auch Christentum, jiidischen und christlichen Glauben absolut in Frage stellen. Rosen-
zweig lehrt uns im Widerspruch zur klassischen Philosophie und Geschichtswissen-
schaft, «dass der rituelle Jahreskreis und das Bewusstsein seiner zyklischen Gestalt, die
die Ewigkeit vorwegnimmt, nicht nur eine Erfahrung ist, die ebensoviel Giiltigkeit
besitzt wie die Zeit der Geschichte und die Universalgeschichte, sondern dass sie dieser
Zeit in Wahrheit vorgéngig ist» (S. 64).

Die Existenz, die Wahrheit von jlidischem Volk und christlicher Kirche werden
nicht erst seit Hegel und Marx in Frage gestellt, aber sie erweisen sich dauerhafter als
die historischen Schulen und die Ideologien: «Rosenzweig ist einer der wenigen jidi-
schen Philosophen, der dem Christentum nicht nur eine grundlegende Bedeutung fiir die
geistige Entwicklung der Menschheit zuerkannt hat, sondern diese Anerkennung gerade

61



durch seine Weigerung, Christ zu werden, vollzog. Das echte jlidische Leben leben
heisst die absolute Wahrheit bezeugen ... Die Wahrheit schlechthin, in der Judentum
und Christentum sich vereinigen, liegt in Gott» (S. 54).

Diese Erkenntnisse werden in allen Beitrdgen dieses Buches am Leben und Werk
Rosenzweigs entfaltet, an seiner Geschichtskritik (S. Mosés), an der Erfahrung (H.J.
Gortz), am die menschliche Weltordnung stiftenden Gebet (B. Casper), an dem Weg
von der Zeit zur Ewigkeit (S. Moses). Hohepunkt ist abschliessend ein Gesprich, das
Lévinas mit Casper, Gortz, Heering und Bischof Hemmerle (Freiburg) dariiber fiihrt,
wie Judentum und Christentum ineinander verflochten sind. Eine Kurzbiographie Ro-
senzweigs und ein Register runden das Buch ab.

F. von Hammerstein

Adam Zak, VOM REINEN DENKEN ZUR SPRACHVERNUNFT, UBER DIE
GRUNDMOTIVE DER OFFENBARUNGSPHILOSOPHIE FRANZ ROSEN-
ZWEIGS, Kohlhammer 1987, 224 S.pb

Den Verfasser, einen jungen Jesuiten, traf ich im Herbst 1987 in Krakau, wo er
Theologen in Philosophie unterrichtet und intensiv an der Verbesserung der christlich-
judischen Beziehungen engagiert ist. Auf Franz Rosenzweig ist er wahrend seiner Stu-
dienjahre in Italien und Deutschland (Miinchen) gestossen. Er wurde ihm nicht nur zum
Schliissel fiir das christlich-jiidische Verhéltnis, sondern auch zum Schliissel der Erneue-
rung philosophischen Denkens. Das Buch ist dhnlich wie Franz Rosenzweigs “Stern der
Erlosung” keine leichte Lektiire, weil philosophisches Wissen und Denken vorausge-
setzt wird, aber es lohnt, sich der Miihe des Lesens zu unterzichen. Neue Horizonte
haben sich fiir Zak aufgetan und er erschliesst sie uns. Die Grundmotive Rosenzweigs
werden in drei Teilen entfaltet:

1) Biographische, geistesgeschichtliche und systematische Zusammenhinge des
Ubergangs von der Philosophie des reinen Denkens zum Sprachdenken Rosenzweigs.
Die Zukunft erschliesst sich fiir Rosenzweig unter dem Eindruck der Katastrophe des
ersten Weltkrieges durch eine doppelte Umkehr: der Umkehr zum Glauben und der
Umkehr zum Judentum. Die dialogische Spracherfahrung bildet sich durch Gespriche
und Korrespondenz mit Eugen Rosenstock, den Vettern Hans und Rudolf Ehrenberg,
sowie anderen Freunden und Lehrern wie Hermann Cohen. Sie verdichtet sich gegen
Ende des ersten Weltkrieges zum “Stern der Erlosung”.

2) Rosenzweigs Beitrag zur Erneuerung der Philosophie. In zwei Kapiteln wird
zuerst “der Systemgedanke des Idealismus als Selbsttduschung” beschrieben, um dann
die Umkehrung des Denkens zur “erfahrenden Philosophie”, als Sprachzuwendung zu
postulieren. Ahnlich wie schon der erste Teil mit einem Hinweis auf die Prioritdt der
Offenbarung abschloss, so steht die Bedeutung von Schopfung und Offenbarung auch
am Ende dieses zweiten Teiles: "Den Zusammenhang von Schopfung, Offenbarung und
Erlosung als das Gemeinsame im Eigenen an der Sprache darzustellen, heisst die Offen-
barung als transzendentale Erfahrung der Transzendenz aufzuzeigen”(S.116).

3) Der dritte und letzte Teil des Buches beschiftigt sich konsequent mit der Offen-
barungsphilosophie Rosenzweigs, der Identitdt von Offenbarung und Sprache, mit dem
Sprachdenken als 'neuem Realismus’, mit erzdhlender Philosophie als dialogischer
Spracherfahrung, mit der Sprachlehre von Schopfung, Offenbarung und Erlésung. Die
Offenbarungsphilosophie Rosenzweigs ist stark “von der Gegnerschaft zur dialekti-

62



hen Vernunftsystematik Hegels” geprigt (S.193). ”Die Erneuerung des philosophischen
Denkens aus der Erfahrung der ’iibereuropéischen, {ibermenschlichen Méchte’, von
denen eine das Judentum ist”, erfolgt unter dem Einfluss von Schelling und — wie schon
erwihnt — Rosenstock. Im letzten Kapitel des Buches wird die Kritik Hamanns an Kant
dargestellt, weil sie Rosenzweig ebenfalls beeinflusst hat: "Die Erhebung des Autono-
mieanspruchs und der damit zusammenhéngende Purismus lassen Kant keinen Spiel-
raum fir eine Erkenntnis durch Offenbarung ™ (S.197). "Diese Philosophie, die das
Sprachvertrauen als Bedingung der Erkenntnis ernst nimmt, weiss, dass die Vernunft
vom Hoéren lebt, dass also die Wahrheit etwas Mitgeteiltes und kein Ideal bzw. Prinzip
der reinen Vernunft ist” (S.199)..

Es ist schade, dass Adam Zak ein eigentlich nur fiir philosophisch geschulte Aka-
demiker voll verstindliches Buch vorgelegt, dass er Rosenzweig nicht auch fiir ”Laien”
stirker zugdnglich gemacht hat. Das wire lohnend gewesen, denn Rosenzweig hat auch
dem Dialog zwischen Juden und Christen neue Wege gewiesen, beide aufeinander
hingewiesen. Philosophie und Theologie sind ineinander verwoben: "Die Autonomie
des Menschen hat in der Verantwortung der Umkehr ihre urspriingliche, durch die
Offenbarung ermdglichte Verwirklichung” (S.216). Offenbarung ist und bleibt ein theo-
logisches Geschehen, auch wenn sie durch menschliches Sprechen geschieht. Fiir Laien
zuganglich geworden ist Rosenzweig am stirksten durch Martin Buber. Fiir die katholi-
sche Kirche und ihre Philosophie wird Rosenzweig sicher ein wichtiges Stiick zugéngli-
cher durch Zak. Aber auch philosophisch und theologisch geschulte Laien entdecken
neuen Horizonte, nicht nur fiir die Zusammengehorigkeit von Juden und Christen,
sondern auch fiir ihre gemeinsamen Aufgaben in der Welt.

F. von Hammerstein

Detlef Minkner, CHRISTUSKREUZ UND HAKENKREUZ, KIRCHE IM WED-
DING 1933-1945, Studien zu judischem Volk und christlicher Gemeinde, Band 9, 205
S., DM 14.80. :
Obwohl im Titel von Juden nicht die Rede ist, zieht sich doch die jiidische Frage
wie ein roter Faden fast durch das ganze Buch. Lassen sich — wie das die «Deutschen

Christen» wollten — das christliche Kreuz mit dem Hakenkreuz eng verbinden oder

besteht wie das die Bekennende Kirche wachsend eindeutiger erlebte, ein uniiberbriick-

barer Gegensatz? Diese Frage wird am Beispiel des Bezirkes Wedding im Norden von

Berlin mit starker Arbeiter-Bevolkerung anschaulich und historisch genau beleuchtet.

Es leben im Norden Berlins zwar wenig Juden, aber trotzdem spielt die jiidische Frage

in der Auseinandersetzung innerhalb der Gemeinden eine wichtige Rolle:

— Pfarrer Paul Mendelson, ein getaufter Jude, wird diskriminiert und verdringt, nicht
etwa von seiner ihn iiberwiegend liebenden Gemeinde, sondern von eingeschleusten
Nazis («Deutschen Christen»);

— «Judenchristen», getaufte Juden werden besonders in der Gemeinde Pankow akzep-
tiert selbst noch mit dem gelben Stern und erfahren Hilfe besonders durch das Biiro
Griiber;

—«Judentaufen» sind heiss umstritten, werden aber von Pfarrern der Bekennenden
Kirche als «Christentaufen» bejaht und vollzogen, wihrend die Deutschen Christen
sie natiirlich ablehnen, weil «Nichtarier» ausgeschlossen werden sollen; die Rettung
von Juden haben sie selten bewirkt;

63



—die antijiidische Stimmung wird seit 1933 durch Provokateure in den Gemeinden
immer starker angeheizt. Der Jude wird gemeinsam mit den Kommunisten immer
starker zum Siindenbock fiir alle Ubel;

— «artgemasser Christusglaube», Rasse, Volkstum werden als gottgewollte Lebensord-
nungen proklamiert. Der Versohnungstod Christi wird als jlidische Weltanschauung
bezeichnet.

Das Buch zeigt eindriicklich, mit welch infamen Methoden — Wahlmanipulationen,
politischen Drohungen, theologischen Verfilschungen — von den Deutschen Christen
gearbeitet wurde. Aber es zeigt auch, dass Gemeinden und Pfarrer sich wehren konnten
und gewehrt haben, ohne allerdings die ungeheuren Verbrechen der Nazis verhindern zu
konnen. Hierzu war der Widerstand zu schwach, auf zu kleine Gruppen begrenzt. An
Hand von Primérquellen wie Protokollen, Korrespondenzen, Zeitzeugen wird deutlich,
wie stark die jidische Frage — allerdings unter jlidischen Menschen leider nur die
wenigen Getauften — im Zentrum des Glaubens stand. Das wird in dieser Studie nicht in
Form abstrakter Theologie, sondern durch die Darstellung kirchlichen Lebens von
einem Gemeindepfarrer an Hand authentischer Quellen verdeutlicht. Diese Darstellung
ist in vieler Hinsicht exemplarisch fiir die Situation in deutschen Gemeinden zwischen
1933 und 1945. Theologie muss sich in der Gemeinde bewiéhren, eine Erneuerung der
christlich-jiidischen Beziehungen muss dort Wurzeln fassen, wenn wir den Antisemitis-
mus iiberwinden wollen.

Diese Arbeit ist als Band 9 in der II. Reihe (Studien zu jiidischen Volk und
christlicher Gemeinde) erschienen. Drei weitere Reihen beschiftigen sich mit Informa-
tionen liber das Judentum, sowie die Erneuerung des christlich-jiidischen Verhiltnisses
(Reihe I mit bisher 17 Titeln), mit dem Judentum fiir Studium und Unterricht (Reihe III
mit bisher vier Titeln, Sabbat, Thoralicbe, Wege Israels, Phariséer), mit Studien zur
neutestamentlichen Theologie und Zeitgeschichte (Reihe IV, Rabbi Akiva u.a.). Ein
ausfiihrlicher Prospekt sowie natiirlich die erstaunlich preiswerten Binde kénnen beim
Institut Kirche und Judentum, Leuchtenburgstr. 39-41, D-1000 Berlin 37 bestellt wer-
den. In der Reihe II erscheint demnéchst als 10. Band eine Arbeit iiber die «Bekennende
Kirche und die Juden», die das Versagen auch der Bekennenden Kirche gegeniiber den
(ungetauften) Juden in erschreckender Deutlichkeit dokumentiert. Wir diirfen uns die-
sen historischen Fakten nicht entziehen, wenn wir fiir die Zukunft lernen wollen.

F. von Hammerstein

64



	Rezensionen

