
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 44 (1988)

Artikel: Mystik im Judentum

Autor: Rudolph, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960684

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mystik im Judentum

von Kurt Rudolph

Mystik als Thema der Religionswissenschaft

Ich möchte einige Vorbemerkungen vorausschicken, die sowohl das

Fachgebiet der Religionswissenschaft als auch das Thema Mystik
grundsätzlich betreffen. Zunächst ist sicherlich bemerkt worden, dass die bisherigen

Vorträge zu unserem Thema1 alle den Bereich des Christentums
betrafen und vom Boden oder Standpunkt des Christentums betrachtet
wurden. Es war sozusagen ein Zwiegespräch unter Gleichgesinnten. Der
Zugang zu den Problemen von Mystik auf oder aus dem Bereich der
Christentumsgeschichte ist zwar auch für christliche Theologen zeitlich,
räumlich und geistig nicht immer leicht zu finden, aber die Grundlage des

christlichen Glaubens und Denkens ist doch trotz aller konfessionellen
Unterschiede eine gemeinsame und letztlich verbindende und wohl auch
verbindliche. Das Problem der «Fremderkenntnis» scheint mir hier leichter

oder schneller möglich zu sein: Die «Selbsterkenntnis» bereitet ohne
Zweifel die «Fremderkenntnis» vor und ermöglicht sie.

Anders steht es mit der Mehrzahl der nun folgenden Beiträge unserer
Reihe. Sie sollen «Mystiken» aus dem nichtchristlichen Raum vorführen.
Die Sprecher stehen allerdings alle ebenfalls mehr oder weniger auf dem
Boden des Christentums. Damit wird die Sache schwieriger und führt uns
unmittelbar in eine der tiefsten Probleme moderner Religionswissenschaft
ein: Ist eine solche «Fremderkenntnis» von einem anderen «Selbstverständnis»

eigentlich möglich? Nun, ohne länger auf diese methodologische

und hermeneutische Problematik einzugehen - dazu ist hier nicht der
Ort und auch nicht der gegebene Anlass - wir bejahen weithin die
Möglichkeit des «Fremdverstehens» in gewissen Grenzen, anderenfalls wäre
Religionswissenschaft überhaupt nicht möglich und der Pluralismus der
religiösen Welten bzw. Kulturen würde einem gemeinsamen hermeneuti-
schen Zugriff entgleiten. Da für die Religionswissenschaft das Selbstverständnis

anderer Religionen als Kriterium für falsch oder richtig ausscheidet,

ist schon festgelegt, dass der Zugriff einen gemeinsamen Nenner
besitzt: die relativ objektive, geisteswissenschaftliche, d.h. philologischhistorische,

vergleichend-systematische, soziologische und psychologische

31



Betrachtung, Analyse und Erklärung der religiösen Tatbestände2. Trotzdem

bleibt die Frage stehen, ob nicht doch dem Bemühen des
Religionswissenschaftlers eine Grenze gesetzt ist, insofern er ja von seiner jeweiligen
Tradition und Ausbildung, seinem Vorverständnis und seinen unausrottbaren

Vorurteilen auch in seiner Forschung bestimmt ist, die es ihm
letztlich nicht möglich machen, dem Ziel des wissenschaftlichen Ethos
nachzukommen, nämlich restlos vorurteilsfrei und objektiv zu sein. Das
Ideal bleibt, es anzustreben, bleibt kategorischer Imperativ, unser Unge-
nügen bleibt Movens all unseren Strebens.

Wenn ich das Thema «Mystik im Judentum» behandle, so sei eben

gleich eingangs bemerkt, dass ich dazu als Religionshistoriker spreche, der
persönlich auf dem Boden eines liberalen protestantischen Christentums
steht, wissenschaftlich der philologisch-historischen Tradition verbunden
ist, aber kein Spezialist für die sogenannte jüdische Mystik. Diese
Voraussetzungen bestimmen nicht unwesentlich meinen Beitrag, aus dem
andererseits aber doch so viel gelernt werden kann, wie ein Religionswissenschaftler

sich seinem Gegenstand nähert, um ihn einem interessierten
Publikum bekannt und verständlich zu machen. Nun muss ich allerdings
noch eine weitere Vorbemerkung machen, die sich auf den ambitiösen
und abgegriffenen Begriff von Mystik bezieht. Wenn noch nicht aus den
bisherigen Beiträgen, so wird sicherlich aus dem folgenden deutlich werden,

dass es die Mystik eigentlich gar nicht gibt, so wie auch die Religion
und viele derartige «umbrella terms» historisch nicht nachweisbar sind. Es

gibt streng gesprochen nur «Mystiken», d.h. Sachverhalte einer religiösen
Überlieferung, die mit dem antiken und christlichen Terminus technicus
Mystik bezeichnet werden, um sie dem komparativen Bemühen der
Religionswissenschaft verständlich und überhaupt verfügbar zu machen.
Dahinter verbirgt sich eine besondere, vielfach festzustellende Äusserungs-
form religiösen Lebens und Denkens, nämlich mit dem religiösen Objekt,
sei es Gott, Urprinzip oder Uridee, Grund der Welt usw., in einen direkten

Kontakt zu kommen, ja möglichst sich zu identifizieren oder zumindest

eine communio oder unio zu erreichen. Nennt man dies Mystik, ist
dagegen nichts einzuwenden, aber damit ist nicht viel gewonnen, denn der
Historiker ist weniger an Allgemeinheiten interessiert als an dem
Charakteristischen, dem Individuellen oder Speziellen. Es gilt also, das Individuelle

der jeweiligen als «mystisch» bezeichneten Sachverhalte nicht zu
Gunsten einer verallgemeinerten Gleichschaltung oder Einebnung
aufzugeben. Man ist hier in den älteren Perioden der Religionswissenschaft
oft sehr weit gegangen, so weit, dass man Mystik überhaupt mit Religion
gleichgesetzt hat, bzw. sie als Kern oder gar Ursprung angesehen hat; das

ist unhistorisch und geradezu falsch. Mystik ist immer eine Teilerscheinung

des religiösen Lebens, nicht das Ganze oder gar ihr Ursprung.

32



Soweit wir sehen, sind Mystiken immer spätere Formen von Religion,
nicht ihre Anfangsstadien. Sie setzten bestimmte Traditionen und
Fragestellungen einer Religion voraus, ziehen daraus Konsequenzen, die in
besonderen Literaturwerken dokumentiert werden, aber auch zu
bestimmten religiösen und mitunter religionspolitischen Verhaltensweisen
führen (hier ist die Neigung zum sogenannten Häretischen der Mystik
angesprochen)3.

Diese Überlegungen sollen nun anhand des Judentums und seiner
mystischen Überlieferung erläutert werden. Ich möchte dies in folgenden
drei Schritten tun: Zunächst mit der Frage, ob Mystik im Judentum
überhaupt möglich ist, dann einige Grundzüge ihrer Geschichte und
schliesslich ihre Hauptthemen in Kontinuität und Wandel umreissen.

Ist Mystik im Judentum möglich?

Wiederholt ist gerade von jüdischen Gelehrten die Unvereinbarkeit
von biblischer Gottesidee und Mystik hervorgehoben worden. Kein
Geringerer als Julius Guttmann (1880-1950), bis 1935 Professor für Philosophie

an der Hochschule für die Wissenschaft des Judentums in Berlin,
dann in Jerusalem an der Hebräischen Universität, hat in seiner Philosophie

des Judentums von 1933, aber auch in der revidierten hebräischen
Fassung, die 1964 auf Englisch unter dem Titel «Philosophies of Judaism»
erschien, einleitend die Grundgedanken biblischer Religion im Unterschied

zur Mystik herausgestellt4. «Der personalistische Charakter»,'sagt
er, stellt die biblische Religion in durchgreifenden Gegensatz zu dem
anderen Typus geistiger und universaler Religion, der der Mystik und des

Pantheismus... Die Vorstellung von Gott und seiner Beziehung zur Welt
ist in beiden Bereichen grundverschieden». Ich muss mir hier die nähere
Aufzählung der Differenzen schenken, wie Schöpfung gegen Emanation,
Personalismus gegen Impersonalismus, Überweltlichkeit gegen Pantheismus,

Monotheismus gegen Polytheismus, Geschichte gegenüber Mythos
und Magie usw. Ähnliche Auffassungen sind gerade in letzter Zeit von
Eliezer Schweid, Philosophieprofessor in Jerusalem, gegenüber Gerschom
Scholem, dem eigentlichen Schöpfer der modernen Auffassung von «Jüdischer

Mystik» erhoben worden5. Nun lässt sich gegenüber derartigen
idealtypischen Bestimmungen wenig sagen, wenn man sie auf der Ebene

philosophischer oder theologischer Reflexion belässt und nicht dazu
verwendet zu bestreiten, dass auf dem Felde der Geschichte keine Metàbasis
eis alio génos vorkommen könne. Denn dies ist auf dem historischen
Gebiete durchaus der Fall, sonst würde ja mein Beitrag jetzt schon been-

33



det sein! Julius Guttmann bemerkt übrigens selbst, dass Mystik und
Pantheismus (beide hält er offenbar für zusammengehörig) der jüdischen
Religion «erst lange nach der biblischen Zeit auf ihrem Weg begegnet
sei»6. Was allerdings hier zum Nachdenken zwingt und auch für den
Historiker gültig ist, ist die Tatsache, dass der allgemeine und gängige
Begriff von Mystik in seiner Anwendung auf die jüdische Religionsgeschichte

ungeeignet ist. Denn bestimmte Züge von Mystik, die sich meist
auf christliche, indische oder islamische Zeugnisse stützen, sind ohne
Zweifel im Zusammenhang mit dem Judentum weithin fehl am Platze, wie
etwa Pantheismus, unio mystica, Akosmismus usw. Aus diesem Grund
betonen alle Spezialisten für jüdische Mystik, allen voran Gerschom
Scholem, dass der Begriff Mystik hier nur bestimmte Seiten abdeckt, die
man sonst damit verbindet. Ich selbst habe mir angewöhnt, vor allem im
Zusammenhang mit meinen Forschungen zu Gnosis und Frühjudentum,
entweder andere Begriffe dafür zu suchen, wie etwa «Esoterik», oder die
authentischen Fachausdrücke der infrage stehenden Überlieferungen zu
verwenden, wie Merkaba, Hekhalot, Kabbala. Dies wäre der sachgemässe
Weg zum Verständnis dieser Sachverhalte und man käme nicht dauernd
in Versuchung, den generellen Begriff Mystik zu rechtfertigen oder die
Fakten entsprechend zurechtzustutzen, damit sie passen.

Da nun einmal das Thema «Mystik im Judentum» feststeht, lassen

wir es unter Vorbehalt so stehen und wenden uns nun den sogenannten
Tatsachen zu7. Es bleibt dann dem Leser überlassen, ob er meinen bisherigen

vorsichtigen und skeptischen Ausführungen dazu folgen will oder
nicht.

Jüdische Esoterik: Autoren, Schriften, Quellen

Die historischen Sachverhalte, die unser Thema abgrenzen, sind kurz
folgende: Vom 1. bis zum 18. Jahrhundert unserer Zeitrechnung haben
wir im Judentum verschiedene Formen mehr oder weniger esoterischer
Überlieferungen, die über die halakhische oder aggadische Auslegung der
Bibel hinausgehen und in die göttlichen Geheimnisse einzudringen
suchen. Fortlebende Reste dieser Tradition gibt es natürlich bis heute.
Überlieferungsorte dieser Traditionen sind einmal Palästina und Babylonien,

zum anderen Süd-Frankreich, Spanien, Deutschland, Polen und
Russland. Die Träger oder Vertreter solcher esoterischen Bemühungen
sind weithin keinesfalls Aussenseiter der jüdischen Gelehrsamkeit,
sondern Schriftgelehrte, Rabbis, also Vertreter offiziell jüdischer Tradition.
Darunter befinden sich angesehene Leute, denen zumindest derartige Ge-

34



danken zugetraut, wenn nicht zugeschrieben werden, wie Jochanan ben

Zakkai, Rabbi Akiba, Rabbi Jischmael ben Elischa. Esoterische Ideen
wurden offenbar an zentralen Lehrstätten weitergegeben. Dabei ist
allerdings festzuhalten, dass dies tatsächlich esoterische Weisheit war. Die
strengen Gebote, derartige Dinge nicht offiziell und publikumswirksam zu
verbreiten, lassen darüber keinen Zweifel. Ein Text schreibt z.B. vor:
«Man lehrt Inzestgesetze nicht vor Dreien, das Schöpfungswerk nicht vor
Zweien und das Thronwagenwerk nicht einmal vor einem einzigen, es sei

denn, dieser ist schon ein Gelehrter, der aus eigener Einsicht versteht.
Jeder, der vier Dinge erwägt - was oben, was unten, was vorne und was
hinten (zugleich auch: was vorher und was nachher ist) - für den wäre es

besser, er wäre nicht auf die Welt gekommen»8. Erst im späten Mittelalter,

etwa vom 16. Jh. an, wurde die esoterische Tradition mehr und mehr
volkstümlich und Teil der offiziellen Zeugnisse jüdischen Glaubens,
besonders greifbar im kultisch-liturgischen Bereich.

Die Dokumente nun, die uns zur Verfügung stehen, stammen wie
gesagt aus verschiedenen Zeiten; meist erst aus mittelalterlichen Abschriften,

die aber zum Teil bis in die frühjüdische, römische Zeit zuriickzuver-
folgen sind. Es ist interessant, dass einige frühe christliche Autoren, wie
Justin und Origines um solche esoterischen Überlieferungen im Judentum
wussten9. Meist sind es, wie für die klassische rabbinische Literatur
üblich, exegetische Werke, die sich bestimmten biblischen Texten in ganz
besonderer Weise annehmen, und zwar einmal dem Schöpfungsbericht in
Genesis 1, den sogenannten Macaseh Bereschit («Werk der Schöpfung»),
und der Thronwagenvision in Ezechiel 1, den sogenannten Macaseh frfer-
kaba. Ein Produkt der ersteren ist offenbar das Sefer Yezira, das «Buch
der Formung», das der Buchstabensymbolik und -Spekulation gewidmet
ist10; Niederschläge der letzteren, der Beschäftigung mit Ezechiel 1, sind
die fragmentarischen Sammlungen der sogenannten Hekhalot-Texte, die
sich mit den himmlischen «Thronhallen» befassen, wozu z.B. auch das

sogenannte 3. Henochbuch gehört1 '.
Magische Handbücher wie der Sefer ha-Razim, das «Buch der

Mysterien»12, oder das nur in Zitaten erhaltene Raza Rabba oder «Grosses
Geheimnis»13 gehören ebenfalls hierher. Aus der Blütezeit der Esoterik
oder Mystik, dem 12. und 13. Jh., haben wir dann die bekannten
grösseren Werke wie den Midrasch Bahir («Glanz»), der bereits wesentliche
Elemente der Kabbala enthält14, und das Hauptwerk dieses Genre
überhaupt, der Sefer ha- Zohar, «das Buch der Glorie»15. Die weitere mystische

Literatur wird dann von der grossen Fülle der Schriften der Vertreter
des kabbalistischen Judentums gebildet, von denen ein grosser Teil nur
handschriftlich vorliegt, und die vielfach eigentlich erst von Gerschom
Scholem an das Licht gezogen worden ist.

35



Was die Quellen der in diesem umfangreichen Schrifttum niedergelegten

Ideen anbelangt, so kann nur im allgemeinen gesagt werden, dass
sie einerseits stets versuchen an die altjüdische Überlieferung anzuknüpfen,

d.h. in Form von Schriftexegese den Kontakt zur Tradition zu wahren

oder zu legitimieren wissen, andererseits aber bewusst und unbewusst
der jeweiligen Umwelt verhaftet sind, aus der sie das für sie Brauchbare

genommen haben. Da ist einmal die apokalyptische Welt mir ihrer
himmelstürmenden Neugierde, andererseits die hellenistische Spiritualisierung
der Kultusbegriffe greifbar, wobei nach Johann Maier priesterliche
Tempelweisheit in Esoterik umgesetzt worden ist16. Die griechische Philosophie

mit ihrer platonischen Urbild-Abbild-Lehre, der Vorstellung vom
Ideenkosmos und von dem Schicksal der Seele, der Makro- und
Mikrokosmos-Spekulation und wohl auch gnostische kosmogonische und an-
thropogonische Gedanken. Frühjüdische Gnosis und Esoterik haben
sicherlich gemeinsame Wurzeln in einer hellenistisch-jüdischen Welt17.

Die Frühzeit jüdischer Esoterik

Lassen Sie mich nun endlich zum Inhaltlichen und damit Wesentlichen

kommen, so schwierig es auch ist, aus einer über anderthalbtausendjährigen

Geschichte Grundzüge von Kontinuität und Wandel herauszustellen.

Durchgehend hat es die jüdische Esoterik oder Mystik mit der
göttlichen Welt zu tun, und zwar in einer Weise, die Gott als deus abscon-
ditus einerseits in das fernste oder tiefste Jenseits stellt, andererseits zu
einer ganzen lebendigen Welt macht, wofür man den griechischen
Ausdruck Pleroma, d.h. «Fülle», verwenden kann.

Schon die ältesten esoterischen Texte, die genannten Hekhalot, streben

die Kenntnis und direkte Erfahrung dieses göttlichen Pieromas an.
Sind es hier noch die aus Ezechiel, Kapitel 1, herausgesponnenen himmlischen

«Paläste» oder «Kammern» in die die Ekstatiker weniger hinauf-
als vielmehr hinabsteigen wollen, weshalb sie yôrdey merkava «Absteiger
zur Merkaba» genannt wird, so sind es dann in der Kabbala die Potenzen
Gottes, seine pulsierenden Eigenschaften, die sogenannten Sefirot. Die
alten Texte schwärmen in Visionen von dem Thronstaat Gottes, seiner
Herrlichkeit (kavôd), seinen Engeln und Mächten, ja gehen stellenweise
dazu über, die «Masse von (Gottes) Gestalt» (Schicur Qôma) zu beschreiben,

eigentlich ein geradezu blasphemischer Akt im Judentum, aber
verständlich aus dem Anliegen, Gott so gross und gewaltig zu schildern, so
dass er die Welt erfüllt und neben ihm eigentlich nichts Vergleichbares

36



besteht18. Hier greifen wir übrigens erste Ansätze pantheistischen
Denkens: «Wer ist wie unser König, wer wie unser Schöpfer, wer wie der Herr
unser Gott? Sonne und Mond lässt er heraus und bringt hervor die Krone
seines Hauptes. Pleiaden und Orion und Venusstern, Konstellationen,
Sterne und Sternzeichen schiessen und gehen hervor von seinem Kleid,
das geschmückt ist und worin er sitzt auf dem Thron seiner Herrlichkeit»
(aus Hekhalot Rabbati)19. Oder in Anwendung und Auslegung des Hohen
Liedes 5,1 Off kann es heissen: «Mein Geliebter ist weiss und rot, aufragend

aus Zehntausend. Sein Haupt ist pures Gold, seine Locken Rispen,
schwarz wie der Rabe. Seine Augen wie Tauben an Wasserläufen, in
Milch gebadet, auf Fülle ruhend. Seine Wangen wie ein Balsambeet, seine

Lippen wie Lilien, seine Hände goldene Walzen, besetzt mit Tarschisch-
steinen, sein Leib ein Schliff von Elfenbein, bedeckt mit Saphiren. Seine

Schenkel Marmorpfeiler, gegründet auf goldene Sockel... Das ist mein
Geliebter, das ist mein Freund, ihr Töchter Jerusalems»20. Oder an einer
anderen Stelle lesen wir: «Ich habe den König der Könige aller Könige
gesehen, auf einem hohen und tragenden Throne sitzend, und seine Heere
standen vor ihm, zu seiner Linken und zu seiner Rechten»21.

Wir kennen aus der Welt des mittelalterlichen deutschen Judentums
Texte, die die Allgegenwart Gottes bis hin zu pantheistischen Aussagen
beschreiben: «Alles ist in Dir, Du bist in allem; du umgibst das All und
erfüllst das All; als das All entstand, warst Du im All; bevor das All
entstand, warst Du das All»22.

Andererseits wird aber Gottes «Herrlichkeit», der kavöd, in Gestalt
seiner sichtbaren und anrufbaren Gegenwart als shekhina gepriesen, dem,
wie es Scholem einmal ausdrückt, passiv-weiblichen Moment in Gott. Die
schekhina, hinter der die alte Gestalt der «Weisheit», der Sophia oder
Chochma, aber auch wohl die «Grosse Mutter» steht, hat dann vor allem
in der Kabbala eine dominierende Stellung erhalten, allerdings in grossem
Unterschied zur philosophischen Deutung der jüdischen Rationalisten
auch eine aktive, nämlich als Mutterschoss der Sefirot, des Lebensbaumes
Gottes, des Pieromas, als göttliche Tochter, als Weltprinzip, als Abglanz
Gottes, als sein Licht23. Andererseits ist sie in einer zweiten, mehr passiven

Form die unterste, zehnte Potenz, die sefira, die auch «Reich» (malk-
hüt) oder knesseth Yisra°el, das himmlische Urbild Israels heisst24. Im
Zohar werden damit auch kräftige sexuelle Bilder gebraucht, unter
Heranziehung des Hohen Liedes und unter Fortwirken uralter Hieros-gamos-
Motive25.

37



Kabbala

Wir sind damit schon sehr in die geheimnisvolle Welt der Kabbala,
der mittelalterlichen und eigentlichen Blüteform der jüdischen Mystik
gelangt, mit ihrer vielseitigen und oft verwirrenden Bilderwelt, wie sie
zwischen 1200 und 1400 ausgebildet worden ist. Wie bemerkt, setzt sie

einerseits fort, was die ältere Esoterik mit der Erkundung und Beschreibung

der oberen Welt begonnen hat, andererseits fügt sie dem ganz
unerwartet neue Züge hinzu, wie die genannte Welt der zehn Sefirot, den
«Ziffern» (so die ursprüngliche Bedeutung), die eine Art Leib der unfass-
baren Gottheit, dem deus absconditus, bilden. Es sind seine «Glieder»,
«Stufen», Gesichter», «Gewänder», wie sie genannt werden, Lebensäusserungen

Gottes, während das göttliche Geheimnis selbst unerkannt und
unerforschlich im En-sof, im «Endlosen» oder in der «Endlosigkeit»
haust26. Wirksam als Schöpfer und Erhalter ist Gott nur in Gestalt der
zehn Sefirot, die die göttlichen Gewalten und Strukturelemente repräsentieren,

die für den Kosmos bzw. die Schöpfung massgebend und bestimmend

sind, alsda sind «Krone», «Weisheit», «Verstand», «Gnade»,
«Macht», «Barmherzigkeit», «Beständigkeit», «Majestät», «Fundament»
und «Reich» Gottes oder schekhina. Diese Eigenschaften werden nicht
nur als Baum Gottes beschrieben, sondern auch als eine Art «Urmensch»
(°adam qadmôn) als ein Makrokosmos, der den Mikrokosmos von Welt
und Mensch vorbildet. Es bleibt uns nicht Raum genug, weiter darauf
einzugehen27.

Die spätere Geschichte dieser Vorstellungen zeigt uns, in welcher
Weise diese grundlegende Idee immer wieder ihre faszinierende Wirkung
ausgeübt hat und zu neuen Deutungen oder Anwendungen führte. So

besonders in der von Isaak Luria begründeten und von Moses Cordovero
verbreiteten Form der Kabbala im palästinischen Safed des 16. und 17.

Jh. Hier ist der ganze Prozess der Auswicklung Gottes transformiert
worden in die grossartige Idee eines «Zusammenschrumpfens» oder
«Kontraktion»
(zimzum), einer «Selbstbeschränkung» Gottes, so dass erst einmal Raum
für die Entstehung des Pieromas, der Sefirot gegeben war: der verborgene
Gott gibt sich zu erkennen durch einen Akt der Freigabe seines Allseins;
er verzichtet und entlässt den Urgrund (en-Sof) in den entstandenen Ur-
raum, der eine Art Urbild des Exils Gottes darstellt28.

Auch das alte Problem der Entstehung des Bösen, die schon die
ältere Kabbala in das Pleroma, der Sefirot, verlegt hat, als Auswirkung
der «anderen Seite» Gottes, nämlich seiner nach aussen getretenen feurigen

«Strenge» gegenüber von «Gnade» und «Milde», wird von der luria-
nischen Kabbala durch die Metapher vom «Bruch der Gefässe» (schevîrat
hakeIlm) erklärt, d.h. durch die bei der Entstehung des Sefirot-Pieromas

38



eingetretenen Unregelmässigkeiten, die zu einer Art Abfallprodukten
führten, die in die Tiefe sanken. Dieser Mangel an der 1. Schöpfung
wiederholt sich auf der Ebene der Weltschöpfung im Fall Adams29.

Buchstaben- und Sprachesoterik

Doch kehren wir zurück aus diesem Bereich tiefsinniger Spekulationen.

Um den Zusammenhang von Pleroma bzw. Sefirot und dem
Menschen zu verstehen, muss ein zweites Grundthema jüdischer Esoterik
genannt werden: das der Sprache oder der Buchstaben. Schon die alte Esoterik,

die MaFaseh Bereschit, vertrat die kosmologische Idee, dass, wenn die
Tora die offenbarte Weisheit Gottes ist, die hebräische Sprache die

Sprache des Schöpfers und der Schöpfung ist. Das hebräische Alphabet
bildet die Struktur des Kosmos; Gott und seine Welt sind durch die
Buchstaben erkennbar. Im «Buch der Formung» (Sefer Jezira) wird
darüber u.a. ausgeführt: «Auf 32 Pfaden hat Wunderwerke der Weisheit
eingegraben jah, JHVH Zebaoth, der lebendige Gott, der Gott Israels, der

allmächtige Gott, der Hohe und Erhabene, der in Ewigkeit Thronende,
des Name Heiliger ist, und er hat seine Welt geschaffen in drei Formen;
Zahl, Buchstabe und Rede, Zehn überwesentliche Zahlen (sefirot belîma)
und 22 Buchstaben, deren Urgrund drei Mütter, sieben doppelte und
zwölf einfache sind. Zehn überwesentliche Zahlen, die Zahl der zehn

Finger. Fünf gegenüber fünf, und der Bund der Einheit in der Mitte,
bestellt durch das Verhältnis der Zunge und das Verhältnis der Blosse»30.

Oder: «Zehn überwesentliche Zahlen (sefirot belîma) - zehn und nicht
neun, zehn und nicht elf, verstehe mit Weisheit, sei weise mit Verstand,
prüfe in ihnen, suche jedes Ding nach seiner Gewissheit, und bringe" den

Bildner auf seine Stätte. Zehn überwesentliche Zahlen - ihr Mass zehn
und ohne Grenze; Tiefe des Anfangs und Tiefe des Endes, Tiefe des

Guten und Tiefe des Bösen, Tiefe oben und Tiefe unten, Tiefe des

Aufgangs und Tiefe des Untergangs, Tiefe der Mitternacht und Tiefe des

Mittags, und ein einziger Herr, Gott, der treue König beherrscht sie alle
aus seiner heiligen Wohnung bis in die ewigen Ewigkeiten»31.

Mit Hilfe dieser Vorstellung hat nun die Kabbala in grandioser Weise

die Tiefen der Tora entdeckt: ihre Worte, die einem göttlichen Sprach-

prozess entstammen, sind symbolträchtig in höchstem Masse und sind

dementsprechend Schlüssel zur Erkenntnis der göttlichen Welt. Ein
Beispiel aus dem Zohar möge dies verdeutlichen: «Als der Heilige die Welt
erschuf, erschuf er sie in den Buchstaben der Tora. Jeder Buchstabe stieg

vor dem Schöpfer auf, bis sie im Zeichen des Beth zur Ständigkeit kamen,
und sie wandelten sich in allen möglichen Verbindungen, wodurch die

39



Weltschöpfung ermöglicht wurde. Als aber hierbei der Buchstabe Teth
mit dem Resch sich paaren sollte, stellte sich Teth zur Seite und mochte
sich nicht beruhigen - bis der Allheilige es zurechtwies und sprach: "Teth,
Teth, warum stellst Du Dich zur Seite und bist mit Deinem Platze
unzufrieden?". Da antwortete der Buchstabe: «Hast Du mich nicht zum
Haupte des Wortes "gut" (hebräisch tow) gemacht?». Die Tora selbst

setzt ja in den Urbeginn die Worte «Denn es ist gut». «Und jetzt soll ich
mich jenem Buchstaben, der das Haupt des Bösen (hebräisch rac) bildet,
gesellen?». Darauf sprach Gott zu ihm: «Geh an Deinen Platz zurück,
denn du bedarfst des Resch. Denn der Mensch, den ich im Begriff bin zu
erschaffen, wird durch euch beide vollendet als Einheit, du aber sollst zu
seiner Rechten und das Resch zu seiner Linken sein». Und so kehrten sie

beide an ihre Stelle zurück und gesellten sich zueinander. In jener Stunde
aber hat der Allheilige zwischen beiden geschieden und jedem von ihnen
seine Tage und Jahre, die einen zur Rechten, die anderen zur Linken,
gesondert erschaffen. Jene sind genannt «Tage des Guten», diese «Tage
des Bösen»32.

Auf diese Weise ist jede Zeile der Schrift «zweideutig», d.h., sie
bezieht sich einerseits auf die obere und andererseits auf die untere Welt
oder Schöpfung. Die Bibel ist so ein symbolisches Buch, das uns das
Wissen um Gott und den Kosmos eröffnet. Dass hier auch der Magie
Toren und Tür leicht geöffnet sind, ist verständlich. Die Buchstaben- und
Zahlenmystik ist ein Teil der praktischen Kabbala geworden und gewesen,

die unter anderem von Abraham Abulafia (13. Jh.) ausgiebig als «Weg
der Namen» näher begründet worden ist33. Die bekannte Golemsage wurzelt

in diesem Bereich34. Mit Hilfe der Buchstabenlehre hat der Mensch
und insbesondere der Esoteriker oder Mystiker ein Mittel zur Hand,
jederzeit die Beziehung zur göttlichen Welt herzustellen. Die meditative
Lektüre der Schrift und das Gebet der tiefen Versenkung (genannt kaw-
wana) eröffnen ihm diesen Weg. Dies ist die eigentliche communio mystica
des jüdischen «Mystikers», seine deveqüt, sein «Anhangen» an Gott, d.h.,
keine unio mystica, keine Gleichsetzung oder Identifizierung mit Gott
oder der göttlichen Welt. «Er mus sich arein gein in Ha-schem», heisst es

in einem jiddischen Traktat für «Der Mensch soll Gott anhangen» (Pin-
chas von Koretz)35.

Nur die ekstatisch-theosophische Kabbala des Abraham Abulafia,
eines Zeitgenossen des Zohar im 13. Jd., geht hier einen abseitigen Pfad,
indem durch Meditation über Alphabet und Buchstaben der Schrift der
Seele ein Weg zur Erlangung einer unio mit Gott gewiesen wird; hier lässt
sich klassisches Gedankengut der mittelalterlichen Mystik nachweisen
(Scholem erinnert dabei sogar an den indischen Yoga)36. Die überwiegende

Mehrheit der mystischen Texte und Aussagen ist davon allerdings

40



nicht betroffen. Was jedoch allen gemeinsam ist und die Grundlage des

ganzen Gedankenbaus bildet, ist der Zusammenhang von oben und
unten, von Pleroma und Welt bzw. Schöpfung. «Alles ist mit allem verbunden

bis zum untersten Ende aller Ringe der Kette», sagt der vermutliche
Verfasser des Zohar, Moses de Leon, in einem seiner Werke, «und das
wahre Wesen Gottes ist gleicherweise oben und unten, in den Himmeln
und auf Erden, und nichts existiert ausser ihm. Und das meinen die
Weisen, wenn sie sagen: "Als Gott Israel die Tora gab, öffnete er ihnen
die sieben Himmel, und sie sahen, dass dort in Wirklichkeit nichts war als
seine Glorie; er öffnete ihnen die sieben Erden, und sie sahen, dass dort
nichts war als seine Glorie; er öffnete ihnen die sieben Abgründe und sie

sahen, dass dort nichts war als seine Glorie". Meditiere über diesen
Sachverhalt und du wirst verstehen, dass Gottes wahres Dasein mit allen
Welten verbunden und verkettet ist und alle Wesenheiten miteinander
verbunden und verflochten sind, aber aus seinem wahren Dasein
ausgehen»37.

Erlösung in jüdischer Esoterik

Es bleibt uns noch, einen Blick auf die Erlösungsvorstellung der
jüdischen Mystik zu werfen, Die frühen esoterischen Texte haben dazu keine
eigene Konzeption, es sei denn der «Abstieg» ins göttliche Pleroma ist
eine irdische Vorwegnahme des zukünftigen Schicksals der Seele, eine Art
Einübung der Seele in ihren vorherbestimmten Weg zu Gott. In der
mittelalterlichen Kabbala ist die Idee von der Restitution (genannt tiqqûri)
beherrschend, d.h. der Wiederherstellung nicht nur der gestörten Harmonie

des Pieromas (der Welt der sefirôt) durch das Tun und Handeln des

Kabbalisten, sondern auch die Rückführung der unsterblichen Seele (der
neschamah) zu Gott, zentrales Thema. Der Zweck allen Bemühens des

jüdischen Mystikers hat nicht nur regionale bzw. national-jüdische,
sondern auch kosmische Bedeutung; er schafft mit an der Erlösung der Welt.
Der Riss, der durch die obere und untere Schöpfung geht, und der durch
das «Exil der schekhina» exemplarisch dargestellt wird, wird durch das

Verhalten des zaddiq, seine deveqût, sein «Anhangen an Gott», wenigstens
punkt- und zeitweise überwunden. So kann er, wie es heisst, die «Einung»
der oberen Welt der Sefirot bewirken. Alle Handlungen des einzelnen in
der Gemeinde haben Wirkung nach oben. «Der Impuls von unten, ruft
den von oben hervor», heisst es in einem Text38. Der Fromme verbindet
durch sein Tun, besonders durch meditative Schriftlesung und mystisches
Gebet, aufgrund der Sympathie von unten und oben, das

41



Irdische mit dem Himmlischen, die irdische Tora mit der göttlichen39.
Die individuelle Erlösung des Mystikers konzentriert sich verständlicherweise

auf seine Seele, die neschamah, die das eigentliche göttliche
Element ist, neben der nefesch («Leben»), der ruach («Geist») und
Körper40. Die göttliche Seele, die sündlos ist, erhält der Fromme aufgrund
seiner Taten; sie ist ein Funke aus der Sefira bîna, dem göttlichen «Intellekt»;

mit ihrer Hilfe hat er den eigentlichen Draht zum Pleroma, der ihm
auch die Erlösung sichert. Die Kabbala kennt also die Präexistenz und die
Postexistenz der Seelen, eine alte rabbinische Vorstellung aber hat sie in
nahezu gnostischer Manier ausgestaltet. Die göttliche Seele, die neschamah,

kann eine andere Seele, nämlich die natürliche, die nefesch, erlösen,
wenn sie nach dem Tode vom himmlischen Gericht verurteilt worden ist.
Eine ebenfalls von der Kabbala einbezogene Vorstellung ist die
Seelenwanderung (genannt gilgül), die vor allem der Bestrafung von Sünden
dient. «Der Mensch erfüllt Gott seinen Willen», heisst es in den Tiqqüney
Zohar, «wo er doch nur vorübergehend in dieser Welt ist, und baut Ihm
in ihr ein Gebäude. Gott aber baut dem Menschen in seiner Welt ein
Gebäude für alle Zeit. Wohl dem, der Ihn in jedem einzelnen Gliede
wohnen lässt und Ihm dort einen Ort zum Wohnsitz bereitstellt und Ihn
zum König über jedes einzelne Glied macht, so dass kein Glied in ihm
vom Göttlichen entleert ist. Denn wenn in ihm auch nur ein Glied
mangelhaft ist, auf dem Gott nicht wohnt, so wird er dieses Gliedes wegen im
gilgül in die Welt zurückgebracht, bis er in seinen Gliedern vollkommen
wird, so dass sie alle in der Urgestalt Gottes vollendet werden. Denn wenn
auch nur eines zu solcher Gestalt fehlt, so ist er nicht mehr im Ebenbilde
Gottes»41.

Der tiqqün, die Restitution oder Reintegration Gottes hat dann in der
bereits erwähnten lurianischen Kabbala einen ausgesprochen messiani-
schen Zug erhalten, indem der Anteil des Menschen in Gestalt des
jüdischen Frommen an eben dieser Vollendung Gottes und damit an der
geistigen Urgestalt des Menschen, aber auch an der Erlösung des gefallenen

Messias und der Schekhina aus dem Exil zu einem welthistorischen
Prozess wird42. Die Errettung Israels bedeutet die Errettung aller Dinge,
d.h. der göttlichen Funken, die in die Materie gefallen sind. Dazu dienen
alle alten und neu geschaffenen Rituale und Gebete, die gerade in Safed,
dem Wirkungsort der lurianischen Kabbala entstanden sind und zum Teil
bis heute oft unbewusst im jüdischen Festkalender und Zeremonialwesen
fortleben. Die lurianische Kabbala wurde zur wahren theologia mystica
des Judentums, wie Scholem mit Recht bemerkt43. «Das ist das Geheimnis,

das über Israel verhängt ist», schreibt Chajjim Vital, Schüler Isaak
Lurias, «alle 70 Völker werden es, d.h. Israel, knechten, um aus den
Völkern die Funken herauszuziehen, die unter sie gefallen sind. So sagen

42



es unsere Lehrer, ihr Andenken sei zum Segen: Ist nur ein einziger Jude in
die Hand einer Nation gefallen, so gilt das, als würde dort ganz Israel

geknechtet. Und dieser einzige Jude ist genug, um aufzuheben, was an
Funken der Heiligkeit unter diese Nation gefallen ist. Darum muss ganz
Israel über alle vier Winde der Erde zerstreut werden, um alle Funken zu
heben»44.

Vielleicht sind es diese Aussagen eines jüdischen Mystikers, die den

grossen Erforscher und vielfach erst Entdecker dieser Seite des Judentums,

Gerschom Scholem, dazu geführt haben, in dem Esoterischen
desselben ein Zentrum jüdischen Lebens überhaupt zu sehen und von ihm
eine zu erhoffende Erneuerung oder Bewältigung der gegenwärtigen und
zukünftigen Probleme des modernen Judentums zu erwarten. «Unter
welchen Aspekten dieser jetzt unsichtbar gewordene Strom jüdischer Mystik
wieder einmal hervorbrechen wird, ist von Menschen nicht abzusehen»,
heisst es am Schluss seiner Darstellung der jüdischen Mystik, und er fügt
übrigens ganz im Sinne von Max Weber hinzu: «Über das Schicksal und
den mystischen Wandel zu sprechen, der in der grossen Katastrophe, die
über das jüdische Volk in dieser Generation tiefer als je bisher in seiner

langen Geschichte hereingebrochen ist, und noch beschieden sein mag -
und ich glaube, dass ein solcher Wandel noch bevorsteht - ist Sache der

Propheten und nicht der Professoren»45.

ANMERKUNGEN

1. Ringvorlesung an der Universität Marburg
2. Vgl. dazu meine Haskell-Lectures, die unter dem Titel «Historical Fundamentals

and the Study of Religions», 1985 bei MacMillan in New York erschienen sind, bes.
S. 31 ff und 41 ff.

3. Aus der uferlosen religionswissenschaftlichen Literatur zur Mystik nenne ich die für
mich weiterführenden: Fritz Staal, Exploring Mysticism, Berkeley-Los Angeles 1975

(jetzt auch in Paperback erhältlich); Steven T. Katz (Hrsg.), Mysticism and Philosophical

Analysis, New York 1978; ders. (Hrsg.), Mysticism and Religious Traditions,
Oxford 1983. Lesenswert, trotz gewisser Einseitigkeiten und Vorurteile, sind die
Werke von Robert C. Zaehner: Mysticism, Sacred and Profane, Oxford 1957

(Paperback 1961, 31980; deutsch: Mystik - heilig und profan, Stuttgart 1960), und
Concordant Discord. The Interdependence of Faith. Oxford 1970 (deutsch: Mystik,
Harmonie und Dissonanz, Freiburg/B 1980). Dazu: William L. Newell, Struggle and
Submission. R.C. Zaehner on Mysticism, Washington 1981. Einen kurzen Überblick

verschaffen die Artikel «Mystical Union» (J. Marçoulesco) and Mysticism, (L.
Dupré) in der neuen «The Encyclopaedia of Religion», ed. by Mircea Eliade, New
York 1986, Vol. 10, 239-261.

43



4. Die Philosophie des Judentums, Nachdruck des Fourier-Verlages, Wiesbaden 1985,
S. 14ff; Philosophies of Judaism, New York (Schocken Books) 1973, S. 7ff. In
ähnlicher Weise hat bekanntlich schon Martin Buber argumentiert (Ich und Du,
1923).

5. Judaism and mysticism according to Gershom Scholem, translated from the Hebrew
with an Introduction by D.A. Weiner, Atlanta: Scholars Diss, 1985. Das hebräische
Original erschien 1983 in der Reihe «Jerusalem Studies on Jewish Thought», Supplement

II.
6. A.a.O., S. 16 (engl. S. 9).
7. Die folgenden Ausführungen sind, wie nicht anders möglich, den grundlegenden

Arbeiten von Gerschom (Gerhard) Scholem verpflichtet: Die jüdische Mystik in
ihren Hauptströmungen, Zürich 1957 (Frankfurt: Suhrkamp 1967); Zur Kabbala
und ihrer Symbolik, Zürich 1960 (Frankfurt: Suhrkamp 1973); Von der mystischen
Gestalt der Gottheit, Zürich 1962 (Frankfurt: Suhrkamp 1977); Judaica 1-4, Frankfurt

(Suhrkamp 1963-1984); Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism and Talmudic
Tradition, New York 1965; Ursprung und Anfänge der Kabbala, Berlin 1962. Eine
Sammlung von (revidierten) Beiträgen Scholems zur Encyclopaedia Judaica erschien
unter dem Titel «Kabbalah», New York (New American Library 1978). Verwiesen
sei ausdrücklich auf zwei andere Zugänge zur jüdischen Mystik: D.R. Blumenthal,
Understanding Jewish Mysticism. A Source Reader, New York 1978 (Quellen in
englischer Übertragung, vornehmlich nach G. Scholem); Ben Z. Bokser, The Jewish
Mystical Tradition, New York 1981.

8. Chagiga 11,1, zitiert nach G. Stemberger, Das Klassische Judentum, München 1979,
S. 171 f.

9. Vgl. Scholem, Von der mystischen Gestalt, S. 23, 24, 25f mit Anm. 24 (S. 276); Zur
Kabbala und ihrer Symbolik, S. 216f.

10. Vgl. dazu Scholem, Kabbalah, 23-30 (Literatur); I. Gruenwald, A Preliminary Criti¬
cal Edition of Sefer Yezirah, in: Israel Oriental Studies I (1971), 132-177.

11. Vgl. Scholem, Kabbalah 14-21; Jewish Gnosticism; I. Gruenwald, Apocalyptic and
Merkavah Mysticism, Leiden 1980; H. Odeberg, 3 Henoch or The Hebrew Book of
Enoch, Cambridge 1928, 2. Aufl. New York 1973; H. Hoffmann, Das sogenannte
hebräische Henochbuch (3 Henoch), Königstein/Taunus 21985 (Bonner Biblische
Beiträge 58). Die kritische Analyse der frühen Merkabahbelege von B.J. Halperin
(The Merkabah in Rabbinic Literature, New Haven 1980 American Oriental
Series, Vol. 62) kommt gegenüber Scholem zu abweichenden Ergebnissen (ein
palästinischer Ursprung ist unsicher, ebenso der esoterisch-mystische Charakter).

12. Vg. Scholem, Kabbalah, 183-186; M. Margalioth, Sephcr Ha-Razim, Jerusalem
1966; M.A. Morgan Sepher Ha-Razim. The Book of the Mysteries, Chico, CA
(Scholars' Press 1983 SBL Text and Translations 25/Pseudepigrapha Series II).

13. Vgl. Scholem, Kabbalah, 22, 31, 315.
14. Vgl. Scholem, ebd., 312-316; Das Buch Bahir, Leipzig 1923 (Neuausgabe: Darmstadt

1980); R. Margaliot, Sefer Ha-Bahir, Jerusalem 1951.

15. Scholem, Die jüdische Mystik, 5. Kap. (171-223); Kabbalah, 213-243 (Literatur). Es

gibt keine vollständige deutsche Übersetzung, nur Auszüge: Der Sohar. Das Heilige
Buch der Kabbala, hrsg. von E. Müller, Wien 1930 (Nachdruck ohne Jahresangabe,
ca. 1986); eine bearbeitete und gekürzte Neuausgabe dieser Auswahl-Übersetzung
erschien 1982 (2. Aufl. 1984) in "Diedcrichs Gelber Reihe" (Köln). G. Scholem, Die
Geheimnisse der Schöpfung. Ein Kapitel aus dem Sohar, Berlin 1935 (Neuauflage
Frankfurt 1971 Insel-Bücherei 949); Zohar. The Book of Splendor, Basic
Readings from the Kabbalah, New York 1949 (101978).

16. Vom Kultus zur Gnosis, Salzburg 1964.

44



17. Vgl. K. Rudolph (Hrsg.), Gnosis und Gnostizismus, Darmstadt 1975 (WdF 262), S.

768-797 (bes. 780ff).
18. Vgl. Scholem, Von der mystischen Gestalt, S. 7-47; M.S. Cohen, The Shicur Qomah,

New York (University Press of America) 1983.

19. Nach Stemberger, Das Klassische Judentum, S. 180.

20. Nach Scholem, Von der mystischen Gestalt der Gottheit, S. 15.

21. Ebd., S. 17.

22. Scholem, Die jüdische Mystik. S. 17.

23. Vgl. Scholem, Schechina; das positiv-weibliche Moment in der Gottheit, in: Von der
mystischen Gestalt der Gottheit, S. 135-191, bes. 156ff. (Belege aus dem Sefer ha-
Bahir).

24. Ebd., S. 166.

25. Ebd., S. 176f. Von einer Rc- oder Neumythologisierung jüdischer Vorstellungswelt
auf dieser Ebene ist öfters gesprochen worden: von einer regelrechten Revolte gegen
das offizielle "antimystische Judentum" (vgl. Scholem, Zur Kabbala und ihrer
Symbolik, S. 136).

26. Das Wort ist von Haus aus ein Adverb. Vgl. Scholem, Über einige Grundbegriffe
des Judentums, Frankfurt (Suhrkamp) 1970, S. 22f.

27. Vgl. Scholem, Jüdische Mystik, S. 224ff, Abbildung S. 233; Kabbalah 96ff. Zeich¬

nungen aus kabbalistischen Handschriften sind (verkleinert) wiedergegeben in: Elie
Kedourie (Hrsg.), The Jewish World, New York 1986 (1. Aufl. London 1979), Abb.
19-23 (auf S. 98f.); in diesem Band findet sich auch eine kurze Darstellung der
jüdischen Mystik aus der Feder von R. J. Zwi Werblowsky (S. 217-223).

28. Vgl. näherhin Scholem, Grundbegriffe, S. 85ff, wo das hier auftauchende Problem
des Seins aus dem Nichts behandelt wird.

29. Vgl. Scholem. Jüdische Mystik, S. 291 ff; Kabbalah 129-144.
30. Nach K. Wilhelm, Jüdischer Glaube, Bremen o.J. (Slg. Dieterich) S. 227; zum

Begriff sefirôt belîma s. Scholem, Grundbegriffe, S. 26. Vgl. auch den Kommentar
von D. R. Blumenthal, Understanding Jewish Mysticism, S. 15f.

31. K. Wilhelm, a.a.O., S. 228; Blumenthal, a.a.O., S. 16.

32. Zitiert nach E. Müller, Der Sohar (Neuausgabe bei Diederichs), S. 159f (alte Ausga¬
be S. 139).

33. Vgl. Scholem, Jüdische Mystik, S. 136ff. Zur "praktischen Kabbala" siehe" den
Überblick bei Scholem, Kabbalah. S. 181-189; ferner ders., Alchemie und Kabbala,
in Judaica 4 (1984), 19-128.

34. Dazu Scholem, Die Vorstellung vom Golem in ihren tellurischen und magischen
Beziehungen, in: Zur Kabbala und ihrer Symbolik, S. 209-259; Kabbalah, S. 351-
355.

35. Nach Scholem, Jüdische Mystik, S. 410, Anm. 7.

36. Ebd., S. 156.

37. Nach Scholem, Jüdische Mystik, S. 243.
38. Bei Scholem, ebd., S. 254.
39. Vgl. Scholem, Zur Kabbala, S. 49-116.
40. Vgl. zur Psychologie und Anthropologie der Kabbala den Überblick bei Scholem,

Kabbalah, S. 152-165; Jüdische Mystik 261-266.
41. Scholem, Die mystische Gestalt, S. 217; der ganze Beitrag (192-247) beschäftigt sich

mit dem Phänomen der jüdischen Seelenwanderungsidee; kürzer in Kabbalah, S.

344-350; Jüdische Mystik, S. 308-312.
42. Vgl. dazu Scholem, Jüdische Mystik, S. 300-308; Zur Kabbala, S. 156f.
43. Jüdische Mystik. S. 312.
44. Nach K. Wilhelm. Jüdischer Glaube, S. 293.

45



45. Jüdische Mystik, S. 384f; ähnlich in: Zur Kabbala, S. 158. Dazu auch David Biale,
Gershom Scholem. Kabbalah and Counter-History, Cambridge, MA 1979 (2nd. ed.

1982), S. 63f, 69f, 127ff, 142ff; Joseph Dan, G. Scholem and the Mystical Dimension
of Jewish History, New York 1985. Für Max Weber, dem Scholem hier nahesteht,
verweise ich auf "Wissenschaft als Beruf', in: Gesammelte Aufsätze zur
Wissenschaftslehre, 6. Aufl. hg. von J. Winckelmann, Tübingen 1985, 582-613, bes. 604ff,
609f.

46


	Mystik im Judentum

