
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 44 (1988)

Artikel: Mythos und Erinnerung : jüdische Dimensionen der gnostischen
Revolte gegen die Zeit

Autor: Stroumsa, Gedaljahu G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960683

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mythos und Erinnerung:
Jüdische Dimensionen der gnostischen

Revolte gegen die Zeit

von Gedaljahu G. Stroumsa

Die Revolte gegen die Tradition

Die gnostische «Hydra», dieses von den Kirchenvätern, ihren
grimmigsten Feinden, nach Herzenslust beschriebene und bekämpfte vielköpfige

Tier, erschien als eine radikale intellektuelle und spirituelle Bedrohung

der oikumerië des Mittelmeerraums in den ersten nachchristlichen
Jahrhunderten1. Diese Bedrohung richtete sich gewiss in erster Linie
gegen die monotheistischen Vorstellungen, aber ebenfalls, in einer subtileren
und vielleicht auch tiefgreifenderen Weise, gegen das grundsätzliche
Bestreben, das Universum und die Psyche, die man Tradition nennt, zu
beherrschen, ein Bestreben, das dem Altertum so teuer gewesen ist, über
alle ethnischen, kulturellen und religiösen Grenzen hinweg. Dieser Sinn
der Tradition ist es, den die Gnostiker verwarfen, diese Kollektivanstrengung,

eine Welt, die der Mensch nicht geschaffen hat, zu domestizieren.
Ihre Botschaft war neu, ohne Vorbilder. Diese Neuheit, auf der sie
bestanden und über die sich z.B. Tertullian lustig machte2, war der
Ausdruck einer tiefgehenden Revolte gegen die Vorstellung von einer
kulturellen und spirituellen Kontinuität. Für die Gnosis, «diesen grossen
barbarischen Angriff gegen den Geist», wie sie Peter Brown nannte3, ist
der Hauptfeind die menschliche Zeit, die vom kulturellen Kollekfivge-
dächtnis festgehaltene und interpretierte Zeit. Mit dem Kollektivgedächtnis

stellen die Gnostiker auch den Rahmen der Identität in Frage, und
ihre Mythologie ist in allen Stücken zusammengepfuscht, um einen neuen
Sinn der Identität zu schaffen.

Man könnte die gnostische Revolte als den Ausdruck eines tiefsitzenden

Schreckens vor der Zeit und der Geschichte beschreiben: «Das Panische

des Zeiterlebnisses», wie es vor fünfzig Jahren Hans Jonas unter dem
Zauber Heideggers ausdrückte4. Joyce umschreibend könnte man sagen,
die Geschichte sei der Alpdruck, dem der Gnostiker beim Erwachen
entrinnen will. Die Gnostiker setzen dem kulturellen und historischen Kol-

Aus dem Französischen übersetzt von K. Hruby
Prof. Dr. Gedaljahu Stroumsa, Professor für vergleichende Religionswissenschaft an
der Hebräischen Universität Jerusalem.
Adresse: Hebrew University, Dept. of Comparative Religions, Jerusalem/Israel

15



lektivgedächtnis, dessen Wert sie in Abrede stellen, eine anamnesis im
platonischen Sinn entgegen, ein Erwachen der Seele, die dank dem Anruf
des göttlichen Boten ihre wahre Natur erkennt und sich so des soteriologi-
schen Mythos entsinnt5. Dieses Erwachen zieht einen radikalen Bruch mit
dem Schlaf und den Ketten der materiellen Welt nach sich, der Welt des

Phänomens, des Leides, der Illusion und des spirituellen Todes. Die
erwachte Seele kann so aus ihrem irdischen Exil an ihren wahren Wohnort
zurückkehren, dem Reich des Lichtes, «der neuen Erde» nach dem Zeugnis

Plotins, in die spirituelle und göttliche Welt6. Dieser Mythos vom
Schlaf und vom Erwachen der Seele, von ihrem Exil und ihrer Rückkehr,
kommt nirgends besser zum Ausdruck als im berühmten «Hymnus von
der Perle»7, ist aber stillschweigend mitinbegriffen in den meisten gnosti-
schen Vorstellungen, die natürlich in keiner Weise einheitlich sind.

Die gnostische Auffassung von der Zeit wird so oft als eine vollkommene

Ablehnung der Erfahrung der Geschichte betrachtet, die Weigerung,

darin einen Sinn zu erblicken. Indem man sie auf diese Weise in
radikalen Gegensatz stellt zur linearen Auffassung der Geschichte, wie sie

das Judentum entwickelt und die dann, mutatis mutandis, vom Christentum

übernommen wird (Heilsgeschichte), wollte man in der Gnosis eine
zumindest teilweise Rückkehr zur griechischen Auffassung von der
«zirkulären» Zeit sehen, die der Geschichte keinerlei soteriologischen Wert
zuerkennt.

Eine solche Auffassung der Dinge scheint jedoch falsch zu sein. Die
Gnostiker lehnen sich in gleicher Weise gegen den hellenischen Kosmos
und den jüdischen Demiurgen auf. Plotin ist der beste Zeuge dafür, dass

die Gnosis als eine radikale Bedrohung nicht nur der jüdisch-christlichen,
sondern auch der hellenischen Auffassung von der Tradition erschien. Als
er bemerkte, dass es den Gnostikern gelungen war, selbst manche von
seinen Schülern zu verführen, verfasste Plotin eine der stärksten und
edelsten Protestschriften gegen den «Verrat der Gebildeten», welche die
intellektuelle Geschichte des Westens kennt. Der gnostische Dualismus
war auch heftig anti-kosmisch und der Kosmos behielt in den Augen von
Plotin selbst in seinen materiellen Aspekten eine fundamentale Würde,
welche die Gnostiker in Abrede stellten8.

Es ist ganz besonders Henri-Charles Pueeh, der diese These von der
gnostischen Verneinung der Zeit in seiner klassischen Abhandlung «La

gnose et le temps» (Die Gnosis und die Zeit) aufgestellt hat. Diese
Abhandlung wurde von verschiedenen Gesichtspunkten her angegriffen.
Pierre Vidal-Naquet unterstrich, die griechischen Zeitbegriffe seien weitaus

verwickelter als das, was Puech dazu sagt10; Henri-Irénée Marrou
konnte seinerseits zeigen, dass man die valentinianische Soteriologie ohne
den zentralen Charakter der Zeit nicht verstehen kann11 Schliesslich hat

16



Paul Ricoeur kürzlich versucht, über die müssige und ermüdende
Auseinandersetzung vom angeblichen Gegensatz zwischen den griechischen und
den jüdischen hypostasierten Anschauungen von der Zeit hinauszugehen12.

Die nachstehenden Bemerkungen wollen gleichzeitig einen Beitrag
leisten zum Verständnis der gnostischen Vorstellung von der Zeit und der
Geschichte, und die Rolle des Judentums beim Entstehen dieser Vorstellungen

in ein neues Licht rücken. Wir werden so vielleicht imstande sein,
die dramatischen Ereignisse, die das Judentum verwandelt und, indirekt,
den Ablauf der Geschichte im ersten nachchristlichen Jahrhundert verändert

haben, besser zu verstehen.

Was ist jüdisch an der Gnosis - trotz ihres «metaphysischen Antisemitismus»?

Es war lange Zeit hindurch gang und gäbe, einen iranischen Kontext
für alle dualistischen Bewegungen in der religiösen Geschichte des Vorderen

Orients anzunehmen. Das war vor allem für den Manichäismus der
Fall. Erst in jüngster Zeit, nach der Entdeckung und der Veröffentlichung
des manichäischen Kodex von Köln, anerkennen die Fachleute ohne
Umschweife den direkten jüdisch-christlichen Kontext Manis12a. Um genauer
zu sein: die neue Biographie erzählt uns die Jugend des Lichtpropheten in
einer elchasitischen Gemeinschaft Mesopotamiens, sowie seine Auflehnung

gegen diese Gemeinschaft13. Die iranischen Elemente in der
manichäischen Theologie, deren Vorhandensein man keineswegs verkennen
darf, erscheinen so zweitrangig bei der Konkretisierung des manichäischen

Dualismus.

Ebenso wird es mehr und mehr deutlich, dass bei den verschiedenen
aktiven gnostischen Sekten, vor allem im 2. und 3. Jahrhundert, die sich
in den grossen Mischkrug der gnostischen Alchimie ergiessenden Theolo-
gumena jüdischer Herkunft sind, oder doch zumindest von gewissen, sich

am Rande des Judentums bewegenden Kreisen stammen14. Die epische
Suche nach den Ursprüngen der Gnosis hat so in letzter Zeit eine
Richtungsänderung erfahren und die Forscher stellen heute vor allem die
verschiedenen intellektuellen und literarischen Strömungen im Judentum
gegen Ende der Periode des 2. Tempels in den Vordergrund und entdek-
ken dort die wesentlichen Faktoren der Herausbildung gnostischer My-
thologumena. Vielleicht ist es angezeigt, hier einige dieser Strömungen
kurz zu erwähnen.

In diesem Zusammenhang drängt sich vor allem der Gedanke an die
Weisheitsliteratur auf. Die Sophia, die hauptsächliche Heroin der gnostischen

Mythologie, geht auf die Weisheit zurück, die Chokhma. Sie verrät

17



häufig ihren hebräischen Ursprung, wenn sie Sophia achamoth genannt
wird: die gnostischen Texte bewahren dabei ein Wortspiel zwischen
Chokhma/ôt und mot (Tod). Die jüdischen Spekulationen über die
entscheidende Rolle der Chokhma beim Vorgang der Kosmogonie werden
hier wieder aufgenommen und umgewandelt15. Man hat auch auf Philo
hingewiesen und gesagt, er stehe oft gnostischen Gedankengängen nahe,
ohne dass man jedoch einen präzisen Berührungspunkt nachweisen konnte.

Wenn man allerdings die Dinge näher betrachtet, so ist es vor allem die
platonische Struktur seines Denkens, sowie sein Bestehen auf dem Dualismus

der spirituellen und sensorischen Realitäten, welche ihn der Gnosis
nahebringen16. Die Gnosis war in der Tat zutiefst beeinflusst von manchen

Aspekten popularisierter platonischer Denkströmungen17.
Man findet die präzisesten Parallelen zur Gnosis in den Schriftrollen

vom Toten Meer, wo die dacat (Erkenntnis) in Erscheinung tritt, also
gewissermassen die Gnosis. Ganz wie die Gnostiker betrachten sich auch
die Mitglieder der Gemeinschaft von Qumran als im Gegensatz zur restlichen

Menschheit, stehend, die unfähig ist, des Heils teilhaftig zu werden:
sie sind die «Söhne des Lichts» in einer Welt der Dunkelheit. Im Fall von
Qumran könnte man so in annehmbarer Weise von einem «Proto-Gnosti-
zismus sprechen18. Doch hindert uns auch dabei das Fehlen präziser und
direkter Verbindungen daran, das Gebiet der Spekulation zu verlassen.

Man anerkennt jetzt die wesentliche Rolle der jüdischen apokalyptischen

Literatur bei der Bildung der gnostischen Mythologie. Die zur Zeit
des 2. Tempels verfassten jüdischen Apokalypsen und Pseudepigraphen
spiegeln die jüdischen Strömungen einer Remythologisierung wider und
zeigen ein besonderes Interesse für Offenbarungsreden, göttliche
«Himmelfahrten» und Spekulationen über den Ursprung und das Ende der
Zeiten. Diese Spekulationen legen den Akzent auf den Gegensatz
zwischen dieser Welt (°olam das griechische Äquivalent aiön wird zum
zentralen Konzept der gnostischen Mythen) und den himmlischen Realitäten.
Die christlichen Häresiologen unterrichten uns davon, dass manche
Gnostiker begierig waren nach apokrypher Literatur. Dank den Texten von
Nag Hammadi sind wir jetzt in der Lage, besser zu verstehen, wie sehr
manche fundamentale Elemente dieser Literatur, reinterpretiert und
verwandelt, den zentralen Kern der gnostischen Mythologie darstellen. Die
Geschichte von Adam und Eva, ihre Erschaffung und ihr Essen von der
Frucht des Baumes der Erkenntnis von Gut und Böse, war für die Gnostiker

von derselben Wichtigkeit wie für die apokalyptischen Kreise. Die
Gnostiker hielten sich für Söhne Seths und für von einem «anderen
Samen» abstammend (Gn 4,25), während sie die nichtgnostische Menschheit
mit den Söhnen Kains identifizierten, der das Produkt der unreinen
Beziehungen zwischen Eva und der Schlange oder Satan selbst war, einer

18



Person, die ihrerseits oft mit dem bösen Demiurgen identifiziert wurde.
Ein anderes Beispiel: die «Söhne Gottes», welche sich mit den Menschentöchtern

vermischten (Gn 6,4), erfahren eine gnostische Verwandlung und
erscheinen in manchen Texten von Nag Hammadi als mythologische
Personen19.

Diese wenigen Beispiele genügen, um das tiefe Interesse zu bezeugen,
das die Gnostiker der Bibel entgegenbrachten, vor allem dem Buch Genesis20.

Man könnte auch anhand von Einzelheiten aufzeigen, in welcher
Weise es ihnen subtile exegetische Methoden erlaubten, dieses Interesse zu
pflegen21. Es bleibt jedoch unmöglich, zu präzisieren, in welchem Masse
Juden Anteil hatten an der endgültigen Redaktion der gnostischen Texte.
Eine peinlich genaue Analyse einiger Fälle beweist allerdings zumindest
eine präzise Kenntnis der hebräischen exegetischen Traditionen und es ist
schlecht vorstellbar, dass sie von Nichtjuden überliefert und neu interpretiert

wurden22. Das paradoxe Interesse für die Heilige Schrift einer
verachteten und bekämpften Religion kann nicht allein als ein atavistisches
Phänomen verstanden werden oder in Funktion der Lesergruppe, an welche

sich die gnostischen Texte wandten und die oft auf dem Umweg über
das Christentum eine zumindest minimale Bibelkenntnis besassen.

Die einst sehr beliebte Theorie, derzufolge die Gnosis den entäusch-
ten Messiashoffnungen nach der Tempelzerstörung im Jahre 70 n.Chr.
ihren Ursprung verdanke, wurde niemals durch stichhaltige Argumente
erhärtet23. Es ist aber immerhin wahrscheinlich, dass alle beide, sowohl
das Christentum als auch die Gnosis, aus der explosiven Natur des Judentums

der ersten nachchristlichen Jahrhunderte hervorgegangen sind, in
der Diaspora so gut wie in Palästina24.

Ein letzter wichtiger Punkt: Man müsste neue Anstrengungen
machen, um die mögliche Rolle der Judenchristen bei der Ausarbeitung der
Gnosis abzugrenzen. Man könnte in dieser Richtung einige Vorschläge
unterbreiten, obwohl man bis jetzt nur wenige judenchristliche Themen
festgestellt hat, die in den gnostischen Texten wiederbenützt wurden und
eine Umwandlung erfuhren25. Die Bedeutung von Jakobus dem Gerechten,

Oberhaupt der ersten christlichen Gemeinde von Jerusalem, in manchen

Texten von Nag Hammadi, wo er als Hüter von Geheimlehren
dargestellt wird, weist einen möglichen Weg, auf dem die jüdischen
esoterischen oder pseudo-esoterischen Traditionen möglicherweise die gnostischen

Kreise erreichen konnten25".
Die jüdischen Wurzeln der Gnosis sind gewiss höchst paradox, weil

ja doch die gnostischen Texte den radikalsten Gegensatz zum Judentum
zum Ausdruck bringen, angefangen von der hebräischen Bibel und vom
Schöpfergott. So verwerfen denn die Gnostiker die biblische Geschichte
oder sprechen ihr vielmehr jede direkte und positive Bedeutung ab.

19



Der tiefgreifende charakteristische theologische Antisemitismus des

gnostischen Denkens - Gerschom Scholem konnte in diesem Zusammenhang

vom «bedeutendsten Fall eines metaphysischen Antisemitismus»
sprechen - scheint an sich einen jüdischen Ursprung auszuschliessen. Nun
ist aber die paradoxe Umkehrung der Werte und der Haltungen eine der
jüdischen Geschichte keineswegs unbekannte Erscheinung. Man kann
tatsächlich den theologischen Selbsthass bis in die moderne und zeitgenössische

Periode hinein beobachten; in diesem Zusammenhang ist die radikale

neu-marcionitische Theologie einer Simone Weil nur ein Beispiel
unter anderen. Dieses Beispiel zeigt jedenfalls, dass in Zeiten tragischer
Umwälzungen in der jüdischen Geschichte ein kollektiver Gedächtnisschwund

als der Preis des Suchens nach einer persönlichen Identität
erscheinen kann.

Gnosis ist Auflehnung gegen die jüdische Auffassung von der Geschichte.

Die Texte von Nag Hammadi müssten uns erlauben, die Schlussfolgerungen

Marrous in präziserer Weise weiter auszuführen. Die Valenti-
nianer waren weder die einzigen noch die ersten Gnostiker, die eine
Heilsgeschichte entwickelt haben. Man kann eine ähnliche Haltung in
Textschichten einer älteren, archaischeren Gnosis feststellen, die so der
jüdischen oder judenchristlichen Historia sacra, die sie verwerfen, näherstehen.

Anstatt den jüdischen Gedanken einer soteriologischen Zeit zu
verwerfen, entwickeln diese gnostischen Texte eine radikal verschiedene
Exegese. Die neue gnostiche Hermeneutik will den geheimen und verborgene-
nen Sinn der biblischen Geschichte hinter dem Wortsinn entdecken.

Anders ausgedrückt — um ein heute in der jüdischen Geschichtsschreibung

sehr beliebtes Konzept zu gebrauchen — handelt es sich um
eine «Gegengeschichte», welche diese Texte nahelegen26. «Gegengeschichte»:

ich benütze diesen Ausdruck seinem Wortsinn gemäss. Die Gnostiker
gehen weiter als die Kabbalisten, die in der jüdischen Geschichte einen

geheimen Sinn entdecken. Ihre Haltung stützt sich nicht nur auf die
Esoterik, sondern darüber hinaus auf die radikale Verwerfung des exoteri-
schen und traditionellen Sinns.

Von jüdischer Gnosis zu sprechen hat weder einen Sinn in historischen

Ausdrücken, noch irgendeine sachgemässe Nützlichkeit. Im Gegensatz

zu den Judenchristen kann man sich keine soziologisch zu identifizierende

gnostische Gemeinschaft vorstellen, weil eben jede Definition des

gnostischen Phänomens die Verwerfung des biblischen Gottes als eine
bösartige oder zumindest schwache Persönlichkeit einschliessen muss27.

Die gnostische Auflehnung gegen die jüdische Auffassung von der histori-

20



sehen Zeit ist der Ausdruck des fundamental mythischen Charakters des

gnostischen Denkens. Es ist kein blosser Zufall, dass man die Gnosis den
letzten Versuch einer Remythologisierung der Welt im Altertum nennen
konnte28.

Vom griechischen Standpunkt her gesehen brachte die jüdische
Auffassung von der Geschichte — eine Heilsgeschichte, die mehr daran
interessiert ist, die Gnade oder den Zorn Gottes festzuhalten als das Tun der
Menschen — vollkommen fremde gedankliche Kategorien zum
Ausdruck. Die tiefe Kluft zwischen den hellenischen und den jüdischen
Auffassungen auf diesem Gebiet hatte direkte Auswirkungen auf das heidnische

Verständnis, — seien sie nun richtig oder unrichtig, — der biblischen
Geschichtsschreibung und ihres Charakters.

Der Traktat Contra Celsum des Origenes ist ein typischer Text für
jeden, der dieses Verständnis beobachten will. Geschrieben um die Mitte
des 3.Jahrunderts in der Absicht, den atethts Logos des heidnischen
Philosophen Celsus zu widerlegen, ist der Contra Celsum, mit der Civitas Dei
Augustins, eines der wahren Meisterstücke der patristischen Apologetik29.

Celsus anerkennt die Eigentraditionen jedes Volkes, seine besonderen

Mythen, wie z.B. im Falle der Ägypter, der Syrer oder der Inder30.
Diese Völker besitzen ebenfalls Auslegungsschriften, die eine esoterische
oder philosophische Exegese der im Mythos in populärer Form
ausgedrückten Wahrheiten vorschlagen30. Die Mythen erzählen nämlich
Geschichten von den Göttern, und nur die allegorische Interpretation macht
es möglich, die ewigen Realitäten zu entdecken, auf die sie anspielen. Wie
die anderen Völker besitzen auch die Juden ihre eigene traditionelle
Gesetzgebung, ihre patrioi nomoi. Diese Gesetzgebung fusst auf der
Geschichte, das heisst auf den Erzählungen vom menschlichen Tun in der
Vergangenheit, und nicht auf göttlichen Handlungen31. Nun finden aber
die Regeln der allegorischen Exegese, dank derer man die wahre spirituelle

Bedeutung der Mythen zu entdecken vermag, keinesfalls auf die
Gesetze Anwendung, die dazu aufgestellt wurden, damit man ihnen gehorcht
und nicht, damit man sie interpretiert; das heisst also, dass man sie wörtlich

nehmen muss32.

Mythen und patrioi nomoi sind gleicherweise höchst traditionell und
verdienen so eine respektvolle Haltung, doch liegen sie wesentlich auf
verschiedenen Ebenen. Für Celsus stellt die hebräische Bibel eine seltsame

Mischung dar zwischen zwei verschiedenen, einander fremden Haltungen;
das erklärt seine Weigerung, «von den Juden als von einer sehr weisen
Nation zu sprechen, wie es die Ägypter, die Perser, die Odryssäer, die
Leute von Samothrake und die von Eleusis sind»33.

In ähnlicher Weise zählt er die Propheten der Juden nicht zu den
Weisen der Nationen, weil sie nicht die Mythen interpretieren. Man müss-

21



te sie eher Historiker nennen. Origines gibt diese Auffassung wieder;
«Ebenso schrieben die Historiker der Juden (um mir nicht den Anschein
zu geben, die Frage zu vermeiden, gebrauch ich nicht das Wort 'Propheten'),

die Assyrer seien ihre Feinde gewesen»34.
Um sie zu verstehen, muss man die gnostische Auflehnung gegen die

jüdische Auffassung von der Zeit und der Geschichte im Rahmen dieses

grundsätzlichen kulturellen Missverständnisses sehen. Der sich in den
gnostischen Texten entfaltende Mythos gehört einer neuen Gattung an in
dem Masse, in dem er eine radikale Reinterpretation der biblischen
Geschichte darstellt. In der Gnosis ist der Mythos, anstatt offen zu sein für
spiritualistische Interpretationen, selbst Exegese. H.-I. Marrou et R.A.
Markus haben zu Recht unterstrichen, dass es Irenäus seiner Widerlegung
der gnostischen Vorstellungen verdankt, der erste grosse christliche Denker

der Geschichte zu sein35.

Von Marcion konnte Irenäus sagen, sein Gott sei völlig neu, unerhört:

«Deus sine teste, qui a nomine unquam annunciatus est»36. Doch ist
die marcionitische Vorstellung auf diesem Gebiet keinesfalls typisch für
die Gnosis.

Die Häretiker, die Irenäus Ophiten nennt und Hippolyt Noassener,
sind Gnostiker, welche die Schlange (Griechisch ophis; hebräisch nach-
asch) verehrten, Trägerin der Erkenntnis, neuer Prometheus, der die
Menschen erleuchtet und aus der Gewalt des Demiurgen befreit37. Ophiten,
Noassener, Sethianer, gnostikov. die Forschung erkennt heute hinter diesen

Namen verschiedene der ältesten Schichten der Gnosis.
Irenäus beschreibt die Haltung der Ophiten zu den hebräischen

Propheten folgendermassen: «In der Folge Hess er diejenigen, die aus Abraham
hervorgegangen waren, aus Ägypten ausziehen, gab ihnen das Gesetz und
machte sie zu Juden. Unter ihnen wählte sich jeder der sieben Götter, auch

heilige Hebdomade genannt, seinen eigenen Herold aus, mit der Aufgabe,
ihn zu verherrlichen und als Gott zu verkünden, damit auch die anderen
Menschen, welche diese Verherrlichung hören, nun ihrerseits den von den

Propheten verkündeten Göttern dienen. Sie verteilen die Propheten
folgendermassen: Zu Jaldabaot gehören Mose, Jesus, der Sohn des Nawe (Nun),
Arnos und Habakuk; zu Jao, Samuel, Nathan, Jona und Micha; zu Sabaoth,

Elija, Joel und Sacharja; zu Adonai, Jesaja, Ezechiel, Jeremia und Daniel;
zu Elohim, Tobit und Haggai; zu Hör, Micha und Nahum, zu Astaphäus,
Esra und Zephania38».

Diese Propheten scheinen die Wortführer der schlechten Götter der
niedrigen Welt zu sein. In dieser Liste werden einundzwanzig Propheten
aufgezählt, die den sieben Göttern der Hebdomade angehören. Francis
Fallon hat in überzeugender Weise gezeigt, dass die ursprüngliche Liste
zweiundzwanzig Propheten umfasste, darunter alle kleinen Propheten39.

22



Diese zweiundzwanzig Propheten müssen in Zusammenhang gebracht
werden mit den zweiundzwanzig Büchern der Bibel. Die Zahl wird von
Josephus Flavius bestätigt (nicht aber von der rabbinischen Tradition
sowie von gewissen Kirchenvätern, von denen die meisten aus Palästina
stammten oder doch in Verbindung mit der jüdischen Tradition standen,
wie Meliton, Origines, Cyrill von Jerusalem, Epiphanius und Hieronymus.

(Manche von ihnen weisen darauf hin, dass die Zahl der biblischen
Bücher der Zahl der Buchstaben des hebräischen Alphabets entpricht).
Die ophitische Liste der Propheten - das heisst der falschen Propheten -
fasst so die gnostische Auffassung von der hebräischen Historia sacra
zusammen und schliesst sie ein.

Ein Text von Nag Hammadi, der Zweite Traktat des grossen Seth,
gibt eine andere Liste der biblischen Propheten; sie werden alle lächerlich
gemacht, gehören sie doch zu den Archonten, den bösen Kräften, die
bloss fähig sind, die Welt der Wahrheit nachzuäffen. Sie werden ebenso
lächerlich gemacht wie ihr Schöpfer, der Demiurg, das heisst Saclas, der
stupide und eifersüchtige Gott Israels, der in seinem Wahnwitz glaubte,
der einzige Gott zu sein.

Diese falschen Propheten, die Israel eine «Engelsdoktrin» gebracht
haben, das heisst «ein Speisegesetz und eine bittere Sklaverei» (vgl. Kol.
2,16-18), gehören alle zur Hebdomade. Man muss hier den ganzen
Paragraphen zitieren:40.
«Welch ein Hohn ist doch Adam, der von der Hebdomade wie eine betrügerische

Nachahmung des Menschen geformt wurde, wie wenn sie mächtiger
gewesen wäre als Ich und meine Brüder! Doch wir, wir sind ihr gegenüber
unschuldig, denn wir haben nicht gesündigt. Welch ein Hohn sind doch

Abraham, Isaak und Jakob, die fälschlich von der Hebdomade den Hamen
«Väter» erhalten haben, wie wenn sie mächtiger gewesen wäre als Ich und
meine Brüder! Doch wir, wir sind ihr gegenüber unschuldig, denn wir haben
nicht gesündigt. Welch ein Hohn ist doch David, dessen Sohn den Namen
Menschensohn erhalten hat, wo er doch nur das Spielzeug der Hebdomade

gewesen ist, wie wenn sie mächtiger gewesen wäre als Ich und die meiner
Rasse!... Welch ein Hohn ist doch Salomo; er dachte, die (Königs)-Salbung
erhalten zu haben und wurde von der Hebdomade zum Hochmut getrieben
Welch ein Hohn sind doch die Zwölf Propheten, die eine falsche Nachahmung

der wahren Propheten gewesen sind; sie waren eine von der Hebdomade

hervorgebrachte betrügerische Nachahmung ...Welch ein Hohn ist doch

Mose, der treue Sklave, der den Namen «Gefährte» erhalten hat, während
über ihn ein falsches Zeugnis abgelegt wurde, er, der mich nie kannte, weder

er noch die, welche vor ihm gewesen sind, Angefangen von Adam bis zu
Mose und Johannes dem Täufer hat mich niemand von ihnen gekannt, weder
mich noch meine Brüder».

23



Wir haben hier, soweit mir bekannt ist, das klarste gnostische Zeugnis,

das die Lehre von einer Reihe wahrer Propheten bekräftigt, die in
Parallele gesetzt werden mit einer anderen Reihe falscher Propheten. Nun
ist aber diese Lehre identisch mit der judenchristlichen Auffassung von
den wahren «männlichen» Propheten, denen in der Geschichte falsche
«weibliche» Propheten vorausgegangen sind41. In der pseudoklementini-
schen Literatur hingegen, wo man diese Auffassung ebenfalls findet, gibt
es nur eine Liste von sieben Propheten, (ohne den Messias)42. Sieben, das
heisst die Hebdomade! Der judenchristlichen Tradition zufolge, wie auch
in unserem gnostischen Text, wird Johannes der Täufer, der unmittelbar
Jesus vorausgeht, zu diesen falschen Propheten gezählt43.

Ein anderer Text von Nag Hammadi, die Paraphrase des Sem,
beschreibt die zwölf «wahren Propheten» oder «Offenbarer» (phostërës); sie

werden als aufeinanderfolgende Reinkarnationen des Gerechten dargestellt,

der «während zwölf Perioden zu Besuch kommt, damit er sie auch
während einer (anderen) Periode besuchen könne44. Diese aufeinanderfolgenden

«Besuche» lassen wieder an die judenchristliche Theorie vom wahren

Propheten denken, der sich in der Geschichte offenbart. Andere
altchristliche Texte, die jüdische literarische Themen weiter ausführen,
erwähnen zwölf soteriologische Erscheinungen vor der Ankunft Christi. So

sprich das Testament Isaaks von «zwölf Mächtigen» (und von «zwölf
Geschlechtern»), die vor dem Kommen Jesu auftreten werden; ein christlicher

Zusatz zum II. Henoch erwähnt seinerseits die «zwölf Priester»,
welche Christus vorausgehen45.

Am Ende der Zeiten kommt der Erlöser ein letztesmal und offenbart
sich allen: die Archonten werden zuschanden werden und das ist ein
Zeichen für ihr Verschwinden. Mit den Worten des Konzepts unserer
grossen Macht ausgedrückt stellen sich die Dinge folgendermassen dar:

«Wer ist's? Was ist's? Sein Wort hat das Gesetz des Aons ausser Kraft
gesetzt. Es geht vom Logos der Lebensmacht aus. Und es war siegreich über
die Ordnung der Archonten, die ausserstande waren, es durch ihre Aktivität
zu bezwingen»46.

Es ist jedoch die Apokalypse Adams, welche das in alle Einzelheiten
gehende Beispiel dieser gnostischen «Gegengeschichte» gibt. Ich habe an
anderer Stelle eine etwas mehr ins Detail gehende Analyse dieses wichtigen,

in Nag Hammadi entdeckten Textes gegeben und werde hier nur auf
seinen Doppelaspekt hinweisen47. Der erste Teil des Textes gibt eine

gnostische Reinterpretation der biblischen Geschichte in umgekehrter
Richtung, oder doch ihres Schemas, mit der Sintflut als Mittelpunkt.
Noah als Sklave Saclas, des bösartigen Demiurgen, spielt in dem Stück
die Rolle des Schurken. Der Illuminator der Gnosis, der Phoster, kennt

24



drei Auftritte auf der Bühne der Geschichte, Nur der dritte ist von vollem
Erfolg begleitet und bewirkt die Befreiung des Menschengeschlechts aus
seiner Sklaverei.

Der zweite Teil des Textes, für den ich den Namen «Hymnus des

Kindes» in Vorschlag gebracht habe, gibt in rein mythischer Sprache
zwölf Beschreibungen, in der Gestalt von zwölf Reichen, von der Geburt
eines Kindes, welches «Herrlichkeit und Macht» erhält und so «zum
Wasser kommt». Zuletzt beschreibt dann das dreizehnte Reich das
Auftreten eines Logos. Zwölf Ereignisse um einen Propheten vor dem letzten
Erscheinen des Erlösers: das war auch die Struktur der Heilsgeschichte im
Testament Isaaks und im Zusatz zum II. Henoch.

Noch interessanter ist in der Apokalypse Adams die Tatsache, dass
die Lektüre der Heilsgeschichte unter umgekehrten Vorzeichen, so wie sie

im ersten Teil des Textes in Erscheinung tritt, nicht genügt. Der gnosti-
sche Verfasser empfindet das Bedürfnis, diese Geschichte zu interpretieren,

oder vielmehr diese «Gegengeschichte», und zwar mit Hilfe eines

mythischen Sprachschlüssels. Gerade an diesem Punkt geht es nun darum,
den Kern der gnostischen Auflehnung gegen den jüdischen Zeitbegriff
aufzuspüren.

Das Judenchristentum als Kanal für das Entstehen der gnostischen Revolte.

Zum Abschluss kann man sich die Frage stellen, wie es zu der
paradoxen Erscheinung kam. dass das Judenchristentum zu einem der Kanäle
für das Entstehen dieser gnostischen Revolte geworden ist. Die Judenchristen,

welche besonders darauf bedacht waren, auch nach der Ankunft des

Messias die traditionelle Struktur der jüdischen Erinnerung zu erhalten,
indem sie die Gebote bewahrten, die deren tiefgreifendstes Symbol und
ihre andauernde Reaktivierung darstellen.

Um diese Frage korrekt zu stellen, muss man sie wahrscheinlich in
ihre soziologischen und theologischen Aspekte unterteilen. Auf soziologischem

Gebiet kam es, soweit wir das zu beurteilen vermögen, zur
radikalen Umwandlung einer monotheistischen Religion in ein dualistisches
System, innerhalb kleiner, isolierter Sektierergruppen, die mit grosser
Intensität die Gegenwart der eschatologischen Zeiten und ihrer entscheidenden

Funktion im Endkampf gegen die Mächte des Bösen empfanden48.

Eine derartige Haltung, wie man sie auch in Qumran findet, birgt
in sich die Entwicklung esoterischer Strömungen in der Lehre49. Nur die
kleine Gruppe der Erwählten, der «Söhne des Lichts» kennt die Wahrheit,
während die übrige Menschheit die Gefangene der Kräfte des Schattens
und der Finsternis bleibt. Bei den Judenchristen zog eine solche Haltung,

25



die man übrigens dokumentarisch belegen kann, eine radikale Neuinterpretation

der Hl. Schrift nach sich. Einer der wesentlichen Charakterzüge
ihrer neuen exegetischen Regeln ist die Lehre von den falschen Perikopen,
derzufolge manche Bibelstellen durch Satan in den Originaltext eingefügt
wurden. Diese Ansicht, die im Zusammenhang mit der Gnosis durch den

Brief an Flora belegt ist, könnte sehr gut die Grundlage für die radikale
interpretatio gnostica der biblischen Geschichte abgegeben haben50. Von
daher rührt dann wahrscheinlich auch der Gedanke von einer geheimen
Kette von Prophezeiungen, die durch die ganze Geschichte hindurch im
Verborgenen gegen die offiziellen Kräfte des Bösen wirksam sind.

Auf theologischen Gebiet ist «der tragische Bruch im Innern der
Gottheit», um es mit Hans Jonas zu sagen, offensichtlich eine äusserst

komplexe Angelegenheit, die wir hier nicht behandeln können. Halten wir
zumindest fest, dass dieser Bruch von dem Schnitt zwischen zwei
Hauptproblemen der biblischen Hermeneutik herzurühren scheint: unde malum?,
die Frage nach der Entstehung des Bösen in einer von einem guten Gott
geschaffenen Welt einerseits, und das Problem des göttlichen Anthropo-
morphismus andererseits. Eine diesen beiden Problemen gemeinsame
Lösung setzt eine Hierarchie, dann aber auch eine Opposition zwischen zwei

göttlichen Kräften voraus, schtey reschûyôt baschamajîm51.
Die Gnosis erscheint so als eine der biblischen Tradition innewohnende

Versuchung, die Versuchung einer radikalen Lösung dieser
Spannungen - oder soll man vielleicht sagen: dieser Widersprüche - in der und
durch die die Religionen leben. Aufgrund von Ursachen, die den theologischen

Strukturen des Christentums eigen sind, hat sich die Gnosis für
diese Religion als eine viel grössere Gefahr erwiesen als für das Judentum.
Im Judentum scheint die Versuchung anderer Natur zu sein. In der Theologie

Sabbatai Zwis und Nathans von Gaza konnte Gerschom Scholem
irgendwie eine Gnosis mit umgekehrten Vorzeichen entdecken52. Man
findet hier den «tragischen Bruch im Innern der Gottheit», doch handelt
es sich in diesem Fall um den Gott Israels, Elohey Jisrael, der zur höchsten

göttlichen Person wird. Es ist das nicht mehr, wie in der Gnosis, ein
Mangel, sondern ein Überschuss an Erinnerung. In beiden Fällen führt
der Gleichgewichtsmangel zur Umwandlung der Geschichte in einen Mythos

— eine Umwandlung, deren Gefahren bekannt sind.

26



ANMERKUNGEN

1. Die beste Beschreibung des gnostischen Phänomens und seiner verschiedenen
Aspekte im späten Altertum ist die Untersuchung von J. Rudolph, Die Gnosis:
Wesen und Geschichte einer spätantiken Religion (Göttingen 19772).

2. Vgl. z.B. seinen Adversus Marcionem I, 8-0, herausgeg. und übersetzt von K. Evans
(Oxford Early Christian Texts; Oxford 1972), Bd. I, S. 20-22. Tertullian bringt auch
hier den Verdacht der Antike gegen jede Neuheit zum Ausdruck: «Qui deus novus
nisi falsus?»Vgl. 111,4 (S. 176): «Novus nove venire voluit».

3. «Approaches to the Religious Crisis of the Third Century A.D., English Historical
Review 83 (1968), S. 542-558, aufgenommen in sein Buch Religion and Society in the

Age of Saint Augustine (London 1972), S. 74-93, besonders S. 80.

4. Vgl. sein Buch Gnosis und spätantiker Geist I: Die mythologische Gnosis (Göttingen
1934), a.a.O.

5. Was die anamnesis der spirituellen Welt als Trennung (dialismos) von der Materie
anbetrifft, vgl. unter zahlreichen Beispielen das Zeugnis Klemens von Alexandrien
über Valentinus in seinem Paedagogue 1.32.1, S 168-169, in der Ausgabe von H.I.
Marrou und M. Elarl (Sources Chrétiennes 70; Paris 1960). Eine Analyse des Textes
von G. Quispel, «La conception de l'homme dans la gnose valentinienne», findet
sich im Eranos Jahrbuch 15 (1947), S. 249-286, besonders S. 282. Für andere
Beispiele und eine Themenanalyse vgl. G.W. MacRae, S.J., «Sleep and Awakening in
Gnostic Texts», in U. Bianchi, Hrsg., Le origini dello gnosticismo, (Supplementband
zu Numen, Leiden 1967), Sf 496-507. Vgl. auch Ptolemäus, Lettre à Flore 5.14, S. 68

in der Ausgabe von G. Quispel (Sources Chrétiennes 24 bis, Paris 19662). Es muss
hier bemerkt werden, dass Tertullian, neben anderen patristischen Autoren, in
seinem de anima 23 ff. die platonische Idee von der anamnesis verwirft. Das altchristliche

Konzept von der Erinnerung bewahrt tatsächlich geschichtliche Zusammenhänge
mit der biblischen Wortwurzel s-kh-r und steht so in absolutem Gegensatz zur

gnostischen Haltung. Vgl. D. Jones «anamnesis in the LXX and the Interpretation
of I Cor XI. 25», Journal of Theological Studies, N.S. 6 (1955), S. 183-191; N.A.
Dahl, «Anamnesis: mémorie et commémoration dans le Christianisme primitif»,
Studio Theologica 1 (1947 S. 69-95; W. Theiler, «Erinnerung» Reallexikon für Antike
und Christentum 6, Kol. 43-54.

6. Plotin, Enn. II. 9.5.24-27. Diese Anschauung wird in meinem Aufsatz: Another Seed:
Studies in Gnostic Mythology (Nag Hammadi Studies, 24; Leiden 1984). S. 119-123
einer Analyse unterzogen.

7. Vgl. P.-H. Poirier, L'hymne de la perle des Actes de Thomas (Homo Religiosus 8;

Louvain-la-Neuve 1981).
8. Vgl. J. Baruzi, «Le Kosmos de Plotin en face des Gnostiques et des données scriptu-

raires», Revue d'Histoire des Religions 139 (1951), S. 5-13. Über Plotin und die

Gnostiker, vgl. besonders C. Elsas, Neuplatonische und gnostische Weltablehnung in
der Schule Plotins (Berlin 1975) und F.G. Bazan, Plotino y la Gnosis (Buenos Aires
1981).

9. «La Gnose et le Temps», Eranos Jahrbuch 19 (1952), S. 57-113, wieder aufgenommen

in Puech, En quête de la Gnose (Paris 1978), I, S. 215-270. Vgl. auch seine

Untersuchung: «Temps, histoire et mythe dans le christianisme des premiers siècles»,
ebd., I, S. 1-24. Vgl. G. Quispel, «Zeit und Geschichte im antiken Christentum»,
Eranos Jahrbuch 20 (1951), S. 115-140. Für die Untersuchung eines zentralen, direkt
mit der Vorstellung von der Zeit in Verbindung stehenden Themas in der Gnosis

27



und seines Verhältnisses zum griechischen Denken und zum Frühchristentum, vgl.
A. Méhat, APOKATASTASIS chez Basilide», in Mélanges d'Histoire des Religions

H.-C. Puech (Paris 1974), S. 365-376.
10. «Temps des dieux et temps des hommes: essai sur quelques aspects de l'expérience

temporelle chez les Grecs», Revue d'Histoire des Religions 157 (1960), S. 55-80.
11. «La théologie de l'histoire dans la Gnose valentinienne», in Bianchi, Le origini..., S.

215-226.
12. «The History of Religions and the Phenomenology of Time Consciousness», in J.

Kitagawa, Hrsg., The History of Religions, Retrospect and Prospect (New York und
London 1985), S. 13-30. Für einen neuen Zugang zu den komplexen Verbindungen
zwischen Mythos und Geschichte in der Bibel und die Entwicklung eines israelitischen

«historischen Mythos», vgl. B. Uffenheimer, «Myth and Reality in Ancient
Israel», in S.N. Eisenstadt, Hrsg., The Origines and Diversity of Axial Age Civilizations

(Albany, N.Y. 1986), S. 135-168.
12a. Der Text wurde zuerst herausgegeben, ins Deutsche übersetzt und kommentiert

von A. Henrichs und L. Koenen in der Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik 19

(1975), S. 1-85; 32 (1978), S. 87-199; 44 (1981), S. 201-318; 48 (1982), S. 1-59; dann
in wissenschaftlicher Textausgabe von L. Koenen und C. Römer, Der Kölner Mani-
Kodex (Papyrologische Texte und Abhandlungen, 35; Bonn 1985).

13. Vgl. ganz besonders A. Henrichs, «Mani and the Babylonian Baptists», Harvard
Studies in Classical Philology 77 (1973), S. 23-59 und L. Koenen, «From Baptism to
Gnosis», in B. Layton, Hrsg., The Rediscovery of Gnosticisme II (Supplementband
zu Numen, 41, Leiden 1981), S. 734-756. Im Jahre 1984 war ein internationales
Symposium an der Universität von Calabrien dem Kodex gewidmet.Vgl. die Akten
des Symposiums, L. Cirillo, Hrsg., Codex Manichaicus Colonensis (Cosenza 1986).

14. Die bereits sehr umfangreiche Bibliographie über Judentum und Gnosis wächst
ständig an. Für einige wesentliche Hinweise, vgl. meine Abhandlung Another Seed,
S. 10, n. 49. Für eine flüssige Analyse der Probleme vgl. K.-W. Tröger, «Gnosis und
Judentum», in Tröger, Hrsg., Altes Testament - Frühjudentum - Gnosis (Gütersloh
1980), S. 155-167. Es sei auch auf die abweichende Haltung von J. Maier hingewiesen,

«Jüdische Faktoren bei der Entstehung der Gnosis?», ebd., S. 239-257. Vgl. K.-
W. Tröger, «The Attitude of the Gnostic Religion towards Judaism as viewed in a

Variety of Perspectives», in B. Bare, Hrsg., Colloque Internationale sur les textes de

Nag Hammadi (Québec-Louvain 1981), S. 86-98.
15. Vgl. z.B. K. Rudolph, «Sophia und Gnosis», a.a.O., S. 221-238.
16. Man muss sich diesbezüglich auf den ausgezeichneten Forschungsbericht von B.A.

Pearson berufen, «Philo and Gnosticism», Aufstieg und Niedergang des Römischen
Reichs II. 21.1 (Berlin 1984), S. 295-342.

17. A.D. Nock konnte so die Gnosis «a Platonism run wild» nennen, in «Gnosticism»,
Havard Theological Review 57 (1964), S. 255-279, wieder aufgenommen in seine

Essays on Religion and the Ancient World, herausgeg. von Z. Stewart (Oxford 1972)
II, S. 940-959, besonders S. 949.

18. Man kann Bezug nehmen auf die Artikel von H. Ringgren, (Qumrän and Gnosticism»

und M. Mansoor, «The Nature of Gnosticism in Qumrâm», in Bianchi,
Hrsg., Le origini dello gnosticismo, S. 379-388 und 289-400.

19. Ueber diese Beispiele vgl. meine Abhandlung Another Seed, a.a.O., besonders 1. Teil.
20. Für eine erste Analyse, vgl. R. McL. Wilson, «The Gnostics and the Old Testa¬

ment», in G. Widengren, Hrsg., Proceedings of the International Colloquium on
Gnosticism, Stockholm, August 20-25, 1973 S. 174 ff.

21. Vgl. z.B. B.A. Pearson, «Jewish Haggadic Traditions in The Testimony of Truth
from Nag Hammadi (CG IX, 3), in J. Bergman u.a.; Hrsg., Ex Orbe Religionum:

28



Studio Geo Widengren (Supplementband zu Numen 21, Leiden 1972), I. S. 457-470.
Vgl. seinen Beitrag «Gnostic Interpretation of the Old Testament in The Testimony
of Truth (NHC IX, 3)», Havard Theological Review 73 (1980), S. 311-319. Vgl.
ebenfalls Pearson, «Some Observations on Gnostic Hermeneutics», in W.D. O'Fla-
herty, Hrgs., The Critical Study of Sacred texts (Berkeley Religious Studies Series;
Berkeley 1979), S. 243-256.

22. In seinem Beitrag (Gnosis und Judentum», in B. Aland, Hrsg., Gnosis: Festschrift
für Hans Jonas (Göttingen 1978), S. 65-86, bemerkt W.C. van Unnik, dass Semitis-
mus nicht unbedingt Hebraismus bedeutet muss. Dem ist gewiss so, aber vor dem
Auftreten eines Christentums syrischer Zunge sieht man nicht gut, wer anderer als
die Juden im Vorderen Orient ein aktives Interesse an der Bibelexegese gehabt
haben könnte.

23. R.M. Grant scheint der erste gewesen zu sein, der diese Theorie in Vorschlag
brachte. Vgl. sein Gnosticism and Early Christianity (New York 1959).

24. Vgl. G.W. MacRae, «Nag Hammadi and the New Testament», in Ala, Hrsg., Gnosis
S. 144-157.

25. Z.B. J. Daniélou, «Judéo-Christianisme et Gnose», in Aspects du Judéo-Christianis¬
me (Paris 1965), S. 139-164; H.-J. Schoeps, «Judenchristentum und Gnosis», in
Bianchi, Hrgs., Le origini, S. 528-537; R. McL. Wilson, «Jewish-Cristianity and
Gnosticisme», in Judéo-Christianisme, Recherches J. Daniélou (Paris 1972), S.

261-272/Revue des Sciences Religieuses 60 (1972)/.
25a. Vgl. besonders das Apocryplion und die zwei Jakobusapokalypsen. Vgl. Hippolyt,

Elenchos V. 7 (Anmerkung über die Naassener): Jakobus hätte Marianne eine
wahrscheinlich geheime Lehre über den Anthröpos überliefert. Das in Nag Hammadi
entdeckte Philippusevangelium scheint mehrere Male eine Anspielung auf den
judenchristlichen Ursprung der Gnostiker zu machen. Vgl. Irenaus, Adversus Haereses I.
24-6, wo die Gnostiker vorgeben, keine Juden mehr zu sein und keine Christen. Über
die esoterischen Traditionen, vgl. weiter unten, Nr. 49.

26. Vgl. D. Biale, Gershom Scholem: Kabbalah and Counter Historv (Cambridge, Ma.
1979).

27. Vgl. z.B. D. Flusser, «Scholems Recent Work on Merkaba Literature», Joutnal of
Jewish Studies 11 (1960), S. 59-68.

28. Vgl. Another Seed, S. 1 u. Nr. 1.

29. Für eine ausgezeichnete Einleitung beziehe man sich auf H. Chadwick, Übers.,
Origen, Contra Celsum (Cambridge 1953).

30. Contra Celsum I. 12.

31. Ebd., I, 20, gegen Ende.
32. A.a.O. Vgl. IV, 48-51, besonders 51.

33. Ebd., I, 14, gegen Ende. Vgl. H.G. Kippenberg, «Cristianity in the Depolization of
the Roman Empire», in Eisenstadt, Hrsg., The Origins and Diversity of Axial Age
Civilisations, S. 261-279.

34. A.a.O.
35. Narrou, «La théologie de l'histoire ...», S. 225; ebenfalls R.A. Markus, «Pleroma

and Fulfilment (The Significance of History in St. Irenaeus' Opposition to
Gnosticisme)», Vigiliae Christianae 8 (1954) S. 193-224.

36. Adversus Haereses II. 9.2.

37. Vgl. meinen Beitrag «Myth into Metaphor: the Case of Prometheus», in Sh. Shaked,
D. Shulman, G.G. Stroumsa, Hrsg., Gilgul: Transition, Transformation and Permanence

in the History of Religions, Studies presented to R.J.Z. Werblowsky
(Supplementband zu Numem Leiden 1987).

29



38. Adv. Haer. I. 30.10-11. Ich zitiere die Übersetzung von A. Rousseau und L. Doutreleau,
Irénée, Contre les Hérésies I, Band II (Sources Chrétiennes, 264; Paris 1979), S. 379-381.

39. F.T. Fallon, «The Prophets of the O.T. and the Gnostics: A Note on Irenaeus,
Adversus Haereses I. 30.10-11», Vigiliae Christianae 32 (1978), S. 191-194. Über die
Hebdomade, vgl. den Kommentar von M. Tardieu zu seiner Übersetzung des Johan-
nesapokryphons, Berliner Kodex (Paris 1984), S. 287-292.

40. CG VII, 62:28 - 64:1; ich zitiere die Übersetzung von L. Painchaud, Le deuxième
traité du Grand Seth, (N.H. VII,7) (Bibl. Copte de Nag Hammadi, Textes 6; Québec
1982), S. 55-59, sowie Kommentar, S. 130-132, besonders Nr. 45, S. 131. Über die
falschen Propheten, vgl. ebenfalls Ev. Egypt. (C.G. 111,2), 61: 13-15.

41. Über dieses Thema, vgl. O. Cullmann, Le problème littéraire et historique du roman
pseudo-clémentin (Paris 1930) und H.-J. Schoeps, Theologie und Geschichte des

Judenchristentums (Tübingen 1949). Über die ebionitische Vorstellung von der Prophétie,

vgl. auch J.A. Fitzmyer, «The Qumran Scrolls, the Ebionites and their Literature»,

Theological Studies 16 (1955), S. 335-372, aufgenommen in Fitzmyer, Essays
on the Semitic Background of the New Testament (Missoula, Mont. 1974), S. 435-
480, besonders S. 463-465. Über die jüdische Haltung zu den falschen Propheten,
vgl. J. Reiling, «The Use of pseudoprophêtëes in the LXX, Philo and Josephus»,
Novum Testamentum 13 (1971), S. 147-156 und P. Vidal-Naquet, «Flavius Josèphe
et les prophètes» (im Druck).

42. Homilien 17.4; Recognitiones 2.47.
43. Für eine gnostische Parallele, vgl. das Zeugnis der Wahrheit CG IX, 31:1-5; 45:12-

14, wo Johannes der «Archont der Gebärmutter» genannt wird. Die Haltung der
Mandäer zu Johannes dem Täufer ist ebenfalls heftigst negativ.

44. CG VII, 48:2-5.
45. Diese Texte werden in Another Seed zitiert, S. 96, Nr. 65.

46. CG VI. 42:4-11.
47. Vgl. Another Seed, S. 82-113.
48. Vgl. die Anmerkungen von O. Cullmann im Annuaire de l'Ecole Pratique des Hautes

Etudes, Section des Sciences Religieuses, 1966-1967, S. 126: Durch die Isolierung, in
die es sich zurückgezogen hat, setzt sich das Judenchristentum paradoxerweise dem
Einströmen gnostischer Ideen aus.

49. Über die Esoterik im Judentum, im Judenchristentum und im alten Christentum,
vgl. meine beiden Artikel: «Esoterism in Mani's Thought and Background», in
Cirillo, Hrsg., Codex Manichaicus Coloniensis, S. 153-168 und «Paradosis: traditions
ésotériques dans le christianisme des premiers siècles», in Les Littératures apocryphes:

Actes du Colloque du Centenaire, E.P.H.E. (Tournai, im Druck). Ein ähnliches
Paradox ist das der Parallelen mit dem paulinischen Korpus und der johanneischen
Literatur gerade in den Texten von Qumran, die aus einem ganz besonders rigori-
stisch eingestellten Milieu stammen. Um diese auf den ersten Blick paradox
anmutenden Erscheinungen zu verstehen, muss man sie in einer soziologischen Perspektive

sehen, im Rahmen und innerhalb der ideologischen Dynamik der utopistisch
eingestellten Sekten und Splittergruppen.

50. Vgl. F.T. Fallon,» The Law in Philo and Ptolemy: A Note on the Letter to Flora»,
Vigiliae Christianae 30 (1976). S. 45-51.

51. Vgl. meinen Artikel «Form(s) of Gold: Some Notes on Metatron and Christ»,
Harvard Theological Review 76 (1983), S. 269-288, und A.F. Segal, Two Powers in
Heaven: Early Rabbinic Reports about Christianity and Gnosticisme (Studies in
Judaism in Late Antiquity, 25; Leiden 1977).

52. Vgl. z.B. sein Buch Sabbatai Sevi: the Mystical Messiah, übersetzt von R.J.Z. Wer-
blowsky (Bollingen Series, 93; Princetown 1973), S. 311-312.

30


	Mythos und Erinnerung : jüdische Dimensionen der gnostischen Revolte gegen die Zeit

