
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 44 (1988)

Artikel: Rabbinische Reaktionen gegen die Gnosis

Autor: Thoma, Clemens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rabbinische Reaktionen gegen die Gnosis

von Clemens Thoma

1. Ringen um das Verständnis der rabbinischen Antignosis

Das rabbinische Judentum der ersten vier Jh.n. Chr. war ein von der
gnostischen Häresie (minût) berührtes, aufgeschrecktes und beschädigtes
Judentum. Es stand auf demselben von der alles in Frage stellenden
Gnosis aufgewühlten Boden wie das frühe Christentum. Aber das Thema
«Judentum und Gnosis» ist bis heute weit unklarer geblieben als das
Thema «Christentum und Gnosis». Dies ist u.a. deshalb verständlich, weil
uns keine direkten antignostischen rabbinischen Schriften zur Verfügung
stehen, die denjenigen der frühchristlichen Gnosisbekämpfer (Irenaeus
von Lyon, Clemens von Alexandrien, Justin der Märtyrer, Hippolyt, etc.)
entsprechen würden.

Kein ernsthafter Forscher behauptet heute, die spätantike Gnosis sei

die logische Konsequenz des jüdischen Glaubens gewesen; sie sei aus dem
Judentum ableitbar. Für Irritationen in dieser Richtung hatte seinerzeit
der bedeutende jüdische Esoterik-Forscher Gerschom Scholem gesorgt.
Er meinte, die Gnosis sei unter irgend einem Gesetz der Verstärkung auf
Umwegen aus der jüdisch-gnostischen Merkava-Spekulation entstanden1.
Ähnliche Theorien wurden in den 50er und 60er Jahren im Zusammenhang

mit jüdischen Adamsspekulationen, dem heterodoxen Judentum,
dem Protestjudentum, dem Diasporajudentum, der jüdischen Weisheitstradition,

der jüdischen Apokalyptik und Philon von Alexandrien
vorgebracht2.

Die Frage einer jüdischen Beteiligung an der Entstehung der Gnosis
steht in diesem Aufsatz nicht im Blickfeld. Es geht hier vielmehr um
Beobachtungen von hinten her: Wie wehrten sich die Rabbinen gegen die
gnostische Gefahr? Welche gnostischen Hauptpunkte erachteten sie als

unvereinbar mit jüdischer Lehre und als gefährlichen Anstoss zur Verführung

unschlüssiger und ungefestigter Juden? Wie gut kannten sie die
Gnosis? Inwiefern waren sie antignostische Verteidigungspartner der
Kirchenväter?

Alle Anzeichen sprechen dafür, dass die Rabbinen über die Gnosis
Bescheid wussten. Ihre vielen Diskussionen über das Schöpferwerk Gottes
(macase berësît) zeigen, dass sie es mit Gegnern zu tun hatten, die trotz
den mehrfachen Beteuerungen im ersten Kapitel der Genesis, die Schöpfung

Gottes sei gut und sehr gut (Gen 1,4.10.12.18.21.25.31 dieselbe als

2



schlecht bezeichneten. Ferner weist das starke Misstrauen der Rabbinen
gegen die Erkenntnis als Heilsprinzip darauf hin, dass sie mit Menschengruppen

im Clinch lagen, die wegen ihres Erkenntnisbewusstseins voller
Verachtung auf das jüdische Bundesdenken und das gemeindliche Gebet
herabsahen. Die vielen rabbinischen Diskussionen über die Vorzüglichkeit
der Welt, des Menschen und der Materie weisen auf gegnerische Verächter

der Materie, der Welt und des Menschen hin. Vor allem aber wird aus
der jüdischen Geschichte der Zeit zwischen der Tempelzerstörung und der
rabbinischen Sammlung nach dem Bar Kochba-Aufstand (70-138 n.)
deutlich, dass damals unerhörte geistig-religiöse Verwirrungen das Judentum

erschütterten, und dass man in dieser Zeit mit starken Tendenzen des

Abfalls vom Judentum zu rechnen hat3.

Im Gegensatz zu den Kirchenvätern Hessen sich die Rabbinen nicht
in einen offenen und frontalen Kampf gegen die Gnosis ein. Sie behandelten

die Gnosis vielmehr nur reduktionistisch, das heisst als eine Art
antijüdisches Schreckgespenst, von dem sie wussten, dass es Verwirrung in den
jüdischen Reihen anrichtete und dafür verantwortlich war, dass viele
Juden ihren Glauben und ihre Toratreue über Bord warfen. Sie
«analysierten» dieses Gespenst nicht, sondern verundeutlichten und verzerrten es

und versahen es mit Zügen, die auch auf andere gefährliche Strömungen
innerhalb und ausserhalb des Judentums passten: auf die Epikuräer, Dua-
listen, Samaritaner, Sadduzäer, die stockkonservativen «widerspenstigen
Ältesten», die (Juden-)Christen und die Weltvölker. Wer immer, ob Gno-
stiker, Heide, Sadduzäer etc. ein gedeihliches jüdisches Gemeindeleben
störe, sei im Grunde ein Ausbund eines und desselben, zu bannenden
Unheilsgespenstes. Die Rabbinen wollten also den Intentionen der Gno-
stiker nicht gerecht werden. Vom rabbinischen Schrifttum kann daher
keine hieb- und stichfeste Gnosisdefinition erwartet werden. Statt dessen
tauchen viele generelle Aussagen auf, in denen die Gnosis entweder allein
anvisiert oder mitgemeint ist. Die jüdischen Gläubigen sollten nicht durch
genaue Kenntnisse auf den Geschmack der gnostischen minüt kommen.

Mit diesen allgemeinen Feststellungen kann man die antignostische
Haltung der Rabbinen aber noch nicht in den Griff bekommen. Unzählige

Sätze im Meer des rabbinischen Schrifttums kann man als antigno-
stisch, als auch-antignostisch, als direkt-antignostisch oder als versteckt-
antignostisch vermuten. Die Forschungsgeschichte ist voll von solchen
Vermutungen, deren antignostischer Charakter aber von andern wieder in
Abrede gestellt wurde. Nachdem uns aber heute - d.h. seit Mitte der 50er
Jahre - die grösstenteils gnostischen Schriften von Nag Hammadi sukzessive

zugänglich geworden sind4, kann und muss heute neu über die jüdische

Antignosis geforscht werden. Die Textbasis hierfür wurde verbessert.
Aus ihrem kritischen Studium ergibt sich u.a., dass im 2./3. Jh.n. nicht die

3



jüdisch-christliche Polarität im Mittelpunkt der religiösen Auseinandersetzung

stand. Vielmehr wurden damals alle geistig-religiösen Bewegungen,

die christlichen, die jüdischen, die griechisch-römischen und die
orientalischen, radikal in die Auseinandersetzung im Zusammenhang mit
dem Aufflackern der alle Werte und Traditionen umstürzenden Gnosis
hineingerissen.

2. Schöpfungsgleichnisse: Hinweis auf Antignosis

Die rabbinische Antignosis ist nicht durch Analyse rabbinischer
Begriffe aufzufinden. Die Begriffsvielfalt ist zu gross und die Bedeutungen
sind zu schillernd. Auch die in der Zeit vor den Nag Hammadi-Funden im
Zentrum des Interesses stehenden Erzählungen über ekstatische Phänomene

bei den Rabbinen und über den Abfall des Elischa ben Abuyya (bes.

mHag 2,1; mMeg 4,9; yHag 2,1; bHag 10-16) sollten besser nicht als

Ausgangspunkte des gnostischen oder antignostischen Charakters der
rabbinischen Schriften gewählt werden. Ihre Vieldeutigkeit ist durch neuere

Untersuchungen bestätigt worden5.
Der beste Zugang zur rabbinischen Antignosis der Rabbinen bilden

ihre Erörterungen über die Erschaffung der Welt und über die Verwurzelung

des Menschen, der Tora und der israelitischen Väter in der Schöpfung.

Dieser Zugang ist ja auch für die Antignosis der Kirchenväter der
beste. Innerhalb der midraschischen rabbinischen Auslegung der (ersten
Kapitel der) Genesis sind die Schöpfungsgleichnisse von besonderer
Signifikanz für die Erkenntnis der antignostischen Leitmotive der Rabbinen.
Die meisten von ihnen finden sich im grossen Genesis-Midrasch (BerR).
Oft sind sie eingebettet in Anekdoten über Gespräche eines Rabbi mit
einer vornehmen Dame (matrona) oder mit einem Gottesleugner und
verraten schon damit ihren Auseinandersetzungscharakter6.

Ein rabbinisches Gleichnis ist eine typisch rabbinische profane
Erzählform, die in einfacher Dramatik auf die biblische Offenbarung
hinweist, sie deutet und aktualisiert7. Zu Unrecht hat man in der Vergangenheit

die rabbinischen Gleichnisse auf jüdischer und auf christlicher
Forschungsseite als unbedeutend und undeutlich beiseite geschoben. Die heutige

Midraschforschung hat herausgebracht, dass die Gleichnisse als

Höhepunktsaussagen rabbinischer Theologie zu gelten haben. Wenn Autoren
der Spätantike - und dies gilt für Kirchenväter ebenso wie für Rabbinen -
sich von hoher und komplizierter Spekulation und Ausdrucksweise
abwandten und sich einfachen narrativen Einheiten zuwandten, indem sie

repräsentative Akteure (König, Weinbergbesitzer, Knecht, Armer, Königssohn

etc.) literarisch-fiktiv zu Wort kommen Hessen, gaben sie damit

4



einen Hinweis, dass das Einfach-Dramatische als Zusammenfassung und
Überhöhung des Komplizierten aufzufassen sei. Das konkrete Leben
besteht nach den Gleichnissen vor allem aus Machthabern und Befehlsempfängern,

aus Besitzern und Besitzlosen, aus liebenden Menschen und Krisen

der Liebe. Im Lalle des Kirchenvaters Augustinus hat man solche
einfache, dramatisierenden narrativen Einheiten sermones humiles,
Aussageformen der Demut, der Einfachheit, der Durchsicht etc. genannt8. In
ähnlichem Sinn ist bei den rabbinischen Gleichnissen von der leson chiba,
der leson chavivut der Ausdrucksweise der Liebe, der Intimität Gottes
mit Israel die Rede9.

Die rabbinischen Gleichnisse, die den Schöpfer, die Schöpfung und die
Sünde deuten, berühren jedenfalls - ob sie nun immer oder nicht immer
Spitzenaussagen beinhalten - die eigentliche jüdisch-antignostische und
gnostisch-antijüdische Weichstelle. Im «grossen Genesis-Midrasch» (Bere-
sit Rabba) finden sich 102 Gleichnisse im Rahmen von Erklärungen über
die ersten 12 Kapitel der Genesis, ihnen entsprechen gut 300 parallele
Gleichnisse in andern rabbinischen Werken bzw. Sammlungen. Wie viele
rabbinische Schöpfungsgleichnisse es sonst noch gibt, entzieht sich meiner
Kenntnis, jene in BerR bilden mit ihren Parallelen sicher den Hauptbestand.

Von den 102 Gleichnissen zu Gen 1-12 in BerR stehen mindestens
38 (mit insgesamt 105 Parallelen in andern Midraschwerken) in Verdacht,
dass sie im "Auch-Sinn" antignostisch sind, oder wenigstens in die anti-
gnostische Haltung der Rabbinen hineinpassen. Der hohe Prozentsatz an
antignostisch-verdächtigen Schöpfungsgleichnissen innerhalb der auffallend

grossen Anzahl von rabbinischen Schöpfungsgleichnissen weist darauf

hin, dass die Rabbinen die Gnostiker als gefährliche Leute einschätzten,

deren Interesse darauf hinauslief, die Schöpfung der Welt und des

Menschen und die daraus resultierende Grundbefindlichkeit des
Menschen zu Leid, Verbannung und Tod radikal gegen das überkommene
jüdische Verständnis dieser Glaubenswahrheiten auszuspielen 10. Mit
möglichst vielen populären Gleichnissen (und Midraschim) wollten sie
wirksam der bereits innerhalb des Judentums grassierenden welt-men-
schen- und schöpferfeindlichen Ideologie entgegensteuern.

3. Das Gleichnis vom todkranken Menschen (PesK 14,5)

Das aus dem 2./3. Jh. stammende, teils anonym überlieferte, teils
dem Rabbi Eleazar ben Azarya (90-130 n.) zugeschriebene Gleichnis vom
todkranken Menschen ist ein typischer Ausdruck der indirekten rabbinischen

Antignosis und der damit verbundenen homiletischen jüdischen
Verkündigung. Der Text lautet:

5



« Womit war der erste Mensch zu vergleichen? Gleich einem Kranken,

zu dem der Arzt kam. Der Arzt sagte zu ihm: Dieses iss, und jenes
iss nicht! Da sich der Kranke nicht an seine Worte hielt, machte er sich
selbst todkrank. Da kamen seine Verwandten zu ihm und sagten zu ihm:
Sage, der Arzt habe dich falsch behandelt! Er sagte zu ihnen: Das sei

ferne! Ich bin es, ich habe meine Todeskrankheit verursacht! So hat er
mir verordnet und gesagt: Dieses iss, und jenes iss nicht! Da ich mich
nicht an seine Worte hielt, machte ich mich selbst todkrank!.

«So kamen alle Generationen zum ersten Menschen und sagten zu
ihm: Sag, der Heilige, gelobt sei er, habe dich falsch behandelt! Er sagte
zu ihnen: Das sei ferne! ich bin es, ich habe meine Todeskrankheit
verursacht! So hat er mir verordnet und gesagt: " Von den Bäumen des

Gartens darfst du essen, aber vom Baum der Erkenntnis von Gut und
Böse darfst du nicht essen" (Gen 2,16f): Da ich mich nicht an seine
Worte hielt, machte ich mich selbst todkrank. Es steht ja geschrieben:
"Denn am Tage, da du davon issest, musst du sterben" (Gen 2,17)»11.

Das Gleichnis will den von den Gnostikern häufig interpretierten
Vers Gen 2,16f für die Juden aktualisieren. Um das Ziel der Interpretation

noch besser ins Licht rücken zu können, wird noch Jer 2,5 beigezogen:

«So spricht der Ewige: Was fanden eure Väter Unrechtes an mir,
dass sie sich von mir entfernten, dem Nichtigen nachliefen und selber

nichtig wurden?». Es geht somit um die Aussage, dass der Mensch allein
durch eigene Schuld an seinem sündigen Schicksal, das auch den Tod im
Gefolge hat, schuld ist. Gott muss von jedem Verdacht herausgenommen
werden. Er ist kein pfuschender oder gar hinterlistiger Arzt, der den
Menschen Sünde und Tod eingebrockt hat. Zu achten ist besonders auf den

Beginn der Deutungsebene (nimschal): «So kamen alle Generationen zum
ersten Menschen und sagten zu ihm: Sag, der Heilige, gelobt sei er, habe
dich falsch behandelt!». Wenn man die generalisierende und vertuschende
Ausdrucksweise der Rabbinen in Rechnung zieht, dann ist die antignosti-
sche Deutung dieses Gleichnisses einleuchtend. In der reduktionistischen
Sicht der Rabbinen waren die Gnostiker Leute, die frevlerisch und falsch
behaupteten, bei der Erschaffung des Menschen seien hinterhältig
täuschende, vom unendlichen Gott der Fülle (pleröma) abgefallene Mächte im
Spiel gewesen, die die Verderbnis des Menschen verursacht hätten. Hierzu
passt die von Karl W. Tröger gegebene Definition, wonach die Gnosis «im
Grunde nichts anderes» gewesen sei, «als Anthropodizee, ein grossangelegtes

Unternehmen zur Selbstrechtfertigung des Menschen und seiner
(zumeist) weltflüchtigen Haltung»12). Der Gnostiker «erkannte» seine eigene

Unschuld, ja Göttlichkeit und die von den Schöpfungsmächten betriebene

Irreführung der Menschen. Er kannte auch den Fluchtweg aus dem
verderblichen Einflussbereich der kosmischen Unheilsmächte. Nach ihm blei-

6



ben die Nichtgnostiker - und damit auch die observanten Juden - im
Unheilsnetz der Weltenarchonten gefangen. Nach der gnostischen Apokalypse

des Adam (NHC V 5) standen Adam und Eva ursprünglich ganz in
der Erkenntnis und im Dienst des «Gottes der Wahrheit». Plötzlich trat
ihnen aber der ein-dreigestaltige Weltbeherrscher in ihren Weg, gab sich
fälschlicherweise als der absolute «Gott der Wahrheit» aus und prahlte
sich lügnerisch zum unvergleichlich-einzigen Gott empor (mit den Worten
aus Jes 45,5; 46,9). Durch sein Prahlen und Lügen verursachte er dann die
Verdunkelung der Erkenntnis, das Leid und den Tod der Menschen13).
Eine ganze Reihe anderer gnostischer Nag Hammadi-Schriften beschuldigen

in dieser Weise den hinterlistigen Schöpfer, Demiurgen oder Archon-
ten14). Das Gleichnis vom todkranken Menschen charakterisiert die Gno-
stiker indirekt treffend als Leute, die sagen, der Schöpfergott habe wie ein
schlechter oder böser Arzt dem Menschen eine falsche, zum Tode führende

Medizin verschrieben. Er sei der wahre Schuldige am Leid und Tod.
Der Mensch sei das Opfer archontischer Dummheit oder Tücke.

Der Gleichniserzähler verbindet mit der antignostischen Aussage
aber noch ein innerjüdisch homiletisches Anliegen.

Er will weitere Adressaten im jüdischen Kontrastglauben an Gott
dem «zuverlässigen Arzt, dessen Arznei gut ist» (bBer 57b) bestärken. Sie
beten ja täglich zweimal das Achtzehngebet, dessen achte Berakha lautet:
«Heile uns, Ewiger, unser Gott, von der Qual unseres Herzens, schaffe
Schmerz und Kummer von uns weg und bringe Heilung für unsere
Schläge! Gelobt seist du, Arzt der Krankheiten deines Volkes Israel!».
Das Gleichnis sollte die jüdischen Hörer des Gleichnisses animieren, in
Gott den einzig guten Arzt zu sehen und in sich die Kranken aus eigener
Schuld. Ähnliche Warnungen vor Schuldabwälzungen auf Gott finden
sich auch im etwa gleichzeitigen christlichen Schrifttum. Als ein Beispiel
für viele kann der ntl. Jakobusbrief gelten: «Keiner, der in Versuchung
gerät, soll sagen, ich werde von Gott in Versuchung geführt. Denn Gott
kann nicht in die Versuchung kommen, Böses zu tun und er führt auch
niemanden in Versuchung» (Jak 1,13).

Um aber nicht nur im Kontrastdenken stehen zu bleiben, stellt der
rabbinische Homilet in der Pesiqtä de Rav Kahanä das Gleichnis vom
todkranken Menschen neben zwei weitere Gleichnisse, die vor menschlicher

Verstockung Gott gegenüber (am Beispiel des versagenden Pharao)
und vor der Verachtung der ungebildeten Mitglieder des Volkes Gottes
(am Beispiel des versagenden Mose) warnen. Nicht nur aus glaubensinhaltlichen,

sondern mehr noch aus ethischen Gründen war man gegen die
Gnosis. Der homiletisch-redaktionelle Hauptton der drei Gleichnisse -
man kann sie als Drillingsgleichnisse bezeichnen - liegt nicht in der
Entlarvung der Gnostiker und nicht in der Wiederherstellung des Glaubens

7



an den guten Gott-Arzt, sondern in der Aufforderung zu Gehorsam und
geschwisterlicher Liebe. Die rabbinischen Gleichniserzähler wollten in
allen Fällen erreichen, dass innerjüdische Verkündigungsanliegen im
Zentrum der Aufmerksamkeit blieben und dass Polemiken nach aussen nur
am Rande beachtet wurden. Das Gleichnis vom todkranken Menschen
und seine Einbettung in andere Gleichnisse ist typisch, sowohl für die
rabbinische Abwehr als auch für deren geistig-religiösen Aufbau der
Gemeinde.

4. Weitere Gleichnisse (in Auswahl und Andeutung)

Die Zahl der (auch) antignostisch zu verstehenden Gleichnisse der
Rabbinen ist beträchtlich. Hier muss es sein Bewenden damit haben, nur
einige entsprechende Motive verkürzt wiederzugeben. Eine eingehendere
und vollständige Analyse samt Vergleichen mit der christlichen Antigno-
sis bleibt ein wichtiges Desiderat1 s.

Auch bei ntl. Untersuchungen empfiehlt es sich, zwischendurch weniger

den darin vermuteten gnostischen Mythen die Hauptaufmerksamkeit
zu schenken, sondern mehr den reaktionär-antignostisch verstehbaren
Sätzen, die sich in der Nähe von gnostischen Einsprengseln befinden. Im
Gleichnis von den zwei Tellern (PesK 4,4)16 wird in esoterischer Diktion
gesagt, der Fersenballen Adams habe den Sonnenball verdunkelt; bzw.
die Rundung des adamischen Fersenballens sei schöner und leuchtender

gewesen als jene der Sonne. Als Grund wird angegeben, die Sonne sei für
den Dienst am Menschen geschaffen worden, während der erste Mensch
für den speziellen Dienst Gottes geschaffen worden sei. Was Wolfgang
Marcus am Beispiel der antignostischen Kirchenväter herausgearbeitet
hat17, gilt auch für dieses rabbinische Gleichnis. Es wendet sich gegen die

gnostischen «kosmischen Dysteleologien» und verteidigt dagegen die
«kosmische Ordnungsstruktur». Wie für den Kirchenvater Origenes (contra

Celsum IV 99) ist die Welt auch für die Rabbinen von Gott zielgerichtet

aufgebaut: die unbelebte Welt ist im Hinblick auf die belebte, die
belebte im Hinblick auf den Menschen und der Mensch im Hinblick auf
Gott geschaffen. Jede höhere Stufe ist jeweils «schöner» als die vorhergehende.

Die Gnostiker, die dies verneinen, werden von Origenes als «Philosophen

des Zufalls» abqualifiziert. Die Rabbinen wählen zur Verdeutlichung

dieser Glaubensauffassung das Extrembeispiel des Fersenballens
Adams.
Gegen die dysteleologische, d.h. die Zielgerichtetheit und heilsgeschichtliche

Ausrichtung der Welt bekämpfende Tendenz der Gnosis ist das in
BerR 1,4 (ThA I 6f) befindliche Gleichnis vom vorauswissenden König

8



gerichtet18. Noch bevor die Königin schwanger ist, weiss dieser König,
dass er einen Sohn erhalten wird und trifft Vorkehrungen, damit dessen

Geburt vorbereitet wird. Mit dem Sohn sind die Israeliten gemeint, die 26
Generationen nach Adam die Tora empfangen werden. Die Botschaft
dieses Gleichnisses lautet: Der Schöpfergott ist identisch mit dem Gott
der Tora, dem Erwähler Israels. Er schuf den Kosmos und die Menschen
im Hinblick auf seinen erst später ins Leben tretenden Sohn Israel. Damit
werden gnostische Vorstellungen zurückgewiesen, wonach die Schöpfung
aufgrund der von den Schöpfungsmächten in sie eingeimpfte Verderbnis
sinn-und ziellos im Unheil schlinkert. Nach den gnostischen Apokryphen
des Johannes (AJ) verursachte die Sophia durch ihre Lüsternheit das
Aufkommen der finsteren Schöpfungsmächte, in dessen Fänge dann der
physische Adam und die ganze Materie geriet19. Von einem vorauswissenden

und vorausplanenden König/Gott kann da keine Rede mehr sein.

Hyppolyt (Ref. VII, 27,7) sieht in der Dysteleologie bezüglich der
Erkenntnis das antichristliche Wesen der Gnosis: «Das Evangelium ist nach
ihnen (sc. den Gnostikern) die Erkenntnis der überirdischen Dinge, die
der grosse Weltherrscher (archön) nicht verstanden hat».

Das Gleichnis vom Palast am unwürdigen Ort (BerR 1,5; ThA I 3)
richtet sich gegen die gnostische Missinterpretation von Gen 1, lf, wonach
die Schöpfung «an einem Ort der Kloake, des Mülls und des Gestanks»
geschehen, d.h. aus Öde, Leere und Finsternis geschaffen worden sei. Wer
so etwas behaupte, der mache den Schöpfer zu einem so defizienten Werker,

dass er nicht mehr als der Gott Israels identifiziert und anerkannt
werden könne. Damit wird die Warnung an die jüdischen Hörer verbunden,

nicht über Schöpfungsgeheimnisse - wie die Gnostiker, Epikuräer
etc. - nachzugrübeln. Wer dies tue, «für den wäre es besser, nicht geboren
worden zu sein» (nach mHag 2,1). Dieses Gleichnis, das auf der hohen
Qualität der Schöpfung insistiert, um den Gott der Schöpfung und
Toraverleihung preisen zu können, ist eines der geistreichsten Gleichnisse rab-
binischer Antignosis und Schöpfungstheologie. Nach der titellosen gnostischen

Schrift vom Ursprung der Welt (UW) ist der Schatten der Begleiter
bei der Lichtschöpfung. Aus ihm entstehen der Hass und die geistlose
Materie. Die Schöpfung versinkt im Chaos, in Finsternis und Wasser20.
Die radikale Antithese zum rabbinischen Schöpfungsglauben bzw. zum
Gleichnis vom Palast am unwürdigen Ort ist augenfällig.

In eine andere antignostische Richtung tendiert das Gleichnis vom
hinausgeworfenen Gouverneur; (BerR 8,10; ThA 1 630: Ein König fährt
mit seinem Gouverneur durch die Strassen der Stadt und die Leute jubeln
beiden zu, ohne zu wissen, welcher von beiden der König sei. Um Eindeutigkeit

herzustellen wirft der König den Gouverneur aus der Staatskarosse.

Da erkennen ihn alle als den König. Im nimschal wird gesagt, die

9



Engel hätten bei der Erschaffung der Welt zuerst nicht erkennen können,
wer Gott sei, das Urbild oder das Abbild (nach Gen l,26f). Um ihnen die
Gebrechlichkeit des gottebenbildlichen Menschen vorzuzeigen, habe Gott
ihn in einen tiefen Schlaf fallen lassen. Daraufhin hätten ihn die Engel als
den Einzigartigen erkannt und ihm in reinem Kult gehuldigt. Dieses
Gleichnis ist gegen gnostische Adamsspekulationen gerichtet, wonach der
Erste Mensch in seinem Wesen gottgleich war. Im bereits erwähnten AJ
wird Adam als das ursprünglich den Weltenmacher Jaldabaoth weit
überragende Wesen mit göttlichen Zügen geschildert. Dem Jaldabaoth gelingt
es dann aber, Adam in die Materie hinein zu fangen. Er und seine
Nachkommen können befreit werden, wenn sie vom Himmel her aus ihrer
Betäubung bzw. ihrem Schlaf aufgerüttelt werden21.

Das Gleichnis vom Bauplan BerR 1,1; ThA I 2) wendet sich gegen
die Vorstellung, der Weltenschöpfer sei ein von Gott beauftragter Architekt

gewesen.
Die rabbinische Antithese lautet: Gott richtete sich bei der Schöpfung

nicht nach dem Rat eines Demiurgen-Architekten, sondern nach
dem Rat seiner Tora. Das Gleichnis ist antiplatonisch nicht antignostisch.
Die Antignosis schwingt aber mit. Die Zwillingsgleichnisse vom Licht
(BerR 3,1; ThA I 18f) stellen die Frage, ob zuerst das Licht und dann die
Welt oder ob zuerst die Welt und dann das Licht erschaffen worden sei.

Da in Gen 1,1 f deutlich gesagt wird, die Welt sei zuerst geschaffen worden
und das primordiale Licht sei erst nach der Finsternis als drittes Schöp-
fungkswerk dazugekommen, ist die Fragestellung der Gleichnisse nur
verständlich wenn man annimmt, dass die Rabbinen gegen dezidierte
Licht- und/oder Finsternisspekulationen anzukämpfen hatten. Da Licht
und Finsternis für die Gnosis die sich ausschliessenden Konstituenten der
Welt sind, ist die antignostische Deutung dieser Gleichnisse eine gut
vertretbare Hypothese. Hinter dem Gleichnis von den streitenden Statthaltern

(BerR 3,6; ThA I 22f) steht neben Gen 1,4, wo von der Trennung des

Lichtes von der Finsternis die Rede ist, auch Jes 45,7, wo von der (von
den Gnostikern häufig verspotteten) Absolutheit und Einzigkeit des

Schöpfergottes und von seinem Erschaffen von Licht und Finsternis, von
Heil und Unheil, die Rede ist. Gott wird als jener geschildert, der Licht
und Finsternis beherrscht und ihnen ihre beschränkten Bereiche zuweist.
Auch darin steckt indirekte rabbinische Antignosis. Das Gleichnis vom
ungleichen Lob (BerR 4,6; ThA I 30) ist eine rabbinische Antwort auf
einen Einwand einer vornehmen heidnischen Dame, weshalb beim Werk
des zweiten Schöpfungstages, d.h. bei der Scheidung der oberen und der
unteren Wasser, nicht «Und siehe es war gut» stehe (vgl. Gen 1,6-8). Weil
das Wasser in der Gnosis immer eine Unheilsmacht ist und weil sich in
Einwänden von vornehmen heidnischen Frauen oft gnostische Suggestio-

10



nen verstecken22, ist auch dieses Gleichnis antignostisch zu deuten. Die
rabbinische Antwort gegen die Gnosis lautet hier: Implicite ist auch bei
der Bändigung des Chaos-Wassers das «Und es war gut» vorauszusetzen.

Eine andere, mehr auf den gnostischen Einwand eingehende Antwort auf
die Disqualifizierungen des Ur-Wassers, ist das Gleichnis von der grausamen

Legion (BerR 4,6; ThA I 30): Nach Gen 1,6-8 stehe deshalb nicht
«Und es war gut», weil das Wasser sich gegen den Schöpfergott besonders
widerspenstig, ja «grausam» verhalten habe. Daher habe Gott das Wasser
damit bestraft, dass er nicht gewollt habe, dass «Und es war gut» in die
Tora hineingefügt wurde. In einer Art Umkehrung des mit dem Gleichnis
von der grausamen Legion Gemeinten wird im Gleichnis von den ungleichen

Palastbewohnern (BerR 5,1; ThA I 32; BeR 28,2; ThA I 2600
gesagt, die Urwasser hätten Gott in stummen Gebärden zugejubelt, während

die Menschen der vorisraelitischen Generationen gegen Gott rebelliert

hätten. Die sündigen Menschengenerationen seien zu tadeln, nicht
das Wasser. Dies kann wiederum ein antignostischer Hinweis sein, dass
der Mensch, nicht die stumme Schöpfung für die Unheilssituation
verantwortlich ist. Das Gleichnis von den beiden Prokuratoren (BerR 6,4; ThA
I 43) klingt wie eine Antwort auf den Vorwurf des christlichen Gnostikers
Heracleon (2.Jh.n.), die Juden seien schlecht, weil sie im Wahn befallen
seien, Gott zu kennen. «Sie kennen ihn aber nicht, sondern erweisen statt
ihm den Engeln und dem Mond kultische Verehrung»23. Dagegen wird
im Gleichnis gesagt, Mond und Sterne seien von Gott weise in die Schöpfung

eingeordnet worden, so dass sie einander nicht in die Quere kommen.

Das Gleichnis von der Versorgung der Stadt (BerR 8,2; ThA J 570
wehrt sich gegen hemmungsloses Spekulieren über das Schöpfungswerk
Gottes: Man darf sich bei derlei Überlegungen nicht wie Eseltreiber
benehmen, die mit Hilfe von allen möglichen Tricks und mit genauen
Erkundungen wissen können, wann Waren in eine Stadt geliefert werden
und so ihr Verkaufsangebot dementsprechend modifizieren können. Man
muss im Sinne des rabbinischen Gleichniserzählers wissen, dass einzig die
Tora über das Schöpfungswerk Gottes Auskunft geben darf. Das Gleichnis

ist gegen innerjüdische Spekulierer über das Sechstagewerk und «über
das was vorher war» (macasê berësît; vgl. mHag 2,1) gerichtet. Der
Annahme, dass solche extrem spekulierende Juden entweder gnostisch
infiziert waren oder zumindest als Gnostiker verdächtigt wurden, ist kaum zu
widersprechen. Im Gleichnis vom unumschränkten König (BerR 8,8; ThA
I 62) wird die auch im rabbinischen Bereich beheimatete Vorstellung, die
Engel hätten Gott bei der Erschaffung der Welt und des Menschen beraten,

als gefährlich und zur Häresie führend beurteilt. Gott habe sich zwar
beraten lassen, aber der Rat der Engel habe ihm nichts eingebracht; er
habe alles durch seinen eigenen Willen gemacht, und niemand habe ihn an

11



der Ausführung seines Willens, den Menschen zu schaffen, hindern können.

Der Gleichniserzähler sah die gnostische Gefahr, die darin bestand,
dass der Schöpfer der Welt zu einem abhängigen Wesen degradiert wurde.
Um diese Gefahr zu bannen, wurden mehrere Gleichnisse (z.B. BerR 9,3;
ThA I 68: Gleichnis vom begrenzten Überblick) erzählt. In den
Zwillingsgleichnissen vom gefälligen Bau (BerR 9,4; ThA I 690 w'rd das «Und
siehe es war gut» (Gen 1,31) als Ausdruck des höchsten Glücksgefühls des

Schöpfers gedeutet, das er sich bewahren wollte: «Er sagte zu seiner Welt:
Meine Welt, meine Welt! Mögest du mich jederzeit so entzücken, wie du
mich jetzt (bei der Erschaffung) entzückt hast!». Demgegenüber war die

Erschaffung der Welt nach gnostischen Auffassungen ein Akt des

Widerspruchs oder der Depression des Demiurgen (nach Irenaeus, adv. haer.
1,30,50). Das «Und siehe es war sehr gut» war also eine rabbinische
Gegenparole gegen den gnostischen Pessimismus. Mit dem Gleichnis von
der rechten Mischung (BerR 12,15; ThA I 1120 wehren sich die Rabbinen
gegen die Vorstellung, als ob in der Schöpfung ein Riss sei, der von der
Unterschiedlichkeit zwischen dem Gott der Gerechtigkeit und dem Gott
der Barmherzigkeit herrühre. Nach rabbinischer Auffassung bestehen
Welt und Mensch nur deshalb, weil es diesen Riss zwischen dem gerechten
und dem barmherzigen Gott nicht gibt. Es handelt sich hier um eine
eindrückliche Polemik gegen Leute, die zwischen dem harten Schöpfergott
und dem barmherzigen Gott der Fülle einen Unterschied machen und
daraus das Unheil der Welt erklären. Auch christliche Gnostiker
klammerten sich an diesen Unterschied, wie sich z.B. aus dem Brief des Ptole-
maeus an Flora ergibt24. Aus diesem und aus weiteren rabbinischen
Schöpfungsgleichnissen wird deutlich, dass die rabbinische Antignosis
besonders empfindlich gegen Vorstellungen reagierte, nach denen die Risse

in der Welt auf eine Diskrepanz in Gott zurückgeführt wird. In diesem
Sinne lehrte auch Rabbi Schimon ben Jochai: Jeder Riss, der nicht vom
Grossen kommt (d.h. von Gott her) ist kein (wirklich nennenswerter)
Riss. (BerR 25,4). Es gebe zwar Risse in der Welt. Gott beherrsche diese
aber, und er sei der Heiler von Rissen».

5. Schlussbemerkungen

Nicht alle antignostisch zu verstehenden rabbinischen Gleichnisse
sind hier erwähnt. Ihre Liste ist noch länger. Die erwähnten Gleichnisse
vermögen aber einen ersten Einblick in den energischen rabbinischen
Abwehrwillen gegen die auch in den jüdischen Gemeinden verbreiteten
gnostischen Ideen zu vermitteln.

12



Auch ausserhalb der Schöpfungsgleichnisse, in den Midraschim und
Halachot, gibt es rabbinische Aussagen, die unverständlich bleiben, wenn
man die antijüdisch-gnostische Anfechtung nicht in Erwägung zieht.
Dazu gehören etwa die zur Zeit Jesu spielenden Auseinandersetzungen
zwischen den Hilleliten und Schamayiten. Sie stritten sich zweieinhalb
Jahre lang über die im Lichte von Gen 1 sich merkwürdig ausnehmende

Frage, ob es gut sei, dass der Mensch erschaffen worden sei oder nicht.
Beide Parteien wussten aus ihrer heiligen Schrift, dass die Schöpfung gut
und sehr gut ist. Auf dem Hintergrund des gnostischen Druckes mussten
sie sich aber dafür entscheiden, dass es für den Menschen besser gewesen
wäre, nicht erschaffen worden zu sein. Nachdem er aber erschaffen worden

ist, solle er auf seine Handlungen achten (bEr 13b). Ähnlich antigno-
stische Tendenzen gibt es zu Häuf. Um nicht ins Uferlose bei deren
Aufspüren zu gelangen, ist methodisch und sachlich darauf zu bestehen,
zunächst die rabbinischen Schöpfungsgleichnisse zu durchforsten und sich
erst dann ins weitere Umfeld vorzuwagen. Diese Gleichnisse sind auch die
zuverlässigste Basis für weitere Untersuchungen über Gnosis und Anti-
gnosis im Neuen Testament und bei den Kirchenvätern. Vorschnelle
Urteile über diese Schrifttümer können vermieden werden, wenn man die

Riickkoppelung auf rabbinische antignostische Tendenzen vornimmt.
Man würde dann nicht mehr eilfertig auf Gnosis oder Antignosis tippen,
nur weil gnostische Begriffe auftauchen. Jedenfalls besteht die Aufgabe,
das Neue Testament und die Kirchenväter nach ihrer Schöpfungstheologie

und nach ihrer Schöpfungsethik zu befragen und diese mit jener der
Rabbinen zu vergleichen. In Gnosis, Judentum und Christentum geht es

um Gott Welt, Sünde, Gerechtigkeit und Heil. Daraus wird sich'wohl
ergeben, dass es in der Antignosis eine grundlegende Partnerschaft
zwischen Juden und Christen gab, auch wenn diese in der gleichen Richtung
ringenden Partner kaum Kontakt miteinander hatten.

ANMERKUNGEN

1.Gerschom Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Frankfurt
1957, Z.B. 393.

2. Vgl. Willem C. van Unnik, Gnosis und Judentum, in: Gnosis, FS Hans Jonas, hg.v.
Barbara Aland, Göttingen 1978, 65-86.

3. Vgl. neuestens u.a. Johann Maier, Grundzüge der Geschichte der Juden im Altertum,

Grundzüge 40, Darmstadt 1981. - Peter Schäfer, Der Bar Kochba-Aufstand,
Tübingen 1981. - Ders., Geschichte der Juden Palästinas von Alexander d. Grossen

13



bis zur arabischen Eroberung, Neukirchen 1983. - Günter Stemberger, Die römische
Herrschaft im Urteil der Juden, Erträge der Forschung 195, Darmstadt 1983.

4. Z.B. durch die englische Übersetzung der Nag Hammadi Texte: The Nag Hammadi
Library in English, hg. von James M. Robinson, Leiden 1977 (Abk.: NHC).

5. Z.B. von Henry A. Fischel, Rabbinic Literature and Greco-Roman Philosophy, A
Study of Epicurea and Rhetorica in Early Midrashic Writings, StPB 21, Leiden
1973.

6. Rosalie Gershenzon und Eliezer Slomovic (A Second Century Jewish-Gnostic Debate:

Rabbi Jose ben Halafta and the Matrona, JSJ 16, 1985, 1-41) generalisieren und
überziehen jedoch den antignostischen Charakter der rabbinischen Anekdoten,
wenn sie behaupten, alle Debatten zwischen Rabbi Yôsé und der römischen Matrone

seien antignostisch zu verstehen.
7. Vgl. David Flusser, Die rabbinischen Gleichnisse und der Gleichniserzähler Jesus, 1.

Teil: Das Wesen der Gleichnisse, Judaica et Christiana 4, Bern 1981; Clemens
Thoma/Simon Lauer. Die Gleichnisse der Rabbinen, Erster Teil: Pesiqtä deRav
Kahanä (PesK), Einleitung, Übersetzung, Parallelen, Kommentar, Texte, Judaica et
Christiana 10, Bern 1986.

8. Erich Auerbach, «Sermo Humiiis», in: Literary Language and its Public in Late
Latin "Antiquity and in the Middle Ages, New York 1965.

9. So besonders David Stern, in: Geoffrey H. Hartman/Samford Budick, Midrash and
Literature, New Haven 1986, bes. 117-122.

10. Vgl. u.a. Karl W. Tröger (Hg.), Altes Testament - Frühjudentum - Gnosis, Neue
Studien zu «Gnosis und Bibel», Gütersloh 1980.

11. Übersetzung und Deutung (ohne dass auf den antignostischen Charakter dieses
Gleichnisses eingegangen wird) bei Thoma/Lauer, op. cit. (Anm.7, 216-221. Der
hebr. Text findet sich daselbst 352.

12. op.cit., (Anm. 10) 28.
13. NHC 256-265.
14. Z.B. Irenaeus adv. haer I 30 5f; Der zweite Logos als grosser Seth: NHC 329-338

u.ö.
15. Im Institut für jüdisch-christliche Forschung, Luzern, unterzieht sich ein Dissertand

dieser Aufgabe.
16. Interpretation: Thoma/Lauer 133-136; hebr. Text daselbst 343.
17. Wolfgang Marcus, Typen altchristlicher Kosmologie in den Genesiskommentaren,

Philosophisches Jahrbuch der Görres-Gesellschaft 65, 1956/57, 106-119.
18. Die BerR-Gleichnisse sind nachprüfbar in: Midrash Bereshit Rabba, Critical Edi¬

tion with Notes and Commentary by Jehuda Theodor and Chanokh Albeck, Jerusalem

(Nachdr.) 1965; Abkürzung: ThA.
19. Vgl. Kurt Rudolph, Die Gnosis, Wesen und Geschichte einer spätantiken Religion,

Göttingen 1977/78, bes.85-88. Das Buch von Rudolph eignet sich zur Gewinnung
einer Übersicht über das mit den schwierigen Gnosistexten Gemeinte. Es ist dadurch
ein guter Ausgangspunkt für Versuche, Parallelen zum NT und den Kirchenvätern
zu gewinnen.

20. Vgl. Rudolph, op.cit. (anm. 19) 8084. 11 Iff.
21. Vgl. Alexander Altmann, The Gnostic Background of the Rabbinic Adam Legends,

in: ders., Essays in Jewish Intellectual History, Hannover 1981, 1-16; Peter Schäfer,
Adam im Judentum, TRE Bd.l, 1977, 424-427.

22. Vgl. Gershenzon/Slomovi 18f.

23. Vgl. W. Völker, Quellen zur Geschichte der christlichen Gnosis, Tübingen 1932, 21.
24. Vgl. Werner Foerster, Die Gnosis, Bd.l: Zeugnisse der Kirchenväter, Zürich 1969,

205-213.

14


	Rabbinische Reaktionen gegen die Gnosis

