Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 43 (1987)
Vorwort: Zu diesem Heft : Judentum ohne Halacha und ohne Zionismus?
Autor: Kaufmann, Uri Robert

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zu diesem Heft

Judentum ohne Halacha und ohne Zionismus?

Es war schwierig fiir dieses Heft einen Titel zu finden. Obwohl die
Mehrheit der Juden unter dem Begriff «Ohne Halacha und ohne Zionismus»
zusammengefasst werden kann, ist damit noch wenig Konkretes ausgesagt.
Zwei Wurzeln einer nicht-traditionellen jiidischen Identitdit lassen sich je-
doch erkennen: Innerhalb der Aschkenasim entstand um 1800 eine assimi-
lierte Elite, die hdiufig von Nachkommen ehemaliger Hofjudenfamilien gebil-
det wurde. Typisch fiir diese Richtung wére Leben und Personlichkeit Hein-
rich Heines (1797-1856). Seine zweideutige Haltung gegeniiber der jiidi-
schen Religion und Geschichte, sowie seine fortschrittliche politische Einstel-
lung sollte zum Vorbild von Generationen jiidischer Intellektueller im deut-
schen Kulturbereich werden.

Die zweite Wurzel geht auf die Bewegung um den Pseudomessias
Schabtai Zwi zuriick, der 1666 zum Islam iibertrat. Hier kam zum ersten
Mal eine gegen das jiidische Religionsgesetz gerichtete Bewegung an die
Oberfliche. Im Milieu der aus Spanien vertriebenen Juden, die zum Teil in
katholischer Umgebung aufgewachsen waren, entstanden gleichzeitig tiefge-
hende Probleme mit der Riickkehr zum «offiziellen» Judentum. In Holland
und England fanden viele Sfaradim Zuflucht. Auf diesem Hintergrund ist
das Schicksal von Baruch Spinoza (1632-1677) zu sehen, der aus der jiidi-
schen Gemeinde ausgestossen wurde.

In der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts entwickelte sich zwischen
Konformitdit und Ausschluss ein dritter Weg: Das liberale Judentum. Dessen
Anfinge gehen ebenfalls auf die grosstiidtische jiidische Elite in Berlin und
Hamburg zuriick. Besonders eifrig waren Abraham Geiger und Ludwig
Phillipsohn tdtig. Rabbinerkonferenzen wurden 1845/1846 einberufen. Die
Bewegung spaltete sich in einen radikalen und einen konservativen Teil.
Neben der Auseinandersetzung mit der Moderne allgemein beeinflusste der
deutsche Protestantismus die oft heftigen Diskussionen und Reformvorschld-
ge. Sollte Deutsch die Sprache der Gebete werden? War Deutschland das
«gelobte Land»?

War die Hoffnung auf eine Riickkehr nach Zion iiberfliissig geworden?
Sollte der Gottesdienst schicklich- anddchtig sein und von einer Orgel beglei-
tet werden? Wie verhielt man sich zu Mischehen? Nicht nur in Deutschland
waren dies damals brennende Fragen. Die Auseinandersetzung wirkte vor-

65



bildhaft auf die Juden in Amerika. Kongresse in Philadelphia (1868) und
Pittsburgh (1885) nahmen sehr viel von diesem Gedankengut auf. Erst in
den sechziger Jahren reagierte das strikt konservative Judentum auf diese
Erscheinungen: Die Neo-Orthodoxie entstand, die auf deutsche Bildung aber
auch nicht verzichten wollte.

Viele jiidische Jugendliche empfanden das liberale Judentum um die
Jahrhundertwende als leer, das neo-orthodoxe als versteinert. Neue Inhalte
wurden gesucht. In Prag, Wien und Berlin entstanden verschiedene Kreise
judischer Intellektueller. Einige wenige wurden bewusste Zionisten (Ger-
schom Scholem, Hugo Bergmann, Ernst Simon), andere setzten sich vom
Judentum ab (Kurt Tucholsky, Franz Werfel). Einige konnten sich nicht
richtig entschliessen: Sozialistischer Internationalismus oder jiidische My-
stik (Walter Benjamin). Andere entschieden sich fiir ein internationalisti-
sches Engagement ( Rosa Luxemburg). Trotz der ideologischen Differenzen
schient man sich untereinander bestens gekannt zu haben. Man traf sich im
Berliner « Romanischen Café» oder verdffentlichte Aufsdtze in der « Welt-
biihne» von Siegfried Jacobsohn. Es ist erstaunlich, wie wenige Nichtjuden
sich in dieser Kaffeehaus-Literaten «Szene» bewegt haben! Einer ihrer Aus-
ldufer wurde die «Frankfurter Schule» von Horkheimer|/Adorno, die ihre
nationalsozialistischen Verfolger iiberlebt hat und eine grosse Wirkung in
Amerika und Europa ausiiben sollte. Ein grosser Teil des Gedankenguts der
«Neuen Linken» von 1968 geht auf diese « Kaffehaus-Literaten» jiidischer
Abstammung zuriick.

Unter diesen « Achtundsechzigern» befanden sich junge jiidische Intel-
lektuelle, die sich die Frage einer modernen jiidischen Identitdt stellten. Der
Holocaust, der Staat Israel und die dazu immer kritischer werdende Presse
im Westen waren grundsdtzliche Ausgangspunkte fiir diese Selbstbesinnung.
Konnte man in Deutschland immer sagen, dass man auf gepackten Koffern
lebe, oder sollte man sich mit der Existenz in der Diaspora abfinden und
damit auseinandersetzen? Der nationalistische Rechtsruck in Israel anldiss-
lich der Wahl von Menachem Begin (1977) fiihrte zu einer Beschleunigung
der Entfremdung. Fortschrittlich gesinnte jiidische Intellektuelle teilten die
oft kritiklose Haltung ihrer Viter nicht. Die Invasion im Libanon fiihrte zu
einer Institutionalisierung dieser Entfremdung. In Europa und Amerika ent-
standen Vereinigungen, die sich vom herkommlichen Gemeinde- Establish-
ment absetzten und auf der Suche nach einem eigenen Weg sind. Ein selbst-
bewusstes Diaspora-Judentum ist in Entstehung begriffen. Dies macht eine
allgemein verbindliche Bezeichnung fast unmaoglich. Ob sich eine Beziehung
zum liberalen Judentum ergeben wird, ist ungewiss. Auch dieses hat ver-
schiedene Anderungen durchgemacht: Es kam zu einer Hebraisierung und —
in gewissem Sinne — Zionisierung. In Nordamerika ist das liberale Judentum

66



und das «wahlverwandte» konservative Judentum dominant. Beide unterhal-
ten vielfiltige Institutionen von Religionsschulen bis Universitdten. In Israel
haben beide noch viel fiir ihre Gleichberechtigung zu kimpfen.

Die Grenze zwischen liberalem und weltlich-fortschrittlichem Judentum
ist nicht immer einfach zu ziehen. Die folgenden Diskussionsbeitrige sollen
einen Teil des Spektrums in Europa aufzeigen. Sie setzen sich kritisch mit
der Tradition, den jiidischen Gemeinde-Institutionen, dem Verhdltnis zu
Israel und zum Land ihres Wohnorts auseinander. Sie miissen das Trauma
des Holocaust aufarbeiten und stellen sich die Frage nach der Zukunft des
Diaspora-Judentums ausserhalb der grossen jidischen Zentren in Israel und
Amerika. Vier junge jiidische Menschen wurden um ihre Meinung zu den
oben erwdhnten Punkten angefragt. Ein evangelischer Theologe setzt sich
mit diesen Antworten auseinander.

Uri Robert Kaufmann

Mitarbeiter dieses Heftes:

Mirjam Birkhiduser-Wolf ist Logopéddin in Basel. Adresse: Benkenstr. 26 CH-4102
Binningen.

Micha Brumlik ist Professor an der Universitit Heidelberg. Adresse: Hansaallee 23,
D-6000 Frankfurt/Main.

David Meghnagi ist Psychoanalytiker in Rom. Adresse: Via Valadier 48, 1-00193 Roma.
Jacques Picard ist Lehrer in Bern. Adresse: Wattenwylweg 11 CH-3006 Bern.

Friedrich-Wilhelm Marquardt ist Professor fiir Evangelische Theologie an der Freien
Universitit Berlin (West). Adresse: Rudeloffweg 28a D-1 Berlin 33.

67



	Zu diesem Heft : Judentum ohne Halacha und ohne Zionismus?

