
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 43 (1987)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU
Ein wertvolles Erbe

Der Jüdische Beitrag zur Kultur Mittel- und Osteuropas im 19. und 20.

Jahrhundert. Seminar auf Einladung des Internationales Rates von Juden
und Christen in der Deutschen Demokratischen Republik (DDR) vom 13-
17. Sept.1987.

Dies war das zweite Seminar von Juden und Christen aus Ost- und
Westeuropa, aus Israel und Nordamerika, für das der Bund der Evangelischen

Kirchen in der DDR Gastgeber war. Das erste Seminar hat 1985 in
Budapest mit dem Thema «Jüdisch-Christlicher Dialog und sein Beitrag
zum Frieden» stattgefunden. Die grosse Zahl von Teilnehmern aus Israel
(acht Personen), aber auch Juden und Christen aus Polen, Ungarn, der
CSSR und natürlich der DDR war für den Dialog besonders wichtig. Zur
Begrüssung erinnerte Oberkirchenrat Ziegler die etwa 60 Teilnehmer an
zwei Ereignisse in der DDR, die für die jetzige Begegnung besonders

wichtig seien:

- 1985 vierzig Jahre nach Beendigung des Zweiten Weltkrieges sei der
Bevölkerung der Schrecken über die Verbrechen des NS-Regimes besonders

an den Juden, aber auch an den Nachbarvölkern noch einmal intensiv

lebendig geworden: was bedeuten diese Verbrechen für uns heute? Was
müssen wir tun, um eine Wiederholung zu verhindern?

- 1987 im Sommer hat in Berlin (Ost) ein Kirchentag mit einer grossen
Arbeitsgruppe über christlich-jüdische Beziehungen stattgefunden, die

von besonders vielen jungen Menschen besucht wurde, in der Juden aus
Jerusalem, Basel, Genf, Budapest, London und New York mitarbeiteten,
die fast alle in Berlin geboren waren und während der Nazi Zeit vertrieben

wurden.
Dr. G. Riegner vom Jüdischen Weltkongress begrüsste die Teilnehmer

für den Internationalen Rat von Juden und Christen und betonte, wie
wichtig das jüdisch-christliche Gespräch im ideologischen Spannungsfeld
von Ost und West auf dem Hintergrund der NS-Ausrottungspolitik sei.

Das Erbe dürfe nicht vergessen, Zukunft müsse gestaltet werden.
Ich kann in einem kurzen Bericht nur einige Höhenpunkte dieses

Seminars hervorheben: 1) Auf dem Hintergrund der Diskussion um das
Karmeliterkloster in Auschwitz entwickelte sich ein Gespräch zwischen Dr.
Riegner und einem prominenten katholischen Laien aus Krakau Andrzej
Potocki über die unterschiedliche Bedeutung von Auschwitz für Juden
und Katholiken. Birkenau ist das eigentliche Vernichtungslager, während
im Stammlager Auschwitz Häftlinge aus vielen europäischen Ländern,

248



einschliesslich überwiegend Polen und auch Russen gelitten haben, gefoltert

und ermordet wurden. Juden, Christen oder Atheisten müssen in
Auschwitz-Birkenau jeweils auf ihre Weise des Leidens, der Ermordeten
gedenken können. Keine Nation oder Religion oder Ideologie dürfe den
Ort des Gedenkens für sich allein beanspruchen und für sich gestalten.
Ein jüdischer Teilnehmer aus Warschau meinte, dass «Auschwitz» kein
ideales Symbol für den Holocaust an den Juden sei, weil Auschwitz auf
diese Weise jüdisch vereinnahmt werde. Aber es dürfe natürlich auch
nicht christlich-katholisch oder polnisch vereinnahmt werden. Auch in
Birkenau sind nicht nur Juden umgebracht worden, sondern es gab dort
unter anderem ein grosses Zigeunerlager und auch ein Frauenlager, von
denen viele auch ermordet wurden. Jede Gruppe muss entsprechend ihrer
Tradition ihrer Toten gedenken können, aber gleichzeitig sollten wir die

NS-Ausrottungspolitik insgesamt nicht vergessen. Für das dritte Seminar
von Juden und Christen aus Ost und West wurde als Tagungsort Krakau
in Polen vorgeschlagen, weil diese Stadt ein wichtiges Zentrum jüdischen
Lebens und gemeinsamen Leidens war.

2) Die Gastfreundschaft der Kirchen in der DDR, der kleinen
jüdischen Gemeinde, aber auch der Aktion Sühnezeichen und des Staates
fand Ausdruck in offenen Begegnungen, kritischen Gesprächen mit
Vertretern dieser Gruppen, die die Veränderung des politischen und religiösen

Klimas verdeutlichten. In diesen kleinen Gruppen lernten wir voneinander,

wie heute in einem sozialistischen Staat christlich-jüdische Begegnung

intensiv eingeübt wird. Auch gerade die Teilnehmer aus Israel waren
überall willkommen und wurden intensiv befragt. Staatssekretär Gysi
verantwortlicher Vertreter der Regierung für die Beziehungen zp Kirchen
und Religionen — gab im Gästehaus der Regierung einen Empfang für
alle Teilnehmer der Tagung. In einer Ansprache betonte er, wie wichtig
der Regierung gute Beziehungen zur jüdischen Gemeinde, zwischen Christen

und Juden sei. Die leidvolle Geschichte klammerte er keineswegs aus.
Mit Förderung der Regierung hat die jüdische Gemeinde jetzt auch einen
Rabbiner aus Amerika, Isaac Neumann, der nicht nur anwesend, sondern
mit dem Staatssekretär gemeinsam Gastgeber war.

3) Wichtig waren vor allem natürlich auch die Vorträge und Diskussionen:

- Der Platz der Juden in der Kulturgeschichte Mitteleuropas (Robert
Wistrich, Jerusalem)

- Zwischen Abgrenzung und Anpassung: jüdische Identität in einer nicht
jüdischen Welt (Stanislaw Krajewski, Warschau)

- Christen und Juden in den Auseinandersetzungen des 19. und 20.
Jahrhunderts (John T. Pawlikowski, Chicago).

Neben diesen Vorträgen waren vor allem die Arbeitsgruppen span-

249



nend mit Themen wie: Die Juden und nationale Bewegungen (Geoffrey
Wigoder, Jerusalem); Die Juden und soziale/proletarische Bewegungen
(Marcel Marcus, Bern), Katholizismus und Judentum in Polen (Andrzej
Potocki, Krakau); Die russisch-religiöse Philosophie und die Juden
(Naphtali Pratt, Jerusalem); Was ist jüdische Kultur? (Marian Fuks,
Warschau); Antisemitismus: vom religiösen Vorurteil zur sozialen Diffamierung

(Micha Brumlik, Frankfurt/Main). — Die «Verwundbarkeit» der
Minderheiten, insbesondere der Juden, der Pluralismus von Kulturen, die
sich gegenseitig bereichern, statt einer herrschenden Kultur, die Beteiligung

von Juden an nationalen und nationalistischen Bewegungen wurde
diskutiert.

Dr. Riegner wies zum Schluss darauf hin, dass wir in Europa die
Konsequenzen einer füreinander offenen Theologie stärker bedenken, mit
Hilfe von Pädagogen und Öffentlichkeitsarbeit stärker umsetzen, verbreiten

müssen. Der Frieden im Nahen Osten sollte uns in Ost und West auch
intensiver beschäftigen. Der Präsident des Internationalen Rates von
Juden und Christen Victor Goldbloom (Montreal) gab der Hoffnung
Ausdruck, dass die nächste Begegnung tatsächlich in Polen stattfinden kann

wegen der dortigen Stätten der Erinnerung und wegen einer notwendigen
Vertiefung des Dialogs mit der Katholischen Kirche Polens.
F. von Hammerstein

250


	Umschau

