
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: Die Lehre vom Ursprung des biblischen Schrift- und
Aussprachesystems im Kairoer Prophetenkodex und das karäische
Bekenntnis Mosche Ben Aschers

Autor: Schenker, Adrian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre vom Ursprung des biblischen
Schrift- und Aussprachesystems im Kairoer

Prophetenkodex und das karäische Bekenntnis
Mosche Ben Aschers

von Adrian Schenker, OP

1. Das Kapitel über die drei Ordnungen der Heiligen Schrift

Am Ende des Prophetenkodex von Kairo1 steht nach der massoreti-
schen Liste der 24 Bücher der Heiligen Schrift mit der Zahl ihrer Verse
(Seite 582) als ein zweiter massoretischer Anhang das Kapitel über die
drei Ordnungen der Bibel, das sich auch in der Grammatik Diqduqe ha-
tecamim findet. Doch besitzt es im Codex Cairensis eine eigene, besondere

Form, und es steht da ohne die andern Kapitel der Diqduqe2. Der Schreiber

der Prophetenkodex ist Mosche ben Ascher, der Vater Aarons, des

Verfassers der Diqduqe. Mosche ist auch der Schreiber dieses zweiten
Anhangs über die drei Ordnungen der Heiligen Schrift in der besonderen
Gestalt, die er im Codex Cairensis aufweist3. Dieser Anhang steht auf S.

583 des Kodex. Hier seine Übersetzung:
Z. 1 Ordnung der Schrift
Z. 2 Tora: die erste Nachtwache: Vergangenes und seine Ordnung
Z. 3 gleichrangig wie die Tora, die zweite Tora gleichrangig wie die Tora.

Die Konklusion der Tora
Z. 4 gleichrangig wie die Tora. Ordnung der Propheten: die mittlere

Nachtwache. Die Bewahrung (oder Überlieferung) der Tora wie die

Offenbarung
Z. 5 der Tora. Sie lehren daraus ein Gesetz wie aus der Tora: sie (i.e. die

Propheten) bekehren

Z. 6 die Seelen als Boten des Glaubens (oder: glaubwürdige Boten), Ge¬

sandte des Gebotes, stehend auf dem Turm
Z. 7 über dem Volk; im Munde jedes einzelnen von ihnen ist das Wort

der Wahrheit. In der Nachtwache,
Z. 8 der mittleren, thronen sie in Herrlichkeit. Ordnung der Schriften

(Ketubim): und die letzte Nachtwache ist eine Überlieferung der
Wahrheit, und eine 2. Erinnerung

Prof. Dr. Adrian Schenker ist Professor für Altes Testament an der Theol. Fakultät
Fribourg / Schweiz.
Adresse: rue du Botzet, 8, CH-1700 Fribourg.

238



Z. 9 der Anfänge (oder: der ersten Ereignisse). Und die Namen derer, die
über sie lehren, sind gesondert (i.e. als Einzelnamen) an ihren
Anfängen (d.h. jedes Buches) und allgemein (i.e. als Gattungs- oder
Kategoriennamen) an ihren Grenzen, nämlich Tora, Neb(i°im) und
Ket (ubim).

Z.ll Und dies alles, um allen, die in die Welt kommen, zu zeigen die
Herrlichkeit ihrer Heiligkeit

Z. 12 und die Grösse ihres Ruhmes und die Macht ihres Glanzes, dass

jedes Geschöpf und alles4,
Z.13 und alles Obere (fem. plural) und alles Untere (fem. plur.) und alles

Künftige (fem. plur.) und alles Vergangene (fem. plur.)
Z. 14 und alles Neue (fem. plur.): dass es in seiner Ordnung, in seinem

Gebiet und in seiner Grenze ist. Und so
Z. 15 die Oberen (masc. plur.) und die Unteren (masc. plur.)5: wenn sie

auch viel sind an Namen und in ihren6 Arten,
Z. 16 so kehren sie doch zu dieser Ordnung zurück im Hause des Allerhei-

ligsten, den 27:

Z.17 und zum Heiligtum und zum Hof des Zeltes der Begegnung.
Das Kapitel ist nicht leicht zu interpretieren. Aber manches ist doch

deutlich: Es gibt drei Ordnungen in der Hl. Schrift (Tora, NebPim, Ke-

tubim), wie es drei Nachtwachen gibt (Z.2-7). Dies entspricht der
dreifachen Würde des Menschen (Z. 110- der dreifachen Gliederung der Welt
im Raum (Z.12f) und in der Zeit (Z.13f). So ist es auch mit den "Oberen
und Untern" (Z.15), denn soviele sie auch sein mögen an Zahl und Arten,
sie lassen sich zurückführen auf drei. "Obere" und "Untere" sind aber
zwei Kategorien. Wie lassen sie sich auf drei zurückführen? "Obere" und
"Untere" sind maskulin, nicht wie in Z. 13 feminin. "Obere und "Untere"
können die Akzent- und Vokalzeichen bezeichnen8, die über und unter
die dazwischen stehenden Konsonanten gesetzt werden. Die Konsonanten-,

Vokal- und Akzentzeichen bestehen aus zahlreichen Kategorien
("Namen" und "Arten", Z.15), stehen aber an drei Stellen: oben, in der
Mitte und unten, wo sie ihren festen, unaustauschbaren Ort (Z.14) haben.

Liegt es daher nicht am nächsten, die "Oberen" und "Unteren" in
solchem Kontext als Vokal- und Akzentzeichen zu verstehen, die nach festen

Regeln an ihren wohl definierten Platz über und unter die in der Mitte
stehenden Konsonanten gesetzt werden?

Dieses Schriftsystem entspricht dem dreigeteilten Heiligtum. Wie
dem Allerheiligsten zwei Bauteile zugeordnet sind, nämlich das Heilige
und der Vorhof, so sind den Konsonanten zwei komplementäre Schriftzeichen

- Systeme zugeordnet, nämlich die Akzent- und Vokalzeichen
oben und unten. Auf beiden Seiten der Analogie sind es drei. Wie alle

göttlichen Werke drei Dimensionen haben, so also auch die Heilige

239



Schrift (Tora, NebPim, Ketubim) und das hebräische Schriftsystem
(Konsonanten und Akzent- und Vokalzeichen oben und unten). Das erweist
den göttlichen Ursprung der Heiligen Schrift und der Hebräischen Schrift.
Diese ist in ihrem Schriftbild betrachtet: sie hat eine Mitte, ein Oben und
ein Unten9.

2. Das Kolophon Mosche ben Aschers

Bevor wir den dritten massoretischen Anhang untersuchen (siehe
unten: 4. Der dritte massoretische Anhang: wer sind die Propheten?),
wenden wir uns dem Kolophon zu. Dieses steht auf S. 586, stammt aus
der Hand Mosche ben Aschers10 und passt gut zum Kapitel über die drei
Ordnungen der Heiligen Schrift. Denn im Kolophon betont er, dass er
den Text des Propheten-Kodex so schrieb, wie ihn die Propheten verstanden.

Hier der Text in Übersetzung11 :

Z. 1 Ich, Mosche ben Ascher, habe diesen Kodex
Z. 2 der Schrift geschrieben, entsprechend meinem Mund (i.e. meinem

Vermögen und Wissen), wie "die gute Hand meines Gottes über mir
war" (Neh 2.8),

Z. 3 "gut lesbar" (Dtn 27.8), in der Stadt Macasja-Tiberias,
Z. 4 der "gelobten Stadt" (Ez 26.17), wie es verstanden hat die Gemeinde

der Propheten,
Z. 5 der Auserwählten des HERRN, der Heiligen unseres Gottes, jener,

die verstehen alles

Z. 6 Verborgene (fem.plur.) und wahr erklären das Geheimnis der Weis¬

heit, der "Eichen
Z. 7 der Gerechtigkeit" (Jes 61.3), der Männer der Zuverlässigkeit (oder:

der Treue, des Glaubens); sie verhehlten nichts von dem,
Z. 8 was ihnen gegeben wurde, und sie fügten nichts zu dem hinzu,
Z. 9 was ihnen überliefert wurde; sie machten die Schrift mächtig und

gross
Z.10 als Vierundzwanzig Bücher, und sie gründeten sie

Z.ll in ihrer Zuverlässigkeit mit "Sinnakzenten" (vgl. Neh 8.8) und mit
der Erklärung der Aussprache

Z.12 mit süssem Gaumen und Schönheit der Rede. Möge es zum Wohl¬
gefallen werden

Z.13 vor unserem Bildner (i.e. Schöpfer), der unsere Augen erleuchtet
und unser Herz erhellt

240



Z.14 mit seiner Tora, damit wir lernen und lernen (d.h. intensiv lernen;
vielleicht jedoch auch: lernen und lehren) und tun "mit ganzem
Herzen

Z.15 und williger Seele" (1 Chr 28.9) und für ganz Israel. Amen. (Es folgt
eine leergelassene Zeile.)

Z.16 Geschrieben ist er zu Ende des Jahres 827 (i.e. 895 oder 896 n.Chr.)
Z.17 nach der Zerstörung des Zweiten Tempels, über den befehlen möge
Z.18 der Bildner der Seelen und auf den er zurückkehren möge in seinem

Erbarmen, und den er erbauen möge
Z. 19 mit Steinen von Beryll, Saphir und Rubin (vgl. Jes 54,110 als ganzen

Bau, als Bau
Z.20 bewährt, als Bau, der nicht eingerissen und nicht abgebrochen und

nicht niedergerissen wird
Z.21 in Ewigkeit und in Ewigkeiten von Ewigkeiten: eilends in unseren

Tagen
Z.22 und in den Tagen ganz Israels. Amen

Aus diesem Kolophon ergeben sich folgende Feststellungen, die für
uns von Belang sind:

1. Dieser Propheten-Kodex wurde so geschrieben, wie ihn die Propheten
"verstanden haben" (Z.4), d.h. sie, die Propheten waren es, die auch
die Akzente des Sinnes (Tecamim) (Z. 11) und die richtige Aussprache
(Z.110 bestimmten. Die Propheten haben somit nicht nur den Inhalt
ihrer Botschaft offenbart, sonder auch deren schriftliche Form mit
Konsonanten und Tecamim als auch deren phonetische Form, d.h.
Inhalt, Schrift und Phonetik.

2. Dies gilt nicht nur für den Teil NebPim in der Heiligen Schrift, sondern
für alle 24 Bücher der Schrift (Z.10), denn alle diese Bücher: Tora,
NebPim und Ketubim haben Propheten als ihre Autoren.

3. Diese Propheten sind nicht etwa die jetzt lebenden Punktatoren, wie
Kahle meinte12. Die Propheten waren vielmehr die inspirierten
Autoren, die Männer der "Zuverlässigkeit" (Z.7,11), treue Überlieferer
der ihnen anvertrauten Offenbarung, an der sie gar nichts geändert
haben. Gott übergab ihnen die Offenbarung mitsamt ihrer schriftlichen
Form und phonetischen Gestalt, und sie, die Propheten, gaben sie

genau so mit ihrem Inhalt, in ihrer schriftlichen Form und ihrer lautlichen

Gestalt weiter.
4. Diese Überlieferung des Schrift- und Aussprachesystems der Propheten

wird wie folgt charakterisiert: es muss verstanden sein (Z.4,5); es ist
Weisheit (Z.5), ein Geheimnis der Weisheit (Z.6), das wahrheitsgemäss
deklariert werden muss (Z.6), denn es ist verborgen. Die Propheten
übermitteln somit eine geheime Lehre. Weil sie zuverlässig sind
(Z.7,11), haben sie diese geheime Lehre nicht verhehlt und auch nicht

241



verändert (Z.7-9). Sie bieten also die Garantie der authentischen
Weitergabe (Z. 110- Der Punktator Mosche seinerseits ist dieser genauen
Weitergabe der Heiligen Schrift verpflichtet, denn er tut sein Werk im
Angesicht Gottes (Z.2f).

5. Die zitierten biblischen Stellen haben es von zwei Ausnahmen abgesehen

mit dem Aufbau von Jerusalem und dem Bau eines Tempels zu
tun, sei es einst unter Salomon und unter Nehemia, sei es zuletzt am
Ende der Zeit: Neh 2.8; Jes 61.3; 1 Chr 28.9; Jes 54.1 lf. Ein Zitat und
eine Anspielung haben es mit der schriftlichen und der mündlichen
Gestalt der Tora zu tun: Dtn 27.8 (Zitat in Z.3), Neh 8.8 (Anspielung
in Z.ll): Ein isoliertes Zitat (Ez 26.17 in Z.4) gehört in den Bereich
eines sprichwörtlichen Ausdrucks. Es besteht somit eine Analogie
zwischen dem Bau des Tempels und der Niederschrift der Bibel. Deshalb
sagt Mosche wohl auch mit einer architektonischen Metapher, die
Propheten «legten das Fundament» der Schrift (Z.10); daher datiert er
in der Zeitrechnung nach der Zerstörung des zweiten Tempels (Z.16f)
und beschliesst er den Text mit der Hoffnung auf den Wiederaufbau
des Tempels (Z. 17-22). Zwei Heiligtümer wurden gebaut: der Tempel
zu Jerusalem unter Salomo und nach dem Exil einerseits und die Heilige

Schrift durch die Propheten anderseits. Beide entsprechen dem
himmlischen Modell, wie in Ex 25.9 vom Heiligtum festgestellt wird,
und wie es auch der Prophet Ezechiel vom himmlischen Boten für das

Heiligtum der Endzeit empfängt (Ez 40-48); diesem himmlischen Modell

entspricht auf Seiten der Heiligen Schrift die Offenbarung, welche
die Propheten aus Gottes Mund hörten und niederschrieben. Zwei
irdische Realitäten gibt es, die einem himmlischen Archetyp entsprechen:

erstens das Wort Gottes, die Schrift, und zweitens die Wohnung
Gottes, der Tempel; beide sind durch Propheten vermittelt (die 117

Propheten der Bibel für die Schrift; Mose, Natan, Gad, Ezechiel für
das Heiligtum).
Die Propheten sind die Urheber der Heiligen Schrift in ihren drei
Dimensionen: Inhalt, Schrift und Aussprache übrigens auch nach dem
Karäer Quirqisanili.

3. Vergleich zwischen dem Kolophon und dem Anhang über die drei Ordnungen

der Heiligen Schrift

Schon an dieser Stelle laden die dargelegten Beobachtungen zu den
zwei Texten zu einem expliziten Vergleich ein. Ein solcher Vergleich des

Kapitels über die drei Ordnungen der Schrift mit dem Kolophon, beide

aus der Hand desselben Schreibers des Prophetenkodex' von Kairo, d.h.

242



Mosche ben Aschers, erlaubt in der Tat folgende Feststellungen:
1. Im Lichte des Kolophons, das die Heilige Schrift durchwegs als

Gesamtheit von 24 Büchern betrachtet, ohne in ihnen Teile zu unterscheiden,

erscheint der 1. Teil des Kapitels der 3 Ordnungen (Z. 1-10) als
eine Aussage über die Gleichrangigkeit von Tora, NebPim und Ke-
tubim.
In der Tat zeigt der Verfasser im Abschnitt über die Tora, dass alle
Teile derselben, die narrativen Teile (Genesis, Erzählungen in Ex - Dtn)
(Z.2), das deuteronomische Gesetz (Dtn 12 - 28) und Dtn 34 (Z.3)
«gleich wie die Tora» sind. Der dreimalige Ausdruck «wie die Tora»
(Z.3f) trägt den Akzent, d.h.Mosche ben Ascher zeigt, dass alles in der
Tora gleichrangig ist, ob es eigentliche Tora oder Erzählendes oder
wiederholte Tora ist.
Was die Nebi°im betrifft, so wird in Z.4 die «Überlieferung (schillum)
der Tora»14 dem Ereignis, d.h. der Offenbarung der Tora gleichgestellt.

Was ist hier mit schillum gemeint? Die Gegenüberstellung mit
«Ereignis der Tora» erklärt es: das «Ereignis der Tora» muss die
Offenbarung Gottes auf dem Sinai an Mose und Israel bezeichnen, während

die «Überlieferung {schillum), die wie die Tora ist, nicht einfach
die Tradierung dieser Sinai- und Moseoffenbarung bedeuten kann,
sondern so etwas wie die integrale Bewahrung der Tora sein muss. Die
Propheten sorgen mit ihrer inspirierten Lehre für die unversehrte
Verwahrung, die ungeschmälerte Erhaltung und Weitergabe der Tora. Diese

«Flankierung» der Tora ist «wie die Tora» (Z.4f), d.h. gleichwertig
wie diese. Deshalb kann man aus ihr Bestimmungen mit Gesetzeskraft
ableiten (Z.5). Die Propheten sind glaubwürdige Boten (Z.6); sie sagen
die Wahrheit (Z.7); sie haben Autorität über das Volk (Z.6f: «auf dem
Turm über dem Volk»); sie sind «Gesandte des Gebotes» (Z.6), d.h.
ihre Kompetenz ist es, wie die Tora miswa, Gebot, zu lehren.
Was die «Schriften» angeht, so enthalten sie Wahrheit {qabbala,
«Überkommenes, Empfangenes») (Z.8), und sie wiederholen Erzählendes,

d.h. es ist an die Chronikbücher gedacht, die Erzähltes aus den
Samuelis- und Königsbüchern wiederholen. Wahrheit und Wiederholung

aus den «Prophetenbüchern» zeigen, dass auch die «Schriften»
qualitativ dasselbe sind wie die beiden ersten Teile der Bibel.
Eine Nacht besteht aus drei gleich langen Nachtwachen. Auch dieser

Vergleich macht deutlich, dass, wie die ganze Nacht in drei gleiche
Teile gegliedert ist, auch die ganze Schrift in drei gleiche Teile zerfällt.
Quantitative Gleichheit kann hier nicht gemeint sein, weil die drei Teile
nicht gleich umfangreich sind. Es ist somit Ranggleichheit gemeint.

2. Im Kolophon ist die Urheberschaft der Propheten an der Schriftgestalt
mitsamt Tecamim und an der Phonetik (der Aussprache) betont: In-

243



halt, Schrift und Aussprache kommen von ihnen. Das ist auch die

Meinung des Kapitels über die drei Ordnungen der Schrift (Z. 15-17):
wie alle göttlichen Werke drei Dimensionen haben, so auch die Schrift
mit Konsonanten und obern und untern Tecamim.

3. Im Kolophon ist die Analogie zwischen der Gründung und dem Bau
des Tempels einerseits und der Begründung der Schrift mit Sinnakzenten

und Aussprache anderseits ebenso vorhanden wie im Kapitel über
die drei Ordnungen der Schrift. Hier scheint in Z.16f das Allerheiligste,
welchem «2, das Heiligtum und der Vorhof» gegenüberstehen, dem
Konsonantentext zu entsprechen, welchem 2, nämlich die «Obern» und
die «Untern», d.h. die Tecamim beigeordnet sind.

4. Der dritte massoretische Anhang: Wer sind die Propheten?
Diese Frage beantwortet Mosche ben Ascher selber, denn er bietet die

Liste der Propheten gleich im Anschluss an das Kapitel über die drei

Ordnungen der Schrift (Prophetenkodex, S. 584). Die Liste ist chronologisch

geordnet: Propheten der Wüste (Mose, Aaron, Miriam, Eldad, Me-
dad und die 70); Propheten in den Tagen der Richter, anfangend mit
Josua bis zu den Propheten in den Tagen Zidkijas. Nach Zidkija gab es

folgende Propheten:
Z.4 von unten: Und dieses sind die Propheten, die prophezeiten in Babel

seit ihrer Hinabkunft aus Jerusalem:
Z.3 von unten: Haggai und Zacharja und Maleachi und Daniel.
Z.2 von unten: Alle Propheten seit Mose, unserem Lehrer, dem Mann

Gottes, dem Haupte der Propheten, dem Vater der Schreiber, bis zu
Daniel und Maleachi:

Z.l von unten: hundertsiebzehn. Und von da an verschwanden (wörtlich:
gingen) ihre Tafeln, das Gesicht (oder: die Vision) und der Prophet.
Und von da an geh, neige dein Ohr und lausche den Worten der
Weisen.
Folgende Feststellungen sind in unserem Zusammenhang zu diesem

Text notwendig:
1. Propheten, Visionen und die «Urtexte», die «Tafeln» der Propheten

sind verschwunden. Die Propheten schrieben nach Jes 30.8; Hab 2.2
auf Tafeln. Diese existieren jetzt nicht mehr.

2. Die Kontinuität mit den vergangenen Propheten und mit ihren authentischen

Worten verdanken wir den Weisen, von denen wir die
Botschaft der Propheten lernen können und müssen, weil sie dieselbe
übermitteln15.

3. Mose ist nicht nur der Erste und das Haupt der Propheten. Er ist auch
der «Vater der Schreiber». Dieser Titel kommt m.W. in der rabbini-

244



sehen Literatur für Mose nicht vor. «Vater der Schreiber» bedeutet
Ahne und Urheber, von dem die Nachfahren, d.h. die Schreiber eben
das Schriftsystem empfangen haben, das sie weitertradieren. D.h. das

von Mose empfangene Schrift- und Aussprachesystem wurde von den
Propheten, seinen «Nachfahren», weiter benutzt und weitergegeben.

4. Negativ fällt auf, dass Esra (und die Schreiber) nicht unter den 117

aufgezählten Propheten figuriert. Die Liste der 117 ist vollständig. Esra
ist somit kein Prophet. Er gehört in Mosche ben Aschers Vorstellung
vielleicht zu den «Weisen», die in der letzten Zeile als die Tradenten
erwähnt werden. Aber als solcher hat er keinen Anteil an der Erfindung
und Festsetzung des Schriftsystems, dessen Urheber der Prophet Mose
und die andern Propheten sind. Die «Weisen» sind bloss die getreuen
Tradenten des von den Propheten hinterlassenen Textes mit seinem
Schrift- und Aussprachesystem.

5. Folgerungen und Zusammenfassung

Die drei Anhänge (über die drei Ordnungen der Schrift, die Liste der
Propheten, das Kolophon) des Codex Cairensis enthalten eine kohärente
Lehre von Urheberschaft und Überlieferung der gesamten Eleiligen
Schrift. Mose und die Propheten empfingen die Offenbarung zugleich mit
dem geeigneten Schriftsystem und der richtigen Aussprache. Die «Weisen»

(d.i. die Schreiber und Massoreten) sorgten für die getreue Weitergabe
der solchermassen authentisch niedergeschriebenen und in -der richtigen

Weise auszusprechenden Offenbarung Gottes. Mosche ben Ascher,
Verfasser dieser drei Anhänge, vertritt dementsprechend eine insgesamt
als karäisch erscheinende Lehre von der heiligen Schrift, wenngleich
einzelne Elemente dieser Lehre natürlich auch bei den Rabbaniten vorkommen16.

ANMERKUNGEN

1. Codex Cairo of the Bible. From the Karaite Synagoge at Abbasiya. The Earliest
Extant Hebrew Manuscript Written by Moshe Ben Asher. A Limited Facsimile
Edition. Introduction by Prof. D.S. Lowinger (Jerusalem 1971), Vol. 1-2 - Der
Codex hat eine Paginierung der Seiten, nicht der Blätter.

2. Die verschiedenen Formen dieses Kapitels über die «Ordnung der Schrift» werden
geboten und diskutiert von A. Dotan, Diqduqe ha-t*camim (Kritische Ausgabe) (Je-

245



rusalem 1967) (hebr.), S. 170 - 176. In zusammengefasster Form kommt derselbe
Autor darauf zurück in: A. Dotan, Ben Asher's Creed. A Study of the History of the

Controversy (SBL Masoretic Studies 3) (Missoula, Mont. 1977) 20 -24. Der Text
mit Varianten auch in: S. Baer-H.L. Strack, Die Dikdukc Ha-Teamim des Ahron
ben Moscheh ben Ascher und andere alte grammatisch-massorcthische Lehrstücke
zur Feststellung eines richtigen Textes der hebräischen Bibel (Leipzig 1879)
(Jerusalem 1970: with Prefatory Note and Appendix... by D.D. Loewinger) 1-2 (§3).

3. Mosche ist aber wohl nicht Verfasser dieses Kapitels.

4. Dotan, Creed (Anm. 2) 21 mit Anm. 63 hält w'kol am Ende von Z. 12 für eine

Dittographie mit w'kol am Anfang von Z. 13. Das ist nicht auszuschliessen, aber
auch nicht zwingend, weil w'kol am Ende von Z. 12 einen Sinn ergibt: «jedes
Geschöpf und alles», vielleicht in der Bedeutung: «jeder Mensch und überhaupt
alles».

5. Dotan, op. cit. 22, Anm. 67 betrachtet «die Oberen und die Unteren» (masc. plur.)
als irrtümliche Dublette zu Z. 13: «alles Obere (fem. plur.) und alles Untere (fem.
plur.)». Das ist wegen der signalisierten Differenz des Geschlechtes nicht
wahrscheinlich, siehe weiter unten in unserem Kommentar.

6. Dotan, ibid., hält «ihren» für verderbt. Diese Meinung ist nicht zwingend, weil das
Pronomen Sinn ergibt.

7. Dotan, op. cit. 21, lässt das Zahlzeichen «2» des Codex Cairensis weg.

8. Für Abraham Ibn Esra, siehe L. Prijs, Die grammatikalische Terminologie des

Abraham Ibn Esra (Basel 1950) 100 u. 146, ist 'alyon, Adjektiv, in diesem Sinn und
tahat, Präposition, zur Bezeichnung infralinearer Zeichen belegt.

9. Diese Erklärung bietet folgende Vorteile:
1. Der Unterschied zwischen maskulinen (Z. 15) und femininen Formen (Z. 13) ist
gerechtfertigt.
2. Z. 15 ist keine Dittographie oder sonst ein Irrtum des Schreibers.
3. Es ist von der Schrift die Rede, sodass sich die Formen des Kapitels in den

Diqduqe ha-t"amim, in denen vom Schriftsystem viel ausführlicher die Rede ist, als
sinnvolle und folgerichtige Weiterentwicklung des ursprünglichen Inhaltes erklären
lassen.
4. Die Analogie mit dem Heiligtum passt vortrefflich: dem einen Allerheiligsten sind
zwei äussere Annexe angefügt: das Heilige und der Hof, wie dem einen Konsonantentext

zwei Annexe beigefügt sind: die supra- und die infralinearen Zeichen.
5. Die gleichzeitige Betonung der Zahlen 2 und 3 in diesem Kapitel (die Zahl 2 in Z.
12, 13, 15, 16-17; die Zahl 3 in Z. 11-12, 13-14, 14) erklärt sich ebenfalls leicht: dem
einen Allerheiligsten sind zwei Annexe zugeordnet, wie den Konsonanten ein oberes
und ein unteres Zeichensystem zugeordnet ist.
6. So lässt sich auch verstehen, warum die späteren Formen des Kapitels in den

Diqduqe ha-t"amim nur noch die Analogie zwischen einem Allerheiligsten und einem
Vorhof machen, denn das Schriftsystem als Gesamtes ist das Heiligtum, das aber aus
zwei Hauptteilen besteht, nämlich dem Allerheiligsten mit seinem heiligen Bezirk,
dem Vorhof: Konsonanten einerseits, T"amim und Vokale anderseits entsprechen
ihnen.

10. Die Schrift ist dieselbe wie die der Flandschrift. Zweifel gegen die Echtheit des

Kolophons haben sich nicht durchgesetzt, F. Perez Castro, El Codice de profetas de
El Cairo. Prefacio (Textos y estudios «Cardenal Cisneros») (Madrid 1979) 18.

246



11. Eigene Übersetzung. Eine Übersetzung bei P. Kahle, Die Geniza von Kairo (Berlin
1962) 103 - 104.

12. Kahle, op.cit. 104 - 105.

13. B. Chiesa. The Emergence of Hebrew Biblical Pointing. The Indirect Sources (Ju¬

dentum und Umwelt 1) (Frankfurt a. M. 1979) 19 - 27 (Zitat von Qirqisani, Kirab
al-anwtrr w-al-ma-räqib, II 17 im arabischen Text und englischer Übersetzung).

14. Baer-Strack, Dikduke (Anm. 2) 1, Anm. h.

15. Das Verhältnis zwischen «Propheten» und «Weisen» ist das zwischen Urhebern und
Tradenten. Was jene festlegten, das überliefern diese unverändert weiter. So können
die Stellen in den Diqduqe gedeutet werden, die Dotan, Creed (Anm.2) 49-51 diskutiert:

§ 16 die Akzente stammen «aus dem Munde der Einsichtigen (m'binim) und
der Schreiber», sie wurden «festgesetzt (abgemessen, definiert, m'tukkanim) von den
Aeltesten des «Kreises», den Propheten, den Fürsten der Gola»; die Akzente sind
«geprüft, geläutert, aus dem Mund der Propheten und Weisen, der Kenner und der
Wissenden (maskilim), versiegelt mit dem Siegel der Propheten Gottes, bis der
Go°el für sein Volk Israel kommt». § 17 die Akzente sind «offenbar und nicht
verborgen im Munde der mit Einsicht Begabten (n'bonim) und der Weisen, indem
sie Verständlichkeit schaffen für das, was versiegelt ist».
Auch § 4 sagt von den Akzenten, sie seien «aus dem Mund der mit Einsicht Begabten

(n'bonim) und der Weisen».
Die Propheten haben die Akzente mit Autorität für alle Zeit (bis zum Kommen des

Messias) autoritativ festgesetzt (das ist mit dem «Siegel der Propheten» gemeint); die
Schreiber, die auch «Weise, Einsichtige, Kenner, mit Einsicht Begabte, Wissende»
heissen, hüten dieses festgesetzte Schriftsystem, verstehen es und erklären es. Die
Definition der Akzente wird nur den «Aeltesten des Kreises, den Propheten, Fürsten
der Gola», nicht aber den Schreibern und Weisen zugeschrieben! Darunter sind am
ehesten die letzten Propheten, eben die Propheten der Exilszeit zu verstehen, also
nach Codex Cairensis Haggai, Zacharja, Maleachi, Daniel, auf die unmittelbar die
«Schreiber» folgen. Der «Kreis» ist dementsprechend vielleicht als Schliessung des

Kreises zu verstehen: diese Propheten haben mit den Schreibern den Kreis der
Kontinuität der Offenbarungs-Überlieferung von Mose bis in die Gegenwart
geschlossen.

16. A. Dotan, Art. Masorah, in: Encyclopedia Judaica, Vol. 16 (Jerusalem 1972) 1417:

«But the Rabbanites considered only the consonantal text to be holy, and the
inclusion of vowel and accent signs makes a scroll invalid for public reading. Therefore,...

the signs are late. This view is expressed in the statement of Natronai Gaon,
«the vowel signs were not given at Sinai, but the sages marked them by signs». Für
die Karäer gilt im Gegenteil, dass die Schriftzeichen und die Aussprache integral zur
prophetischen Botschaft gehören, die mit Mose begann, mit den Propheten im Exil
abgeschlossen wurde und seither von den Weisen getreu bewahrt und überliefert
wurde.
Zur Frage des Karäischen Bekenntnisses der Ben Ascher allgemein: S. Szyszman, La
famille des massorètes karaïtes Ben Asher et le Codex Aleppensis, in: RB 73 (1966)
531-551, und die neueste Bibliographie zu der Frage bei Chiesa, Biblical Pointing
(Anm. 13) 77f(Anm. 106).

247


	Die Lehre vom Ursprung des biblischen Schrift- und Aussprachesystems im Kairoer Prophetenkodex und das karäische Bekenntnis Mosche Ben Aschers

