Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 43 (1987)

Artikel: Die Lehre vom Ursprung des biblischen Schrift- und
Aussprachesystems im Kairoer Prophetenkodex und das karaische
Bekenntnis Mosche Ben Aschers

Autor: Schenker, Adrian
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961443

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Lehre vom Ursprung des biblischen
Schrift- und Aussprachesystems im Kairoer
Prophetenkodex und das karaische Bekenntnis
Mosche Ben Aschers

von Adrian Schenker, OP

1. Das Kapitel iiber die drei Ordnungen der Heiligen Schrift

Am Ende des Prophetenkodex von Kairo' steht nach der massoreti-
schen Liste der 24 Biicher der Heiligen Schrift mit der Zahl ihrer Verse
(Seite 582) als ein zweiter massoretischer Anhang das Kapitel iiber die
drei Ordnungen der Bibel, das sich auch in der Grammatik Digduge ha-
te‘amim findet. Doch besitzt es im Codex Cairensis eine eigene, besondere
Form, und es steht da ohne die andern Kapitel der Digduge?. Der Schrei-
ber der Prophetenkodex ist Mosche ben Ascher, der Vater Aarons, des
Verfassers der Digduge. Mosche ist auch der Schreiber dieses zweiten
Anhangs tiber die drei Ordnungen der Heiligen Schrift in der besonderen
Gestalt, die er im Codex Cairensis aufweist®. Dieser Anhang steht auf S.
583 des Kodex. Hier seine Ubersetzung:

Z. 1 Ordnung der Schrift

Z. 2 Tora: die erste Nachtwache: Vergangenes und seine Ordnung

Z. 3 gleichrangig wie die Tora, die zweite Tora gleichrangig wie die Tora.
Die Konklusion der Tora

Z. 4 gleichrangig wie die Tora. Ordnung der Propheten: die mittlere
Nachtwache. Die Bewahrung (oder Uberlieferung) der Tora wie die
Offenbarung

Z. 5 der Tora. Sie lehren daraus ein Gesetz wie aus der Tora: sie (i.e. die
Propheten) bekehren

Z. 6 die Seelen als Boten des Glaubens (oder: glaubwiirdige Boten), Ge-
sandte des Gebotes, stehend auf dem Turm

Z. 7 iiber dem Volk; im Munde jedes einzelnen von ihnen ist das Wort
der Wahrheit. In der Nachtwache,

Z. 8 der mittleren, thronen sie in Herrlichkeit. Ordnung der Schriften
(Ketubim): und die letzte Nachtwache ist eine Uberlieferung der
Wabhrheit, und eine 2. Erinnerung

Prof. Dr. Adrian Schenker ist Professor fiir Altes Testament an der Theol. Fakultit

Fribourg / Schweiz.
Adresse: rue du Botzet, 8, CH-1700 Fribourg.

238



Z. 9 der Anfinge (oder: der ersten Ereignisse). Und die Namen derer, die
uber sie lehren, sind gesondert (i.e. als Einzelnamen) an ihren An-
fangen (d.h. jedes Buches) und allgemein (i.e. als Gattungs- oder
Kategoriennamen) an ihren Grenzen, niamlich Tora, Neb(i°im) und
Ket (ubim).

Z.11 Und dies alles, um allen, die in die Welt kommen, zu zeigen die
Herrlichkeit ihrer Heiligkeit

Z.12 und die Grosse ithres Ruhmes und die Macht ihres Glanzes, dass
jedes Geschopf und alles*,

Z.13 und alles Obere (fem. plural) und alles Untere (fem. plur.) und alles
Kiinftige (fem. plur.) und alles Vergangene (fem. plur.)

Z.14 und alles Neue (fem. plur.): dass es in seiner Ordnung, in seinem
Gebiet und in seiner Grenze ist. Und so

Z.15 die Oberen (masc. plur.) und die Unteren (masc. plur.)’: wenn sie
auch viel sind an Namen und in thren® Arten,

Z.16 so kehren sie doch zu dieser Ordnung zuriick im Hause des Allerhei-
ligsten, den 27:

Z.17 und zum Heiligtum und zum Hof des Zeltes der Begegnung.

Das Kapitel ist nicht leicht zu interpretieren. Aber manches ist doch
deutlich: Es gibt drei Ordnungen in der HIl. Schrift (Tora, Nebi’im, Ke-
tubim), wie es drei Nachtwachen gibt (Z.2-7). Dies entspricht der drei-
fachen Wiirde des Menschen (Z.11f), der dreifachen Gliederung der Welt
im Raum (Z.12f) und in der Zeit (Z.13f). So ist es auch mit den "Oberen
und Untern” (Z.15), denn soviele sie auch sein mogen an Zahl und Arten,
sie lassen sich zuriickfithren auf drei. "Obere” und “Untere” sind aber
zwel Kategorien. Wie lassen sie sich auf drei zurtickfiihren? ”Obere” und
”Untere” sind maskulin, nicht wie in Z. 13 feminin. ”Obere und ”Untere”
konnen die Akzent- und Vokalzeichen bezeichnen®, die {iber und unter
die dazwischen stehenden Konsonanten gesetzt werden. Die Konsonan-
ten-, Vokal- und Akzentzeichen bestehen aus zahlreichen Kategorien
("Namen” und "Arten”, Z.15), stehen aber an drei Stellen: oben, in der
Mitte und unten, wo sie ihren festen, unaustauschbaren Ort (Z.14) haben.
Liegt es daher nicht am néchsten, die "Oberen” und “Unteren” in sol-
chem Kontext als Vokal- und Akzentzeichen zu verstehen, die nach festen
Regeln an ihren wohl definierten Platz {iber und unter die in der Mitte
stehenden Konsonanten gesetzt werden?

Dieses Schriftsystem entspricht dem dreigeteilten Heiligtum. Wie
dem Allerheiligsten zwei Bauteile zugeordnet sind, ndmlich das Heilige
und der Vorhof, so sind den Konsonanten zwei komplementire Schrift-
zeichen — Systeme zugeordnet, nidmlich die Akzent- und Vokalzeichen
oben und unten. Auf beiden Seiten der Analogie sind es drei. Wie alle
gottlichen Werke drei Dimensionen haben, so also auch die Heilige

239



Schrift (Tora, Nebi’im, Ketubim) und das hebriische Schriftsystem (Kon-
sonanten und Akzent- und Vokalzeichen oben und unten). Das erweist
den goéttlichen Ursprung der Heiligen Schrift und der Hebrédischen Schrift.
Diese ist in ihrem Schriftbild betrachtet: sie hat eine Mitte, ein Oben und
ein Unten®.

2. Das Kolophon Mosche ben Aschers

Bevor wir den dritten massoretischen Anhang untersuchen (siche
unten: 4. Der dritte massoretische Anhang: wer sind die Propheten?),
wenden wir uns dem Kolophon zu. Dieses steht auf S. 586, stammt aus
der Hand Mosche ben Aschers'® und passt gut zum Kapitel iber die drei
Ordnungen der Heiligen Schrift. Denn im Kolophon betont er, dass er
den Text des Propheten-Kodex so schrieb, wie ihn die Propheten verstan-
den.

Hier der Text in Ubersetzung!!:

Z. 1 Ich, Mosche ben Ascher, habe diesen Kodex

Z. 2 der Schrift geschrieben, entsprechend meinem Mund (i.e. meinem
Vermogen und Wissen), wie "die gute Hand meines Gottes liber mir
war” (Neh 2.8),

Z. 3 7gut lesbar” (Dtn 27.8), in der Stadt Ma¢‘asja-Tiberias,

Z. 4 der "gelobten Stadt” (Ez 26.17), wie es verstanden hat die Gemeinde
der Propheten,

Z. 5 der Auserwahlten des HERRN, der Heiligen unseres Gottes, jener,
die verstehen alles

Z. 6 Verborgene (fem.plur.) und wahr erkliaren das Geheimnis der Weis-
heit, der "Eichen

Z. 7 der Gerechtigkeit” (Jes 61.3), der Ménner der Zuverldssigkeit (oder:
der Treue, des Glaubens); sie verhehlten nichts von dem,

Z. 8 was ihnen gegeben wurde, und sie fiigten nichts zu dem hinzu,

Z. 9 was ihnen iiberliefert wurde; sie machten die Schrift michtig und
gross

Z.10 als Vierundzwanzig Biicher, und sie griindeten sie

Z.11 in ihrer Zuverlassigkeit mit ”Sinnakzenten” (vgl. Neh 8.8) und mit
der Erklarung der Aussprache

Z.12 mit stissem Gaumen und Schonheit der Rede. Moge es zum Wohl-
gefallen werden

Z.13 vor unserem Bildner (i.e. Schopfer), der unsere Augen erleuchtet
und unser Herz erhellt

240



Z.14 mit seiner Tora, damit wir lernen und lernen (d.h. intensiv lernen;
vielleicht jedoch auch: lernen und lehren) und tun ”mit ganzem
Herzen

Z.15 und williger Seele” (1 Chr 28.9) und fiir ganz Israel. Amen. (Es folgt
eine leergelassene Zeile.)

Z.16 Geschrieben ist er zu Ende des Jahres 827 (i.e. 895 oder 896 n.Chr.)

Z.17 nach der Zerstorung des Zweiten Tempels, iiber den befehlen moge

Z.18 der Bildner der Seelen und auf den er zuriickkehren mdge in seinem
Erbarmen, und den er erbauen mége

Z.19 mit Steinen von Beryll, Saphir und Rubin (vgl. Jes 54,1If) als ganzen
Bau, als Bau

Z.20 bewihrt, als Bau, der nicht eingerissen und nicht abgebrochen und
nicht niedergerissen wird

Z.21 in Ewigkeit und in Ewigkeiten von Ewigkeiten: eilends in unseren
Tagen

Z.22 und in den Tagen ganz Israels. Amen

Aus diesem Kolophon ergeben sich folgende Feststellungen, die fiir
uns von Belang sind:

1. Dieser Propheten-Kodex wurde so geschrieben, wie ihn die Propheten
“verstanden haben” (Z.4), d.h. sie, die Propheten waren es, die auch
die Akzente des Sinnes ( Te%amim) (Z.11) und die richtige Aussprache
(Z.11f) bestimmten. Die Propheten haben somit nicht nur den Inhalt
ihrer Botschaft offenbart, sonder auch deren schriftliche Form mit
Konsonanten und 7Te‘amim als auch deren phonetische Form, d.h.
Inhalt, Schrift und Phonetik.

2. Dies gilt nicht nur fiir den Teil Nebi®im in der Heiligen Schrift, sondern
fur alle 24 Biicher der Schrift (Z.10), denn alle diese Biicher: Tora,
Nebi’im und Ketubim haben Propheten als ihre Autoren.

3. Diese Propheten sind nicht etwa die jetzt lebenden Punktatoren, wie
Kahle meinte'?. Die Propheten waren vielmehr die inspirierten Au-
toren, die Méanner der ”Zuverldssigkeit” (Z.7,11), treue Uberlieferer
der ihnen anvertrauten Offenbarung, an der sie gar nichts gedndert
haben. Gott libergab ihnen die Offenbarung mitsamt ihrer schriftlichen
Form und phonetischen Gestalt, und sie, die Propheten, gaben sie
genau so mit ihrem Inhalt, in ihrer schriftlichen Form und ihrer lautli-
chen Gestalt weiter.

4. Diese Uberlieferung des Schrift- und Aussprachesystems der Prophe-
ten wird wie folgt charakterisiert: es muss verstanden sein (Z.4,5); es ist
Weisheit (Z.5), ein Geheimnis der Weisheit (Z.6), das wahrheitsgemass
deklariert werden muss (Z.6), denn es ist verborgen. Die Propheten
Ubermitteln somit eine geheime Lehre. Weil sie zuverldssig sind
(Z.7,11), haben sie diese geheime Lehre nicht verhehlt und auch nicht

241



verandert (Z.7-9). Sie bieten also die Garantie der authentischen Wei-
tergabe (Z.11f). Der Punktator Mosche seinerseits ist dieser genauen
Weitergabe der Heiligen Schrift verpflichtet, denn er tut sein Werk im
Angesicht Gottes (Z.2f).

5. Die zitierten biblischen Stellen haben es von zwei Ausnahmen abgese-
hen mit dem Aufbau von Jerusalem und dem Bau eines Tempels zu
tun, sei es einst unter Salomon und unter Nehemia, sei es zuletzt am
Ende der Zeit: Neh 2.8; Jes 61.3; 1 Chr 28.9; Jes 54.11f. Ein Zitat und
eine Anspielung haben es mit der schriftlichen und der miindlichen
Gestalt der Tora zu tun: Dtn 27.8 (Zitat in Z.3), Neh 8.8 (Anspielung
in Z.11): Ein isoliertes Zitat (Ez 26.17 in Z.4) gehort in den Bereich
eines sprichwortlichen Ausdrucks. Es besteht somit eine Analogie zwi-
schen dem Bau des Tempels und der Niederschrift der Bibel. Deshalb
sagt Mosche wohl auch mit einer architektonischen Metapher, die
Propheten «legten das Fundament» der Schrift (Z.10); daher datiert er
in der Zeitrechnung nach der Zerstorung des zweiten Tempels (Z.16f)
und beschliesst er den Text mit der Hoffnung auf den Wiederaufbau
des Tempels (Z.17-22). Zwei Heiligtiimer wurden gebaut: der Tempel
zu Jerusalem unter Salomo und nach dem Exil einerseits und die Heili-
ge Schrift durch die Propheten anderseits. Beide entsprechen dem
himmlischen Modell, wie in Ex 25.9 vom Heiligtum festgestellt wird,
und wie es auch der Prophet Ezechiel vom himmlischen Boten fiir das
Heiligtum der Endzeit empfangt (Ez 40-48); diesem himmlischen Mo-
dell entspricht auf seiten der Heiligen Schrift die Offenbarung, welche
die Propheten aus Gottes Mund horten und niederschrieben. Zwei
irdische Realititen gibt es, die einem himmlischen Archetyp entspre-
chen: erstens das Wort Gottes, die Schrift, und zweitens die Wohnung
Gottes, der Tempel; beide sind durch Propheten vermittelt (die 117
Propheten der Bibel fiir die Schrift; Mose, Natan, Gad, Ezechiel fiir
das Heiligtum).

Die Propheten sind die Urheber der Heiligen Schrift in ihren drei
Dimensionen: Inhalt, Schrift und Aussprache tibrigens auch nach dem
Karéer Quirgisani'?.

3. Vergleich zwischen dem Kolophon und dem Anhang iiber die drei Ordnun-
gen der Heiligen Schrift

Schon an dieser Stelle laden die dargelegten Beobachtungen zu den
zwel Texten zu einem expliziten Vergleich ein. Ein solcher Vergleich des
Kapitels iiber die drei Ordnungen der Schrift mit dem Kolophon, beide
aus der Hand desselben Schreibers des Prophetenkodex’ von Kairo, d.h.

242



Mosche ben Aschers, erlaubt in der Tat folgende Feststellungen:

1. Im Lichte des Kolophons, das die Heilige Schrift durchwegs als Ge-
samtheit von 24 Biichern betrachtet, ohne in ihnen Teile zu unterschei-
den, erscheint der 1. Teil des Kapitels der 3 Ordnungen (Z.1-10) als
eine Aussage iber die Gleichrangigkeit von Tora, Nebi’im und Ke-
tubim.

In der Tat zeigt der Verfasser im Abschnitt tiber die Tora, dass alle
Teile derselben, die narrativen Teile (Genesis, Erzahlungen in Ex - Dtn)
(Z.2), das deuteronomische Gesetz (Dtn 12 - 28) und Dtn 34 (Z.3)
«gleich wie die Tora» sind. Der dreimalige Ausdruck «wie die Tora»
(Z.3f) tragt den Akzent, d.h.Mosche ben Ascher zeigt, dass alles in der
Tora gleichrangig ist, ob es eigentliche Tora oder Erzdhlendes oder
wiederholte Tora 1st.

Was die Nebi%im betrifft, so wird in Z.4 die «Uberlieferung (schillum)
der Tora»'* dem FEreignis, d.h. der Offenbarung der Tora gleichge-
stellt. Was ist hier mit schillum gemeint? Die Gegentiberstellung mit
«Ereignis der Tora» erklart es: das «Ereignis der Tora» muss die Of-
fenbarung Gottes auf dem Sinai an Mose und Israel bezeichnen, wih-
rend die «Uberlieferung (schillum), die wie die Tora ist, nicht einfach
die Tradierung dieser Sinai- und Moseoffenbarung bedeuten kann,
sondern so etwas wie die integrale Bewahrung der Tora sein muss. Die
Propheten sorgen mit ihrer inspirierten Lehre fiir die unversehrte Ver-
wahrung, die ungeschmdlerte Erhaltung und Weitergabe der Tora. Die-
se «Flankierung» der Tora ist «wie die Tora» (Z.4f), d.h. gleichwertig
wie diese. Deshalb kann man aus ihr Bestimmungen mit Gesetzeskraft
ableiten (Z.5). Die Propheten sind glaubwiirdige Boten (Z.6); sie sagen
die Wahrheit (Z.7); sie haben Autoritit iiber das Volk (Z.6f: «auf dem
Turm tber dem Volk»); sie sind «Gesandte des Gebotes» (Z.6), d.h.
ihre Kompetenz ist es, wie die Tora miswa, Gebot, zu lehren.

Was die «Schriften» angeht, so enthalten sie Wahrheit (gabbala,
«Uberkommenes, Empfangenes») (Z.8), und sie wiederholen Erzihlen-
des, d.h. es ist an die Chronikbiicher gedacht, die Erzdhltes aus den
Samuelis- und Konigsbiichern wiederholen. Wahrheit und Wiederho-
lung aus den «Prophetenblichern» zeigen, dass auch die «Schriften»
qualitativ dasselbe sind wie die beiden ersten Teile der Bibel.

Eine Nacht besteht aus drei gleich langen Nachtwachen. Auch dieser
Vergleich macht deutlich, dass, wie die ganze Nacht in drei gleiche
Teile gegliedert ist, auch die ganze Schrift in drei gleiche Teile zerfillt.
Quantitative Gleichheit kann hier nicht gemeint sein, weil die drei Teile
nicht gleich umfangreich sind. Es ist somit Ranggleichheit gemeint.

2. Im Kolophon ist die Urheberschaft der Propheten an der Schriftgestalt
mitsamt Te%amim und an der Phonetik (der Aussprache) betont: In-

243



halt, Schrift und Aussprache kommen von ihnen. Das ist auch die
Meinung des Kapitels iliber die drei Ordnungen der Schrift (Z.15-17):
wie alle gottlichen Werke drei Dimensionen haben, so auch die Schrift
mit Konsonanten und obern und untern Teamim.

3. Im Kolophon ist die Analogie zwischen der Griindung und dem Bau
des Tempels einerseits und der Begriindung der Schrift mit Sinnakzen-
ten und Aussprache anderseits ebenso vorhanden wie im Kapitel tiber
die drei Ordnungen der Schrift. Hier scheint in Z.16f das Allerheiligste,
welchem «2, das Heiligtum und der Vorhof» gegeniiberstehen, dem
Konsonantentext zu entsprechen, welchem 2, ndmlich die «Obern» und
die «Untern», d.h. die Te%amim beigeordnet sind.

4. Der dritte massoretische Anhang: Wer sind die Propheten?

Diese Frage beantwortet Mosche ben Ascher selber, denn er bietet die
Liste der Propheten gleich im Anschluss an das Kapitel liber die drei
Ordnungen der Schrift (Prophetenkodex, S. 584). Die Liste ist chronolo-
gisch geordnet: Propheten der Wiiste (Mose, Aaron, Miriam, Eldad, Me-
dad und die 70); Propheten in den Tagen der Richter, anfangend mit
Josua bis zu den Propheten in den Tagen Zidkijas. Nach Zidkija gab es
folgende Propheten:

Z.4 von unten: Und dieses sind die Propheten, die prophezeiten in Babel
seit ihrer Hinabkunft aus Jerusalem:

Z.3 von unten: Haggai und Zacharja und Maleachi und Daniel.

Z.2 von unten: Alle Propheten seit Mose, unserem Lehrer, dem Mann
Gottes, dem Haupte der Propheten, dem Vater der Schreiber, bis zu
Daniel und Maleachi:

Z.1 von unten: hundertsiebzehn. Und von da an verschwanden (wortlich:
gingen) ihre Tafeln, das Gesicht (oder: die Vision) und der Prophet.
Und von da an geh, neige dein Ohr und lausche den Worten der
Weisen.

Folgende Feststellungen sind in unserem Zusammenhang zu diesem
Text notwendig:

1. Propheten, Visionen und die «Urtexte», die «Tafeln» der Propheten
sind verschwunden. Die Propheten schrieben nach Jes 30.8; Hab 2.2
auf Tafeln. Diese existieren jetzt nicht mehr.

2. Die Kontinuitdt mit den vergangenen Propheten und mit ihren authen-
tischen Worten verdanken wir den Weisen, von denen wir die Bot-
schaft der Propheten lernen konnen und miissen, weil sie dieselbe
ibermitteln®s. '

3. Mose ist nicht nur der Erste und das Haupt der Propheten. Er ist auch
der «Vater der Schreiber». Dieser Titel kommt m.W. in der rabbini-

244



schen Literatur fiir Mose nicht vor. «Vater der Schreiber» bedeutet
Ahne und Urheber, von dem die Nachfahren, d.h. die Schreiber eben
das Schriftsystem empfangen haben, das sie weitertradieren. D.h. das
von Mose empfangene Schrift- und Aussprachesystem wurde von den
Propheten, seinen «Nachfahren», weiter benutzt und weitergegeben.

4. Negativ fdllt auf, dass Esra (und die Schreiber) nicht unter den 117
aufgezihlten Propheten figuriert. Die Liste der 117 ist vollstindig. Esra
ist somit kein Prophet. Er gehort in Mosche ben Aschers Vorstellung
vielleicht zu den «Weisen», die in der letzten Zeile als die Tradenten
erwahnt werden. Aber als solcher hat er keinen Anteil an der Erfindung
und Festsetzung des Schriftsystems, dessen Urheber der Prophet Mose
und die andern Propheten sind. Die «Weisen» sind bloss die getreuen
Tradenten des von den Propheten hinterlassenen Textes mit seinem
Schrift- und Aussprachesystem.

S. Folgerungen und Zusammenfassung

Die drei Anhange (liber die drei Ordnungen der Schrift, die Liste der
Propheten, das Kolophon) des Codex Cairensis enthalten eine kohirente
Lehre von Urheberschaft und Uberlieferung der gesamten Heiligen
Schrift. Mose und die Propheten empfingen die Offenbarung zugleich mit
dem geeigneten Schriftsystem und der richtigen Aussprache. Die «Wei-
sen» (d.i. die Schreiber und Massoreten) sorgten fiir die getreue Weiterga-
be der solchermassen authentisch niedergeschriebenen und in der richti-
gen Weise auszusprechenden Offenbarung Gottes. Mosche ben Ascher,
Verfasser dieser drei Anhinge, vertritt dementsprechend eine insgesamt
als kardisch erscheinende Lehre von der heiligen Schrift, wenngleich ein-
zelne Elemente dieser Lehre natiirlich auch bei den Rabbaniten vorkom-
men'®.

ANMERKUNGEN

1. Codex Cairo of the Bible. From the Karaite Synagoge at Abbasiya. The Earliest
Extant Hebrew Manuscript Written by Moshe Ben Asher. A Limited Facsimile
Edition. Introduction by Prof. D.S. Lowinger (Jerusalem 1971), Vol. 1-2 — Der
Codex hat eine Paginierung der Seiten, nicht der Blitter.

2. Die verschiedenen Formen dieses Kapitels liber die «Ordnung der Schrift» werden
geboten und diskutiert von A. Dotan, Digduge ha-t*amim (Kritische Ausgabe) (Je-

245



rusalem 1967) (hebr.), S. 170 - 176. In zusammengefasster Form kommt derselbe
Autor darauf zurick in: A. Dotan, Ben Asher’s Creed. A Study of the History of the
Controversy (SBL Masoretic Studies 3) (Missoula, Mont. 1977) 20 -24. Der Text
mit Varianten auch in: S. Baer-H.L. Strack, Die Dikduke Ha-T¢amim des Ahron
ben Moscheh ben Ascher und andere alte grammatisch-massorethische Lehrstiicke
zur Feststellung eines richtigen Textes der hebriischen Bibel (Leipzig 1879) =
(Jerusalem 1970: with Prefatory Note and Appendix... by D.D. Loewinger) 1-2 (§3).

3. Mosche ist aber wohl nicht Verfasser dieses Kapitels.

4. Dotan, Creed (Anm. 2) 21 mit Anm. 63 hilt w0/ am Ende von Z. 12 fir eine
Dittographie mit wko/ am Anfang von Z. 13. Das ist nicht auszuschliessen, aber
auch nicht zwingend, weil wko/ am Ende von Z. 12 einen Sinn ergibt: «jedes
Geschopf und alles», vielleicht in der Bedeutung: «jeder Mensch und tiberhaupt
alles».

5. Dotan, op. cit. 22, Anm. 67 betrachtet «die Oberen und die Unteren» (masc. plur.)
als irrtiimliche Dublette zu Z. 13: «alles Obere (fem. plur.) und alles Untere (fem.
plur.)». Das ist wegen der signalisierten Differenz des Geschlechtes nicht wahrs-
cheinlich, siche weiter unten in unserem Kommentar.

6. Dotan, ibid., hilt «ihren» fiir verderbt. Diese Meinung ist nicht zwingend, weil das
Pronomen Sinn ergibt.

7. Dotan, op. cit. 21, lasst das Zahlzeichen «2» des Codex Cairensis weg.

8. Fir Abraham Ibn Esra, siche L. Prijs, Die grammatikalische Terminologie des
Abraham Ibn Esra (Basel 1950) 100 u. 146, ist “dlyon, Adjektiv, in diesem Sinn und
tahat, Praposition, zur Bezeichnung infralinearer Zeichen belegt.

9. Diese Erklirung bietet folgende Vorteile:
1. Der Unterschied zwischen maskulinen (Z. 15) und femininen Formen (Z. 13) ist
gerechtfertigt.
2. Z. 15 ist keine Dittographie oder sonst ein Irrtum des Schreibers.
3. Es ist von der Schrift die Rede, sodass sich die Formen des Kapitels in den
Digduge ha-t*“amim, in denen vom Schriftsystem viel ausfiihrlicher die Rede ist, als
sinnvolle und folgerichtige Weiterentwicklung des urspriinglichen Inhaltes erkldren
lassen. '
4. Die Analogie mit dem Heiligtum passt vortrefflich: dem einen Allerheiligsten sind
zwei dussere Annexe angefiigt: das Heilige und der Hof, wie dem einen Konsonan-
tentext zwei Annexe beigefiigt sind: die supra- und die infralinearen Zeichen.
5. Die gleichzeitige Betonung der Zahlen 2 und 3 in diesem Kapitel (die Zahl 2 in Z.
12, 13, 15, 16-17; die Zahl 3 in Z. 11-12, 13-14, 14) erklirt sich ebenfalls leicht: dem
einen Allerheiligsten sind zwei Annexe zugeordnet, wie den Konsonanten ein oberes
und ein unteres Zeichensystem zugeordnet ist.
6. So lisst sich auch verstehen, warum die spiteren Formen des Kapitels in den
Digduge ha-t*“amim nur noch die Analogie zwischen einem Allerheiligsten und einem
Vorhof machen, denn das Schriftsystem als Gesamtes ist das Heiligtum, das aber aus
zwei Hauptteilen besteht, ndmlich dem Allerheiligsten mit seinem heiligen Bezirk,
dem Vorhof: Konsonanten einerseits, T*amim und Vokale anderseits entsprechen
ithnen.

10. Die Schrift ist dieselbe wie die der Handschrift. Zweifel gegen die Echtheit des
Kolophons haben sich nicht durchgesetzt, F. Perez Castro, El Codice de profetas de
El Cairo. Prefacio (Textos y estudios «Cardenal Cisneros») (Madrid 1979) 18.

246



L1

12.

13

14.

15

16.

Eigene Ubersetzung. Eine Ubersetzung bei P. Kahle, Die Geniza von Kairo (Berlin
1962) 103 - 104.

Kabhle, op.cit. 104 - 105.

B. Chiesa, The Emergence of Hebrew Biblical Pointing. The Indirect Sources (Ju-
dentum und Umwelt 1) (Frankfurt a. M. 1979) 19 - 27 (Zitat von Qirgisani, Kitab
al-anwar w-al-ma-raqib, I1 17 im arabischen Text und englischer Ubersetzung).

Baer-Strack, Dikduke (Anm. 2) 1, Anm. h.

Das Verhiltnis zwischen «Propheten» und «Weisen» ist das zwischen Urhebern und
Tradenten. Was jene festlegten, das iiberliefern diese unverindert weiter. So kénnen
die Stellen in den Digduge gedeutet werden, die Dotan, Creed (Anm.2) 49-51 disku-
tiert: § 16 die Akzente stammen «aus dem Munde der Einsichtigen (m®binim) und
der Schreiber», sie wurden «festgesetzt (abgemessen, definiert, m°tukkanim) von den
Acltesten des «Kreises», den Propheten, den Fiirsten der Gola»; die Akzente sind
«gepriift, geldutert, aus dem Mund der Propheten und Weisen, der Kenner und der
Wissenden (maskilim), versiegelt mit dem Siegel der Propheten Gottes, bis der
Go®el fur sein Volk Israel kommt». § 17 die Akzente sind «offenbar und nicht
verborgen im Munde der mit Einsicht Begabten (n®honim) und der Weisen, indem
sie Verstandlichkeit schaffen fiir das, was versiegelt ist».

Auch § 4 sagt von den Akzenten, sie seien «aus dem Mund der mit Einsicht Begab-
ten (n°bonim) und der Weisen».

Die Propheten haben die Akzente mit Autoritit fiir alle Zeit (bis zum Kommen des
Messias) autoritativ festgesetzt (das ist mit dem «Siegel der Propheten» gemeint); die
Schreiber, die auch «Weise, Einsichtige, Kenner, mit Einsicht Begabte, Wissende»
heissen, hiiten dieses festgesetzte Schriftsystem, verstehen es und erkliren es. Die
Definition der Akzente wird nur den «Aecltesten des Kreises, den Propheten, Fiirsten
der Gola», nicht aber den Schreibern und Weisen zugeschrieben! Darunter sind am
chesten die letzten Propheten, eben die Propheten der Exilszeit zu verstehen, also
nach Codex Cairensis Haggai, Zacharja, Maleachi, Daniel, auf die unmittelbar die
«Schreiber» folgen. Der «Kreis» ist dementsprechend vielleicht als Schliessung des
Kreises zu verstehen: diese Propheten haben mit den Schreibern den Kreis der
Kontinuitit der Offenbarungs-Uberlieferung von Mose bis in die Gegenwart gesch-
lossen.

A. Dotan, Art. Masorah, in: Encyclopedia Judaica, Vol. 16 (Jerusalem 1972) 1417:
«But the Rabbanites considered only the consonantal text to be holy, and the
inclusion of vowel and accent signs makes a scroll invalid for public reading. There-
fore,... the signs are late. This view is expressed in the statement of Natronai Gaon,
«the vowel signs were not given at Sinai, but the sages marked them by signs». Fiir
die Karder gilt im Gegenteil, dass die Schriftzeichen und die Aussprache integral zur
prophetischen Botschaft gehoren, die mit Mose begann, mit den Propheten im Exil
abgeschlossen wurde und seither von den Weisen getreu bewahrt und iberliefert
wurde.

Zur Frage des Kariischen Bekenntnisses der Ben Ascher allgemein: S. Szyszman, La
famille des massorétes karaites Ben Asher et le Codex Aleppensis, in: RB 73 (1966)
531-551, und die neueste Bibliographie zu der Frage bei Chiesa, Biblical Pointing
(Anm. 13) 77f (Anm. 106).

247



	Die Lehre vom Ursprung des biblischen Schrift- und Aussprachesystems im Kairoer Prophetenkodex und das karäische Bekenntnis Mosche Ben Aschers

