
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: Für eine jüdische Annäherung an die Philosophie

Autor: Starobinski-Safran, Esther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Für eine judische Annäherung
an die Philosophie

von Esther Starohinski-Safran

Die in der Folge ausgedrückten Gedanken beruhen auf dem scheinbaren

Widerspruch zwischen zwei Beobachtungen.
Die erste davon ist, dass die grundlegenden Schriften des Judentums:

die hebräische Bibel, der Talmud (rabbinische Gesetzgebung und religiöse
Ethik), der Midrasch (Exegese und rabbinische Homiletik) und der Sohar
(Hauptwerk der Kabbala) keine philosophischen Schriften sind.1 Man
kann höchstens eine gewisse Verwandtschaft feststellen zwischen den als
«Weisheitsliteratur» bezeichneten biblischen Texten und der Philosophie.
Darüber hinaus finden sich Anklänge oder Spuren philosophischer
Einflüsse in der rabbinischen und in der mystischen Literatur. Obwohl sie an
sich wenig oder gar keinen philosophischen Charakter tragen, können
diese verschiedenen Schriften dennoch philosophisch interpretiert werden.

Was muss man aber dann unter Philosophie verstehen? Es ist das
eine Art von Vorgehen, bei dem der Verstand seinen Ausgangspunkt in
sich selbst findet und sich seiner selbst als Stütze bedient. Im Verlauf der
Dinge kommt es natürlich vor, dass er seine eigenen Grenzen erkennt und

gegen sich selbst Stellung bezieht; was aber charakteristisch bleibt ist der
Ausgangspunkt.

Eine zweite Feststellung gerät in Konflikt mit der zuerst gemachten;
an allen Treffpunkten der Philosophie und des wissenschaftlichen Denkens

zeichnen sich jüdische Autoren aus. Hier eine Illustration aus einem
antisemitischen Pamphlet der Dreissigerjahre, das den Titel trägt: «Der
Einbruch des Judentums in die Philosophie: Prof. Dr. Plato hatte seinen

Philo, Aristoteles seinen Maimonides, Descartes und Giordano Bruno
ihren Spinoza, Newton seinen Einstein, Kant seinen Cohen, Hegel seinen

Marx, Nietzsche seinen Sigmund Freud»2. Antijüdisch in ihrer Absicht,
stellt diese Bemerkung in Wirklichkeit eine Huldigung für das jüdische
Denken dar.

Wie kann man gleichzeitig diesen beiden Feststellungen Rechnung
tragen und wie haben sich die Juden auf diese Weise in der philosophi-

Prof. Dr. Esther Starobinski-Safran ist Lehrbeauftragte für die Geschichte des
jüdischen Denkens an der philosophischen Fakultät (Faculté des Lettres) der Universität
Genf

Aus dem Französischen übersetzt von K. Hruby

221



sehen Debatte engagiert, wo sie doch Träger eines Wissenschatzes sind,
der ausserhalb dieses Gedankenguts bleibt: Bibel, Talmud, Midrasch,
Sohar und die verschiedenen rabbinischen und mystischen Schriften? Der
Vergleich zwischen dem Griechenland der Antike und dem alten Judentum

ist anschaulich. So zeichnen die Arbeiten von Jean-Pierre Vernant3
die Etappen nach, die vom Mythos zum rationalen Denken bei den Griechen

führen. Er zeigt, dass sich das mythische Thema der Weltordnung,
wie es von einem inspirierten Dichter wie Hesiod dargestellt wird, in den
ersten von den Joniern ausgearbeiteten Kosmogonien wiederholt4.

Es existiert eine historische Kontinuität zwischen der philosophischen

Überlegung und dem ihr vorausgehenden religiösen Denken. Der
Mythos rationalisiert sich in dem Augenblick, wo anstelle einer Erzählung
ein Problem zum Ausdruck kommt. Doch geht diese Entwicklung innerhalb

der griechischen Welt vor sich; es ist das eine innere Entwicklung.
Die im jüdischen Volk vor sich gehende Entwicklung führt zu Werken wie
dem Talmud, dem Midrasch und dem Sohar; ihr Platz ist im Gefolge der
Bibel und sie führen eine bedeutende mündliche Tradition mit sich. Was
die jüdische Philosophie als solche angeht, so ist sie in der Diaspora
entstanden. Sie hat in einer Umgebung Gestalt angenommen, in der die
Juden fern von ihrem ursprünglichen Milieu lebten. So hat sich ein Bruch
eingestellt und ein Graben aufgetan, den die Juden durch die Philosophie
auszufüllen versuchten. Es lohnt sich, zu beobachten, dass die Juden in
dermesopotamischen Diaspora, wo sie Aramäisch, eine dem Hebräischen
nahe verwandte Sprache benutzten, nach und nach die Elemente ausgearbeitet

haben, welche später den babylonischen Talmud bildeten. Die jüdische

Philosophie hingegen ist in der hellenistishen Diaspora entstanden.
In der hellenistischen Epoche ist die jüdische Philosophie zum erstenmal
zutagegetreten5; in dieser Hinsicht ist diese Zeit exemplarisch. Nun
entspricht aber dieses Denken politischen Absichten. Philo und Josephus
Flavius unterrichten uns darüber, dass die Juden in den grossen hellenistischen

Städten wie Alexandrien und Antiochien die isopoliteia anstrebten,
die bürgerliche Gleichstellung mit den Griechen der polis6. Doch war die

griechische polis keineswegs bereit, sie aufzunehmen. In diesem
Zusammenhang war die Philosophie Teil eines Kampfes mit dem Ziel, in die

polis einzudringen und die Eingliederung der Juden zu erleichtern.
Die auf die Juden bezüglichen, von verschiedenen Gelehrten7 und

letzthin noch von M. Stern8 gesammelten griechischen und römischen
Texte stellen sehr gut die Tatsache in den Vordergrund, dass der jüdische
Partikularismus in der griechisch-römischen Welt schlecht verstanden und
oft ungünstig aufgenommen wurde. Gibt es unter diesen Umständen ein
geeigneteres Mittel als sich der Universalsprache zu bedienen, das heisst
der Sprache der Philosophie? So stellen zum Beispiel die Vorschriften des

222



jüdischen Gesetzes einen Stein des Anstosses dar. In diesem Zusammenhang

zeigt Philo von Alexandrien, dass das mosaische Gesetz nur eine
besondere Form des Naturgesetzes ist und dass alle besonderen Vorschriften,

denen die Juden unterworfen sind, von universalen Prinzipien abgeleitet

werden können, wie beispielsweise die Zehn Gebote9. Aus dem eben

Gesagten geht hervor, dass die Juden nicht in völlig desinteressierter
Weise zu philosophieren begannen, sondern aus Notwendigkeit. Sie

verfolgten ein politisches Ziel, ihre Eingliederung in die städtische Gemeinschaft,

doch waren sie gleichzeitig darauf bedacht, ihre Identität zu wahren.

Dieses Verfolgen eines doppelten, scheinbar widersprüchlichen Ziels
bleibt ein dauernder Charakterzug der jüdischen Philosophie. Schliesslich
ist die Darstellungsweise weitgehend apologetisch, will sie doch auf
Angriffe antworten. Die jüdische Apologetik setzt sich übrigens in der christlichen

und in der islamischen Tradition fort.
Die charakteristischen Aspekte der jüdisch-hellenistischen Philosophie

enthalten fast konstante Züge der jüdischen Philosophie als solcher.
Unter diesen Bedingungen stellte sich die Frage, ob es nun wirklich eine

jüdische Philosophie gibt. Die Situation dieser Philosophie ist in der Tat
seltsam, ist sie doch Gegenstand eines doppelten Verdachtes. Manche
fragen sich, ob die jüdische Philosophie wirklich jüdisch ist, während
andere wieder ihren Status als Philosophie anzweifeln. In ähnlicher Weise

fragen sich manche, ob es eine christliche Philosophie gibt. Dieses
Problem hat übrigens zwei bedeutende Historiker der Philosophie miteinander

in Konflikt gebracht, Gilson und Bréhier10. Gilson ist bekanntlich ein

Vorkämpfer der christlichen Philosophie, doch geht er mit unverzeihlicher
Leichtfertigkeit über die mittelalterliche islamische und jüdische Philosophie

hinweg11. Bréhier stellt seinerseits die Existenz einer solchen Philosophie

in Abrede, denn, so sagt er, «das Christentum ist in seinen Anfängen
keineswegs spekulativ»12. An anderer Stelle präzisiert er seine Meinung
folgendermassen: «Was man gewöhnlich christliche Philosophie nennt, ist
das Werk christlicher Philosophen, die den Griechen ihre Methode, ihren
literarischen Geschmack und ihre Themen entlehnt haben»13. Die Lage
ist ähnlich im Blick auf das Judentum, obwohl es in dieser Religion keine

Dogmen gibt, die denen des Christentums zu vergleichen wären. Muss
man den Ansichten Bréhiers beipflichten und aufgrund eines gleichen
Gedankenganges behaupten, es gäbe keine jüdische Philosophie, weil die
hebräische Bibel keine Theorien über Gott zum Ausdruck bringt und weil
die an der Philosophie interessierten Juden ihre Untersuchungsmethode
und ihre Themen den Arabern, der lateinischen humanistischen Tradition
oder den Deutschen entlehnen, je nach Zeitepochen?

Dennoch muss man von jüdischer Philosophie von dem Augenblick
an sprechen, wo ein Denken systematische Ansichten über Gott, die Welt

223



und die Berufung des Menschen äussert, indem es sich auf die Bibel oder
die jüdische religiöse Literatur stützt. Der Führer der Verirrten des Mai-
monides 12.Jhdt.) stellt in dieser Hinsicht ein vorzügliches Beispiel dar.
Es handelt sich um ein mit grosser Genauigkeit aufgebautes Werk, eine
absolut bemerkenswerte begriffliche Konstruktion, in der Maimonides
eine Lehre von Gott, von der Welt und vom Menschen entwickelt und die
Mittel angibt, die angewandt werden müssen, damit der Mensch die

grösstmögliche Vollkommenheit erreicht. Der Führer der Verirrten ist in
drei grosse Teile aufgegliedert. Die beiden ersten legen die Grundlagen
des Werkes dar; es handelt sich dabei um metaphysische und kosmologi-
sche Spekulationen. Der dritte Teil handelt von der Zielsetzung der Weisheit,

die ethischer Natur ist. Sie erscheint als die Krönung der Metaphysik14.

Ein anderes philosophisches Werk von grösster Bedeutung ist der
Stern der Erlösung von Franz Rosenzweig15. Auch er besteht aus drei
Teilen, gemäss der Ordnung der Schöpfung, der Offenbarung und der
Erlösung. Doch ist sein Ausgangspunkt völlig verschieden von dem des

Führers der Verirrten. Er basiert auf der Erfahrung des isolierten
Individuums, welches das Gefühl seiner Begrenztheit hat und Angst vor dem
Tode empfindet. Von da ausgehend setzt eine Überlegung über Gott, die
Welt und den Menschen ein, doch handelt es sich immer um getrennte
Wesensheiten. Der Angelpunkt des Werkes ist die Idee der Offenbarung.
Sie ist ein in der menschlichen Seele vor sich gehendes Erwachen, das ihr
erlaubt, aus ihrer Isoliertheit herauszutreten, sich Gott gegenüber zu
öffnen und eine Zwiesprache mit ihm zu beginnen. Ausgehend von dieser

Erfahrung klärt sich alles. Das menschliche Wesen nimmt wahr, dass sich

jede Existenz nach einem Beziehungsmodus offenbart. Ein Netz von
Beziehungen tritt in Erscheinung und das philosophische System organisiert
sich als ein auf diese Beziehungen aufgebautes System16.

Da sind also zwei Werke, eines aus dem 12., das andere aus dem
20.Jahrhundert, eines aus dem jüdisch-arabischen, das andere aus dem

jüdisch-deutschen Milieu stammend, zwei Werke, die nicht einfach von
Juden geschaffen sind, die Geschmack an der Philosophie finden, sondern
von jüdischen Philosophen. Diese Schriften stellen tatsächlich eine
Philosophie des Judentums dar, indem sie eine Gesamtsicht der grundlegenden
Prinzipien dieser Religion auf einer äusserst begrifflichen Basis bieten.
Obwohl sie sich sehr voneinander unterscheiden, haben diese beiden
Bücher doch etwas gemeinsam: sie sind philosophische Krisenwerke. Der
Ausdruck «philosophisches Krisenwerk» hat einen sehr ärgerlichen
Beigeschmack in dem Masse, wo man die Philosophie als eine Aktivität des

Geistes betrachtet. Dass der Stern der Erlösung ein philosophisches Werk
dieser Art darstellt, geht aus der Tatsache hervor, dass Rosenzweig eine

224



schwere Krise hinter sich hatte als er das Buch schrieb17 und dass darüber
hinaus der Stern selbst dieses innere Aufwallen widerspiegelt. Ganz
anders verhält es sich mit dem Führer der Verirrten. Der Leser ist voll
Bewunderung für den abgeklärten Ton dieses Werkes, der absolut in
Einklag steht mit der intellektuellen Persönlichkeit des Verfassers. Mai-
monides war in der Tat ein Mann der Wissenschaft, Arzt, Astronom,
Mathematiker und Logiker. Diese Abgeklärtheit des Tons steht jedoch im
Gegensatz zu dem bewegten Charakter der Zeitepoche, in der Maimoni-
des lebte und die ganz danach angetan war, die Leidenschaften zu entfesseln.

Dennoch verdient der Führer der Verirrten ein Krisenwerk genannt
zu werden. Nicht in dem Sinn, dass der Verfasser durch eine Krise gegangen

ist, wie das später bei Rosenzweig der Fall sein wird.Man staunt im
Gegenteil über die Meisterschaft, mit der er sich über schwierige Umstände

hinwegsetzt, aber er ist derjenige, der eine Krise wahrgenommmen hat
und der ein monumentales philosophisches Werk verfasste um ihr zu
steuern. Sehen wir uns einmal an, wie Maimonides sein Werk einführt:
«Der Zweck dieser gesamten Abhandlung ist die Wissenschaft vom
Gesetz in seiner Realität, oder sie verfolgt vielmehr das Ziel, den religiösen
Menschen zu erwecken der vollkommen ist in seiner Religion und
seinen Sitten, der die philosophischen Wissenschaften studiert hat und
ihre verschiedenen Themen kennt, und den der menschliche Verstand

angezogen und geleitet hat, ihm dieses Gebiet betreten zu lassen, der
jedoch verwirrt ist durch den äusseren Sinn des Gesetzes und durch das,

was er immer vestanden hat..., so dass er stets in Unruhe und Verwirrung
verharrt. Wird er sich vom Verstand leiten lassen?... Er wird dann
glauben, die Grundlagen des Gesetzes verworfen zu haben. Oder wird er
sich an das halten, was er verstanden hat, ohne sich vom Verstand mit-
reissen zu lassen? Er wird ihm so den Rücken gekehrt und sich von ihm
entfernt haben, aber dennoch glauben, einen Schaden und einen Verlust
auf dem Gebiete seiner Religion erlitten zu haben. Er wird fortfahren, den

Einbildungen, durch die er sich beunruhigt und bedrückt fühlt, nachzuhangen,

so dass er nicht aufhören wird, Leiden im Herzen und heftige
Verwirrung zu empfinden»18. Es zeigt sich so, dass jüdische philosophische

Werke eine Antwort auf individuelle oder kollektive Krisensituationen

darstellen. Doch kommt es ebenfalls vor, dass jüdische Autoren
durch ihre Schriften heftige Krisen hervorrufen, wie Marx oder Sigmund
Freud. (Es handelt sich dabei allerdings darum, festzustellen, inwieweit
diese Autoren repräsentativ für das Judentum sind!).

Eine andere Frage, die man sich stellen kann, ist, verstehen zu wollen,

wie ein Werk jüdischer Philosophie ausgearbeitet wird. Ein Werk
allgemeiner Philosophie hat tatsächlich Tendenz, auf eine Fragestellung
zu antworten. Zum Beispiel bei Kant:

225



1. Was kann ich wissen?
2. Was muss ich tun?
3. Was habe ich das Recht zu erhoffen?
4. Was ist der Mensch?

Ein Werk jüdischer Philosophie jedoch besteht in einer Übereinstimmung,

einer Harmonisierung zwischen geoffenbarten Wahrheiten und
solchen, die verstandesmässig abgeleitet werden können. Es stellt sich
dann die Frage, unter welchen Umständen und innerhalb welcher Grenzen

eine solche Übereinstimmung möglich ist. Eine Reihe von Beispielen
soll dieses Problem erläutern.

Das erste Werk jüdischer Philosophie ist das Philos von Alexandrien.
Es steht fast vollständig in Zusammenhang mit dem Bibelkommentar.
Man findet bei Philo eine «Fassade eines routinierten Exegeten», in dem
Sinn, dass er dem Bibeltext Wort für Wort, Vers für Vers folgt. Doch
hinter dieser «Fassade» ist jede Kühnheit erlaubt, sind alle Vergleiche
möglich, und das dank der allegorischen Mehtode. Auf diese Weise finden
platonische, stoische und noch andere Ideen Eingang in die Auslegung der
Schrift. Doch ist Philo überzeugt davon, dass die philosophischen Lehren
in völligem Einklang stehen mit dem Gesetz Moses. Ist denn dieser nicht
der Pädagog, dessen Lehre den Denkern Griechenlands übermittelt wurde,

gemäss einer in der jüdisch-hellenistischen Literatur weit verbreiteten
Vorstellung, die dann von den christlichen Apologeten übernommen
wurde19? So finden sich dann in Teilen von Piatos Timaeus Übereinstimmungen

mit der Darstellung der Weltschöpfung in der Genesis20. Erst im
Verlaufe der Generationen haben die jüdischen Philosophen gelernt, alle
Schwierigkeiten dieser Harmonisierung zu ermessen. Maimonides bedient
sich ebenfalls einer exegetischen Methode, doch benützt er sie in Auswahl
und bloss einige biblische Grundbegriffe dienen dazu, ein Bild von Gott,
vom Universum und vom Menschen zu entwerfen. Was sagt Maimonides
im Blick auf die Weltschöpfung? Er behauptet, diese sei nicht philosophisch

zu beweisen. (Er ist weitaus mehr ein Schüler des Aristoteles als

Piatos und bei ihm wiegt so das Bild von Gott als erster unbeweglicher
Beweger vor21). Philosophisch nicht zu beweisen wird die Weltschöpfung
dennoch von der Bibel erzählt und wir halten sie aus diesem Grund für
wahr22. Es handelt sich also für Maimonides nicht darum, um jeden Preis
die biblische und die philosophische Wahrheit zu «versöhnen», sondern
die Religion und die Philosophie als zwei voneinander verschiedene und
einander ergänzende Sphären gelten zu lassen.

Der Bruch zwischen diesen beiden Gebieten vollzieht sich in
Wirklichkeit bei Spinoza. Nach diesem Autor darf man nicht die Bibel befragen,

um in ihr eine Lehre über Gott oder das Universum zu entdecken.
Das ewige Wort der Schrift besteht in einer ethischen Forderung von

226



Gerechtigkeit und Nächstenliebe. Die in einem historischkritischen Sinn
in Angriffe genommene Bibelexegese, für die der Theologisch-politische
Traktat ein Beispiel darstellt23, ermöglicht es, das Gebiet der Philosophie
abzugrenzen. Diese ist nach Spinoza fähig, eine Spekulation über Gott zu
entwickeln. Der Vorrang, den Spinoza in seiner Ethik dem Nachdenken
über Gott einräumt, entspricht der Stellung, den es im Führer der Verirrten

einnimmt. Denn Spinoza zieht die von Maimonides angewandte
Methode in Zweifel, nämlich die allegorische Exegese der Schrift; ihm zufolge
tut diese Methode dem Text Gewalt an. Er schlägt seinerseits eine Lektüre
vor, die es erlaubt, in der Bibel den unsprünglichen Sinn zu entdecken,
das heisst weitgehend den wörtlichen Sinn. Es ist für unsere Untersuchung
von Bedeutung, dass der Theologisch-politische Traktat zeitlich der Ethik
vorausgeht und in dieser Hinsicht eine bezeichnende Etappe in der
Entwicklung des Denkens Spinozas darstellt. Ganz allgemein gesehen
beobachtet man im jüdisch-philosophischen Denken vor Spinoza, - in das man
übrigens auch ihn selbst miteinschliessen muss24, - dass die das Judentum
betreffenden Schriften (Bibel, Talmud, rabbinische Literatur) den Vorrang

vor den eigentlich philosophischen Abhandlungen haben. Es ist das

von Interesse um den Entwicklungsgang eines Autors zu verfolgen. Von
Spinoza an tritt eine Wendung ein. Die zeitlich auf ihn folgenden
jüdischen Philosophen verfassen in einer ersten Etappe allgemein philosophische

Werke und die jüdischen Schriften folgen dann später. Sie stellen sich

zuerst als Philosophen vor, bevor sie als jüdische Philosophen in Erscheinung

treten. Andererseits stellt sich für alle nachfolgenden Philosophen
das Problem des Verhältnisses Verstand-Offenbarung, das Spinoza in
seiner ganzen Schärfe aufgezeigt hat, unter neuen Vorzeichen: der Meister
von Voorburg scheint alle vor ihm unternommenen Harmonisierungsbestrebungen

zum Scheitern verurteilt zu haben.

Hier einige Beispiele Ende des 18.Jahrhunderts behandelt Mendelssohn

allgemein philosophische Themen. 1762 verfasst er eine Abhandlung
über die Evidenz in metaphysischen Wissenschaften, für die ihm die könig-
lich-preussische Akademie der Wissenschaften den ersten Preis zuerkennt.
Er gibt Schriften über Psychologie, Ästethik und religiöse Philosophie auf
reiner Vernunftbasis heraus. Er schreibt gelehrte Abhandlungen über den
Beweis der Existenz Gottes, indem er sich am ontologischen Argument
inspiriert und diskutiert über die Unsterblichkeit der Seele in einer
bezeichnenderweise den Titel Phaedon tragenden Arbeit. Höchst engagiert
im Pantheismusstreit, der Spinoza und Lessing in Frage stellt, zeigt er sich
auch solidarisch mit seinen Glaubensgenossen und ihren Emanzipationsbestrebungen.

Es ist das der Zeitpunkt, an dem Dohm seine Schrift Über
die bürgerliche Verbesserung der Juden veröffentlicht. Nur drei Jahre vor
seinem Tod, im Jahre 1783, veröffentlicht Moses aus Dessau (unter die-

227



sem Namen ist Mendelssohn in der jüdischen Literatur bekannt) seine
Schrift Jerusalem oder über religiöse Macht und Judenthum, ein Werk,
dessen jüdische Bedeutung offensichtlich ist25.

An der Wende des 20.Jahrhunderts ist Hermann Cohen voll engagiert

in der Auseinandersetzung über den Neukantianismus. Es bietet eine

Neuinterpretation der Kant'schen Philosophie, bekannt unter dem
Namen neukantianische Schule von Marburg. Nach dem Beispiel des

Meisters, an dem er sich inspiriert, ist Cohen der Ansicht, die Aufgabe der
Philosophie bestehe darin, die logischen Vorbedingungen zu formulieren,
auf welche sich die wissenschaftlichen Erkenntnis stützt. Doch kritisiert
Cohen bei Kant die Tatsache, dass er dem sinnlichen Empfinden eine
besondere Funktion bei der Ausarbeitung dieser Erkenntnis zuerkennt.
Während Kant behauptete, der wahrnehmbare Inhalt unserer Erkenntnis
sei etwas «Gegebenes» das, einmal vorhanden, vom Denken organisiert
und synthetisiert wird, vertritt Cohen die äusserst idealistische These,
derzufolge das Denken selbst alles hervorbrächte. Gemäss dem von Cohen

formulierten «Ursprungsprinzip» sind die Objekte Konstruktionen
des Geistes. Auf diese Weise widersetzt er sich dem Kant'schen Begriff der
«Sache an sich», demzufolge sich hinter jedem Objekt, das wir kennen, ein
anderes verbirgt, das niemals in seiner ganzen Wirklichkeit erkannt werden

kann26. Indem er die Ethik in ihrer Beziehung zur Wissenschaft
untersucht, behauptet Cohen, die menschliche Freiheit als Grundlage der
Ethik stehe nicht in Widerspruch zum Gesetz der Kausalität in der
Naturwissenschaft, denn Freiheit und Kausalität seien beide nur bei der
Konstruktion zweier Systeme, die gleichzeitig existieren können, benützte
methodologische Voraussetzungen27. Hermann Cohen ergreift in seinen
Schriften auch Partei für die Verteidigung des Judentums und ganz besonders

des Talmuds. Seine Abhandlung über Die Nächstenliebe im Talmud
verdient besondere Aufmerksamkeit28. Doch das wahre von Cohen ver-
fasste Werk jüdischer Philosophie, das erst 1919 posthum erscheint, ist
Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, während die
Jüdischen Schriften, zusammengefasst in drei Bänden mit einem Vorwort
von Franz Rosenzweig, noch später, nämlich 1924 veröffentlicht werden.

Franz Rosenzweig schreibt sehr jung, 1921, seinen bekannten Stern
der Erlösung, doch hat er bereits eine bedeutende Aktivität als Forscher,
Philosoph und Historiker hinter sich. Schon 1914 entdeckt er ein Manuskript,

das er mit grossem Scharfblick Schelling zuschreibt und das er drei
Jahre später unter dem Titel «Das älteste Systemprogramm des deutschen
Idealismus» veröffentlicht29. 1920 lenkt er die Aufmerksamkeit auf sich

mit einer wichtigen Dissertation, Hegel und der Staat. Der Stern erscheint
kurze Zeit nach dieser Veröffentlichung, und auf dieses Werk folgt eine

ganze Reihe äusserst gehaltvoller Schriften über das Judentum, darunter

228



die bekannte Bibelübersetzung zusammen mit Martin Buber, Die Schrift
und ihre Verdeutschung30.

Bei Lévinas beobachtet man ebenfalls, dass die allgemein philosophischen

Werke den eigentlichen Schriften über das Judentum zeitlich
vorausgehen. Es handelt sich vorerst um Arbeiten, welche das Denken Hus-
serls bekanntmachen. 1930 erscheint La Théorie de l'intuition dans la

Phénoménologie de Husserl (Die Theorie der Intuition in Husserls
Phänomenologie) und im gleichen Jahr stellt Lévinas eine Übersetzung der
Cartesianischen Meditationen (Méditations cartésiennes) fertig. Diese
Erforschung des Werkes von Husserl, die Hand in Hand geht mit der
Heideggers, führt Lévinas dazu, ein mehr und mehr persönliches Denken zu
entwickeln31, wo das Judentum in Erscheinung tritt. Difficile liberté
(Schwierige Freiheit) stammt aus dem Jahre 1963. Zwei Jahre vorher
erscheint Totalité et Infini (Gesamtheit und Unendlichkeit), ein Werk
allgemeiner Philosophie, welches unter all den von Lévinas verfassten
Schriften dieser Kategorie den grössten Nachhall fand.

So haben wir also zwischen Mendelssohn und Lévinas eine Reihe

von Philosophen, die dem, was man als «die Moderne» bezeichnet,
zuzuzählen sind. Es ist richtig, dass sie sich sehr stark voneinander unterscheiden,

doch ist ihnen allen gemeinsam, dass sie zuerst Philosophen im
allgemeinen Sinn des Wortes sind, bevor sie zu jüdischen Philosophen
werden, zumindest wenn man die zeitliche Folge ihrer hauptsächlichen
Werke in Betracht zieht. Was soll das heissen? Sind die diesen Werken
beigegebenen jüdischen Schriften ein einfaches Postscriptum, Zusätze, auf
die man möglicherweise verzichten könnte, oder sind sie ein integrierender
Bestandteil davon?

Nehmen wir das Beispiel Mendelssohns: Nach einer reichen Produktion

verschiedenster philosophischer Schriften verfasste er, am Abend
seines Lebens, sein Werk Jerusalem. Dieser Titel ist dazu angetan, die
Neugier wachzurufen, der Name ist mit Symbolen geladen, welche der
Leser zu entschlüsseln eingeladen ist. Der Untertitel Über religiöse Macht
und Judenthum ist klarer und zeigt uns die Orientierung des Buches an: es

behandelt das Verhältnis von Politik und Religion im allgemeinen, aber
auch die Situation der Juden innerhalb dieser Auseinandersetzung universellen

Charakters. Die Diskussion über Politik und Religion war gewiss
bereits von hervorragenden Vorläufern angeregt worden, die Mendelssohn

sorgfältig studiert hat, besonders Lobbe und Spinoza. Er hat auch
den Diktionär von Bayle mit grosser Aufmerksamkeit gelesen und kennt
die Schriften Lockes über die Toleranz.

Dennoch transportiert Mendelssohn am Vorabend der grossen
Veränderungen in den westlichen Staaten Aspirationen messianischen
Charakters. Er sieht in einer Gesellschaft, welche von der universellen und

229



souveränen Vernunft entspringenden Gesetzen geleitet wird, die Möglichkeit

eines Regimes, in dem die Kirche und der Staat den ihnen von Rechts

wegen zustehenden Platz einnehmen und wo die Gewissensfreiheit
gesichert sein würde. Diese Freiheit und die echte Toleranz wären vollständig
sichergestellt von dem Augenblick an, wo seine israelitischen Glaubensgenossen

in Einklang mit ihrer geoffenbarten Gesetzgebung leben könnten,
daneben aber die bürgerliche Gleichberechtigung genössen. Am Schluss

von Jerusalem wendet sich Mendelssohn gegen diejenigen, welche einem

religiösen Synkretismus das Wort reden, was früher oder später einer
Bekehrung zum Christentum gleichkäme. Was ihn selbst angeht, so hält
Mendelssohn klar und deutlich fest, dass er nicht bereit ist, das mosaische
Gesetz aufzugeben, um in den Genuss der bürgerlichen Rechte zu kommen.

Andererseits wäre eine Gesellschaft, in der die jüdische Minderheit
wirklich angenommen und integriert ist, bei voller Respektierung der
Überzeugung jedes einzelnen, in Wahrheit eine verwandelte Gesellschaft.
Dieser Zug enthüllt uns die utopische Dimension im Denken Mendelssohns.

Wie steht es mit Hermann Cohen? Verweilen wir bei seiner Arbeit
Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums. Bei diesem
Neukantianer steht es ausser Zweifel, dass sich seine Arbeit an Kants
Schrift Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft inspiriert.
Es ist richtig, dass sich Cohen selbst nach seiner Übersiedlung nach Berlin
nicht offiziell von den Ideen distanziert hat, zu denen er sich in Marburg
als Wortführer der Neukantianer bekannt hat. Und es ist ebenfalls richtig,
dass er in einer aus dem Jahre 1910 stammenden Abhandlung32 enge
Beziehungen zwischen der Philosophie Kants und dem Judentum zu
erkennen glaubte, weil in beiden Fällen die ethischen Anliegen im Vordergrund

stehen. Doch lässt ein Vergleich zwischen diesen beiden Büchern
äusserst bezeichnende Unterschiede erkennen, die von einer Entwicklung
im Denken Cohens Zeugnis ablegen.

Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft bezeugt, dass

der Verfasser von der Religion vor allem den Auftrag, dem Moralgesetz
zu gehorchen, festhält. Selbst wenn Kant der Auffassung ist, der Gottesbeweis

sei eher eine Angelegenheit des Glaubens, nimmt er dennoch an,
man könne eine rein vernunftgemässe Religion schaffen. Selbstverständlich

konnte eine solche Religion nur aus dem Christentum gewonnen
werden, so wie er es verstand. In den Augen Kants ist der Mensch sicherlich

schlecht, doch verzichtet er niemals gänzlich auf das Moralgesetz, das

in ihm verwurzelt bleibt. In diesem Sinn kann man dann von einer moralischen

Religion sprechen, die bloss die Treue zur Pflicht fordert. Auf diese
Weise widerspricht die Religion der blossen Vernunft nicht der historischen

Religion. Doch erscheinen in den Augen Kants das historische

230



Element und der geoffenbarte Inhalt des Glaubens, wie auch die
Zeremonien, indifferent; was zählt, ist allein die Moralität33. Bei dieser Stufe
seiner Entwicklung angekommen wendet er sich an das Christentum; ihm
zufolge ist das, was das Christentum verkündet, die Notwendigkeit, einen

legalistischen oder juridischen Glauben, wie er im Judentum zutagetritt,
durch einen rein moralischen Glauben zu ersetzen. Übrigens ist Kant
zufolge das Judentum nichteinmal eine Religion34! Das ist eine harte
Beurteilung, die den Philosophen aus Königsberg übrigens nicht daran
hindert, sich die alten Wahrsprüche der Väter der Synagoge und auch des

Maimonides zueigen zu machen, wenn er behauptet, Gott zu lieben sei

nichts anderes als seine Pflicht zu erfüllen, ohne anderen Nebengedanken
als diese Pflicht selbst! Der Mensch verfolgt keinen Endzweck, indem er
seine Pflicht erfüllt35. Selbst wenn Kant formell das Christentum akzeptiert,

so zerlegt er es doch in zwei Teile, weil er darin einerseits einen

geoffenbarten, historischen, auch an den Kult gebundenen Aspekt,
andererseits aber eine rein moralische Seite unterscheidet, die somit rein
innerlichen Charakter trägt. Er schiebt den ersten Aspekt zur Seite und trägt
nur dem zweiten Rechnung, den allein er für wichtig erachtet36.

Zusammenfassend lässt sich sagen, Kant bestehe darauf, dass die
Morallehre, also die Ethik, auf «der einzigen Tatsache der Vernunft»
beruht, das heisst auf der Freiheit, und dass niemand eine höherstehende
Grundlage nötig hat als eben diese Freiheit. Diese Autonomie schliesst
ein, dass die Religion niemals etwas anderes ist als eine Ergänzung der
Ethik, eine Ergänzung, die man in Wirklichkeit entbehren könnte, würde
sie uns nicht erlauben, das Interesse wahrzunehmen, das wir den moralischen

Ideen entgegenbringen. Die allerersten Zeilen des Vorworts der
Schrift Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft sind absolut

charakteristisch: «In dem Masse, wo sei auf dem Konzept vom
Menschen als freiem Wesen aufbaut, das sich aufgrund dieser Tatsache durch
seine Vernunft unbedingten Gesetzen unterwirft, hat die Moral in keiner
Weise die Idee eines von ihm verschiedenen Wesens nötig, das über ihn
hinausgeht, damit er seine Pflicht erkenne, noch irgendein anderes Motiv
als das Gesetz selbst, damit er es beobachtet»37.

Wie verhält sich das Denken Cohens zu dem Kants?
Während der ganzen Marburger Periode behauptet Cohen, die Religion

sei bloss eine historische Voraussetzung als Grundlage der Ethik,
welche letzten Endes dazu berufen ist, die Religion zu absorbieren.
Immerhin spielte die Gottesidee eine zentrale Rolle in seiner Ethik. Doch
war dieser Gott sehr verschieden vom Gott der jüdischen Tradition. Gott
war für Cohen eine Idee, ein Konzept, mehr als ein wirklich existierendes
Wesen. Eine Änderung zeichnet sich zur Zeit ab, wo Cohen Marburg
verlässt um sich nach Berlin zu begeben. Drei Jahre später zeigt eine neue

231



Abhandlung, «Der Begriff der Religion im System der Philosophie»**, dass
die Religion ein legitimes Anrecht auf den ihr zukommenden Platz hat.
Die Ethik handelt in der Tat vom Menschen im allgemeinen, doch nicht
vom Individuum, dessen persönlichen Bedürfnissen sie in keiner Weise
Rechnung trägt. Die Religion ist es, die sich an das Individuum wendet,
die die Kategorien der Sünde, der Busse und des Heils einführt, die
Antwort gibt auf seine Bangigkeit und auf sein Schuldbewusstsein, wie es die
Botschaft der Propheten Jeremia und Ezechiel bezeugt.

Die neue Haltung, die Cohen der Religion gegenüber einnimmt, findet

ihren vollen Ausdruck in dem bedeutenden Werk «Die Religion der
Vernunft aus den Quellen des Judentums»*9. Vorher hatte sich der Verfasser

vorgestellt, die Realität sei in der menschlichen Vernunft verankert
und Gott selbst sei nur eine Hypothese, ein logisches Postulat. Der neuen
Haltung zufolge, die Cohen bezieht, ist die Realität in Gott verankert und
die menschliche Vernunft hat ebenfalls ihren Ursprung in Gott.

Wenn man sich auf den Titel von Kants Werk Die Religion innerhalb
der Grenzen der blossen Vernunft bezieht und den von Cohen in seiner
Schrift Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums zum
Ausdruck gebrachten Ansichten Rechnung trägt, begreift man, dass die
Vernunft niemals «blosse Vernunft» ist, sondern dass sie einer Stütze
bedarf. Diese muss ihr von der einen oder anderen der geoffenbarten
Religionen gewährt werden, in diesem Fall vom Judentum. Von daher
beziehen wir Begriffe wie den der «Einzigkeit» Gottes, der sich von der
«Einheit» unterscheidet. Diese Einzigkeit verleiht Gott ein Statut eines

einzigen und unbedingten Wesens. Dann gibt es noch andere Begriffe, wie
die der «Schöpfung», der «Offenbarung», der «Attribute der Handlung»,
der Entdeckung des Menschen als Mitmensch, die Idee vom Messias und
der Menschheit. Man kann in der Tat bei Cohen messianische Aspirationen

identifizieren, doch kommt seine Ansicht von einem messianischen
Reich vor allem in der Form eines Kampfes für die Gerechtigkeit und die
Rechte der Ärmsten zum Ausdruck. In Erwartung der Zeit, wo sich die
messianische Ära auf die ganze Menschheit erstreckt, müssen menschliche
Gemeinschaften gegründet werden, die in Frieden und Harmonie miteinander

leben um als Beispiel zu dienen. Diese Auffassung wird auch Buber
anregen40.

Die Idee jedoch, welche eine besondere Aufmerksamkeit verdient, ist
die des Mitmenschen, des «anderen als ich selbst, den ich behandeln muss,
wie wenn er ich selbst wäre», nach der Definition von S. Zac41, während
der Mensch, mit dem ich innerhalb einer Gruppe oder einer Gesamtheit in
Kontakt stehe, für mich nur ein Nebenmensch ist. Diese Idee einer Solidarität

und einer Nähe zwischen auf anderer Ebene voneinander verschiedenen

Menschen wird sich in der bekannten Weise bei Buber, Rosenzweig

232



und Lévinas weiterentwickeln, die alle drei den zwischenmenschlichen
Beziehungen grosse Aufmerksamkeit schenken. Bei letzterem haben wir
ebenfalls festgestellt, dass die eigentlich philosophischen Schriften zeitlich
früher sind als die Abhandlungen über das Judentum, ob es sich nun um
Difficile Liberté (Schwierige Freiheit)42 oder später veröffentlichte
Sammelbände talmudischer Vorlesungen handelt43.

In dem Masse, in dem sich das Denken von Lévinas behauptet,
zeichnet sich auch seine direkt von seiner Jugendzeit und seiner Erziehung
ererbte aber auch sorgfältig gepflegte und vertiefte Jüdischkeit mit immer
grösserer Deutlichkeit ab. Indem er sich von Husserl distanziert, stellt ihn
Lévinas im Blick auf seine «Sinngebung» in Frage. Husserl lokalisiert den

Ursprung des Sinns im denkenden Subjekt44, während mir für Lévinas
der Sinn vom Nebenmenschen geoffenbart wird, durch die Anfrage, die er
an mich richtet, durch den Auftrag, den er mir erteilt; die Phänomenologie

mündet so in die Ethik aus45. Heidegger gegenüber nimmt Lévinas
eine kritische Haltung ein, (trotz der auf ein gemeinsames phänomenologisches

Vorgehen zurückgehenden Nähe). Er macht ihm eine Ontologie
im Vollsinn des Wortes zum Vorwurf, eine Philosophie des Seins von der
aus es kein Entrinnen gibt. Lévinas prangert die Tendenz des Wesens an,
sich in sich selbst abzuschliessen, alles zu absorbieren und so den Unterschied

zu verwischen. Tatsächlich mündet selbst das Dasein Heideggers,
das er in seiner Schrift Sein und Zeit in so erlesener Weise analysiert, in
das Wesen ein46. Husserl so gut wie Heidegger und Hegel und,'über sie

hinaus, der gesamten westlichen Philosophie spricht Lévinas den
Anspruch auf ein ganzheitliches, umfassendes, konzeptualisierendes Wissen
ab47, das uns erlauben würde, alles, was uns umgibt, in Griff zu bekommen

und zu beherrschen48, während das Antlitz des Nächsten, das sich
mir darbietet, durch seine blosse Anwesenheit eine Forderung an mich
stellt und sich an mein Verantwortungsbewusstsein wendet. Lévinas setzt
dem philosophischen Vorgehen, welches das Universum als Gesamtheit
erfassen will, als eine kompakte und gleichförmige Masse, wo sich die
Individualitäten verwischen, die Idee des Unendlichen entgegen, eine

ursprünglich auf Descartes zurückgehende Idee, die aber die Dimension der
Transzendenz mit sich bringt und ein Element offenbar werden lässt, das

aus einer Sphäre stammt, die über das Wesen hinausgeht. Der Ausdruck
dieses Einbruchs der Transzendenz geschieht in Form der prophetischen
Inspiration. Nun erteilt aber das Wort des Propheten, im Gegensatz zum
griechischen Logos, dem Menschen einen Auftrag, schreibt ihm ein Gebot
vor, das darauf hinausläuft, zu sagen «du sollst nicht töten», «liebe deinen
Nächsten», erkenne ihn an in seinem Anderssein und in seiner Einmaligkeit.

Es leuchtet ein dass, wenn man es unterlässt, das Judentum in seiner

prophetischen und selbst in seiner gesetzlichen Dimension heranzuziehen,

233



das Verständnis für ein Werk wie Totalité et Infini (Gesamtheit und
Unendlichkeit) äusserst geschmälert und verarmt erscheint. In der Entwicklung

der Schriften Lévinas' durchdringen und befruchten sich Philosophie
und Judentum gegenseitig.

Abschliessend stellt sich die Frage: Welche Gemeinsamkeit können
wir bei allen diesen jüdischen Philosophen feststellen, die zu verschiedenen
Zeitepochen lebten und sich in verschiedenen Sprachen und Stilarten
ausgedrückt haben, die derart verschiedenen Zivilisationen eigen sind?

Griechisch ist in ganz besonderer Weise die Sprache der Philosphie.
Die Zivilisation des Judentums hat eine politische Komponente. Deshalb

will ich auch versuchen, die Absicht dieser Vielfalt jüdischer
Philosophen durch zwei Ausdrücke festzuhalten, die dem griechischen
Wortschatz angehören, aber eine politische Komponente besitzen.

Der erste dieser Ausdrücke ist isopolitës; er impliziert die Gleichheit
der bürgerlichen Rechte. Doch bleibt die Forderung nach Gleichheit nicht
auf das bürgerliche Gebiet beschränkt, sondern erstreckt sich in Wirklichkeit

auf die verschiedenen Existenzsphären. Sie ist allen jüdischen Philosophen

eigen, selbst denen, deren Denken «aristokratisch» ist, wie Maimo-
nides, denn sie basiert auf dem Glauben an die hohe Würde des
Menschen.

Der andere Ausdruck ist cosmopolites; der jüdische Philosoph ist

«Bürger des Universums». Sein Aufenthaltsort ist die Welt und seine

Überlegung umfasst sie in ihrer Gesamtheit. Dieser «Kosmopolitismus»
impliziert jedoch auch die Idee der Pluralität, die Existenz, Seite an Seite,

von verschiedenen Gemeinschaften. Die Forderung nach Gleichheit,
genau so wie die Inanspruchnahme des Rechtes auf Verschiedenheit und die

Anerkennung des Andersseins des Mitmenschen, scheinen mir die beiden

permanenten Charakterzüge der jüdischen Philosophie zu sein.

ANMERKUNGEN

1. Vgl. J. GUTTMANN, Philosophies of Judaism, Einleitung von J.Z. WERBLOW-
SKY. Übersetzt von D.W. SILVERMAN, New York 1973. I. Fundamentals and
first influences. Vgl. auch R. GOETSCHEL, «Y a-t-il une philosophie juive?», in
Revue de Métaphysique et de Morale, 3/1985, S. 31 If.

2'. H.A. GRUNSKY, Der Einbruch des Judentums in die Philosophie, Berlin, Junker
und Dünnhaupt, 1937, S. 36. (Zitiert von H. Dussort, L'Ecole de Marbourg, Paris
1963, S. 23).

234



3. Z.B. Les Origines de la pensée grecque, Paris 19733; Mythe et pensée chez les Grecs, 2

Bände, Paris 1980.

4. Mythe et pensée chez les Grecs, II, S. 96f.

5. Nach einigen philosophischen Versuchen im jüdisch-hellenistischen Milieu (der
Pscudo-Aristeas, Aristobul) erweist sich Philo von Alexandrien als ein Philosoph
von hohem Niveau.

6. Vgl. PHILO VON ALEXANDRIEN, Legat. 183 und 194; JOSEPHUS, Ant. jud.
XII, L 1; Bell. jud. II, 487. Vgl. die Diskussion über diesen Gegenstand in meinem
Artikel «La Communauté juive d'Alexandrie», in Alexandrina. Mélanges offerts à

Claude Mondésert. Editions du Cerf, Paris 1987.

7. Z.B. T. REINACH, Textes d'auteurs grecs et romains relatifs au judaisme, Paris
1895. Neudruck Hildesheim 1983.

8. M. STERN, Greek and Latin Authors on Jews and Judaism, 3 Bde. Jerusalem 1974-
1984.

9. Vgl. Mos. II, 51; Spec. II, 13; Decal. 19.

10. Über diesen Punkt vgl. R. GOETSCHEL, oberwähnter Artikel, S. 319f.

11. E. GILSON, L'Esprit de la philosophie médiévale, Paris 19442, 1. Kapitel, Le problè¬
me de la philosophie chrétienne; 2. Kapitel, La notion de philosophie chrétienne.

12. E. BREHIER, Histoire de la philosophie, Bd. I: L'Antiquité et le moyen âge, Paris
1927, S. 494.

13. Cf. «Y a-t-il une philosophie chrétienne?» in Bulletin de la Société Française de

Philosophie, April-Juni 1931, S. 162, zitiert von R. GOETSCHEL.
14. Vgl. H. COHEN, «Charakteristik der Ethik Maimunis», in Jüdische Schriften, Bd.

III., Berlin 1924, S. 221-289. Vgl. ebenfalls M. MAIMONIDES, The Guide of the
Perplexed, Übersetzung mit einer Einleitung und Anmerkungen von S. PINES, 2

Bde., Chicago 1983, Introductory Essay by L. STRAUSS, Bd. I, S. Xlf. '

15. Der Stern der Erlösung, Frankfurt a. Main 1921; 19302; Heidelberg 19543; Den
Haag I9764.

16. Nachzulesen S. MOSES, Système et Révélation. La philosophie de Franz Rosenzweig,
Paris 1982.

17. F. ROSENZWEIG, Briefe, Berlin 1935, S. 45-47, 72-73.

18. Guide des Egarés, aus dem Arabischen übersetzt von S. MÜNK, von C. MOPSIK
durchgesehene Neuauflage, Lagrasse 1979, Einleitung, S. 11.

19. 19. Vgl. EUPOLEMOS und ARTABAN bei Eusebius, Praep. Ev. IX, 26 und 27;
ARISTOBUL bei Eusebius, Praep. Ev. XIII, 12; PHILO, Quaest. Gen. V, 152,

JOSEPHUS, Apion II, 168, 257, 281; JUSTINUS MARTYR, Apol. 1, 59;
CLEMENS VON ALEXANDRIEN, Strom. V, 94, 1.

20. Vgl. z.B. Fug. 12. Nachzulesen ebenfalls D.T. RUNIA, Philo of Alexandria and the
«Timaeus» ofPlato, 2 Bde., Kampen 1983.

21. ARISTOTELES, Metaph., Kap. VII u. IX; vgl. Guide II, lf.
22. Vgl. Guide II, 16.

23. Kap. VII, Von der Auslegung der Schrift.

24. In dem Masse, in dem man seine Philosophie als jüdisch bezeichnen kann, was zur
Diskussion gestellt ist.

235



25. D. BOUREL hat eine französische Übersetzung dieses Buches herausgegeben, der
eine gute Einleitung vorausgeht. Der Titel lautet: M. MENDELSSOHN, Jerusalem
ou Pouvoir religieux et judaisme, Paris 1982. Für das Gesamtwerk, vgl. Gesammelte
Schriften Jubiläumsausgabe, herausgeg. von I. ELBOGEN, E. MITTWOCH, F.

BAMBERGER u.a. (Berlin-Breslau 1929-1938), fortgesetzt unter der Leitung von
A. ALTMANN, von S. LAUER u.a. (Stuttgart 197I-). Jerusalem hat seinen Platz
im 8. Band (1983).

26. Nachzulesen H. COHEN, Kants Theorie der Erfahrung, 1. Ausgabe, Berlin 1871, 2.

veränderte Auflage 1885. Vgl. ebenfalls H. DUSSORT, L'Ecole de Marbourg, Paris
1983, 2. Kapitel, Les polémiques autour de Kant et la méthode transcendentale, S.

80-94; 4. Kap., La théorie de la science, S. Ill, 128, besonders 120f. Dussort
verfolgt sehr gut die Entwicklung des Denkens Cohens.

27. Vgl. Kants Begründung der Ethik, Berlin 1887 und die Interpretation H. DUS-
SORTS, a.a.O., Kap. III, De la logique à l'éthique, S. 95 bis 100.

28. Marburg 1888. (Vgl. Jüdische Schriften, I, Berlin 1924, S. 145-181).

29. Heidelberg 1917. (Vgl. Kleinere Schriften, Berlin 1937, S. 230-277).

30. Berlin 1936.

31. Cf. «De l'évasion», in Recherches philosophiques V, 1935/36. Dieser Text wurde
separat herusgegeben in Montpellier, 1982, mit einer Einleitung und Anmerkungen
von J. ROLLAND.

32. «Innere Beziehungen der Kantischen Philosophie zum Judentum». Vgl. Jüdische
Schriften, I, S. 284-305.

33. Vgl. Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft. Französische Überset¬

zung in E. KANT, Œuvres philosophiques III, Bibliothèque de la Pléiade, 1986,

Einleitung von F. ALQUIE.

34. Vgl. a.a.O., Doctrine, III. Teil, II. Sektion (VI, 125-126).

35. Vgl. Vorwort zur Ausgabe von 1793: «Wozu haben sie nötig, den Ausgang zu
kennen, den der Lauf der Welt ihrem moralischen Handeln vorbehält? Es genügt
ihnen, ordentlich ihre Pflicht zu erfüllen...». Über die Gottesliebe vgl. Doctrine, IV.
Teil, II. Sektion, 3 (VI,182). In Parallele zu setzen mit der Mischna, Abot IV,3,
Babyl. Talmud, Avoda sara 19a; MAIMON1DES, Kommentar zur Mischna, Einleitung

zum Kapitel Chäläq; Guide III, 52.

36. Vgl. die Einleitung von F. ALQUIE zu Œuvres philosophiques III, S. 3-7.

37. Übersetzung von A. PHILONENKO. Vgl. die sehr scharfsinnigen Anmerkungen
des Übersetzers in Œuvres III, S. 1315f.

38. Giessen 1915.

39. Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, Leipzig 1919.

40. Vgl. Utopie et socialisme, Paris 1977.

41. Vgl. La philosophie religieuse de Hermann Cohen, Paris 1984, 3. Kap., S 89.

42. 1. Ausgabe, Paris 1963; 2. durchgesehene und ergänzte Ausgabe 1976.

43. Quatre lectures talmudiques, Paris 1968. Du sacré au saint. Cinq nouvelles lectures
talmudiques, Paris 1977. L'Au-delà du verset. Lectures et discours talmudiques. Paris
1982.

44. Vgl. En découvrant l'existence avec Husserl et Heidegger, 2. Ausgabe, Paris 1967, S.

236



10; S. 34; S. 47. Nachzulesen ebenfalls J. COLETTE, «Lévinas et la phénoménologie
husserlienne», in Emmanuel Lévinas, Les Cahiers de la nuit surveillée n" 3 (Textes
rassemblés par J. ROLLAND), Lagrasse 1984, S. 19-36.

45. Vgl. En découvrant l'existence..., S. 135. Totalité et Infini, Den Haag 1961, S. 270.

46. Vgl. En découvrant l'existence..., S. 71 f., S. 171. Siehe jedoch die Diskussion der auf
diese Weise zum Ausdruck gebrachten Ideen bei G. PETITDEMANGE, in «Lévinas

et Heidegger», in Emmanuel Lévinas, Lagrasse 1984, S. 37-49, an verschiedenen
Orten.

47. Vgl. z.B. De Dieu qui vient à l'idée, Paris 1982, S. 58, S. 212. Es ist richtig, dass die
Relation der Transzendenz, zumindest flüchtig, bis hinein in die Philosophien des
Wissens in Erscheinung tritt. Vgl. a.a.O., S. 185.

48. Vgl. Totalité et Infini, S. 16-17.

237


	Für eine jüdische Annäherung an die Philosophie

