Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: Fur eine judische Anndherung an die Philosophie
Autor: Starobinski-Safran, Esther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961442

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fur eine judische Annaherung
an die Philosophie

von Esther Starobinski-Safran

Die in der Folge ausgedriickten Gedanken beruhen auf dem schein-
baren Widerspruch zwischen zwei Beobachtungen.

Die erste davon ist, dass die grundlegenden Schriften des Judentums:
die hebriische Bibel, der Talmud (rabbinische Gesetzgebung und religiose
Ethik), der Midrasch (Exegese und rabbinische Homiletik) und der Sohar
(Hauptwerk der Kabbala) keine philosophischen Schriften sind.! Man
kann hochstens eine gewisse Verwandtschaft feststellen zwischen den als
«Weisheitsliteratur» bezeichneten biblischen Texten und der Philosophie.
Dariiber hinaus finden sich Anklidnge oder Spuren philosophischer Ein-
fliisse in der rabbinischen und in der mystischen Literatur. Obwohl sie an
sich wenig oder gar keinen philosophischen Charakter tragen, konnen
diese verschiedenen Schriften dennoch philosophisch interpretiert werden.

Was muss man aber dann unter Philosophie verstehen? Es ist das
eine Art von Vorgehen, bei dem der Verstand seinen Ausgangspunkt in
sich selbst findet und sich seiner selbst als Stiitze bedient. Im Verlauf der
Dinge kommt es nattirlich vor, dass er seine eigenen Grenzen erkennt und
gegen sich selbst Stellung bezieht; was aber charakteristisch bleibt ist der
Ausgangspunkt.

Eine zweite Feststellung gerdt in Konflikt mit der zuerst gemachten;
an allen Treffpunkten der Philosophie und des wissenschaftlichen Den-
kens zeichnen sich jiidische Autoren aus. Hier eine Illustration aus einem
antisemitischen Pamphlet der Dreissigerjahre, das den Titel triagt: «Der
Einbruch des Judentums in die Philosophie: Prof. Dr. Plato hatte seinen
Philo, Aristoteles seinen Maimonides, Descartes und Giordano Bruno
ihren Spinoza, Newton seinen Einstein, Kant seinen Cohen, Hegel seinen
Marx, Nietzsche seinen Sigmund Freud»2. Antijidisch in ihrer Absicht,
stellt diese Bemerkung in Wirklichkeit eine Huldigung fiir das jiidische
Denken dar. '

Wie kann man gleichzeitig diesen beiden Feststellungen Rechnung
tragen und wie haben sich die Juden auf diese Weise in der philosophi-

Prof. Dr. Esther Starobinski-Safran ist Lehrbeauftragte fiir die Geschichte des jidi-
schen Denkens an der philosophischen Fakultit (Faculté des Lettres) der Universitit
Genf

Aus dem Franzésischen iibersetzt von K. Hruby

22l



schen Debatte engagiert, wo sie doch Trager eines Wissenschatzes sind,
der ausserhalb dieses Gedankenguts bleibt: Bibel, Talmud, Midrasch,
Sohar und die verschiedenen rabbinischen und mystischen Schriften? Der
Vergleich zwischen dem Griechenland der Antike und dem alten Juden-
tum ist anschaulich. So zeichnen die Arbeiten von Jean-Pierre Vernant3
die Etappen nach, die vom Mythos zum rationalen Denken bei den Grie-
chen fithren. Er zeigt, dass sich das mythische Thema der Weltordnung,
wie es von einem inspirierten Dichter wie Hesiod dargestellt wird, in den
ersten von den Joniern ausgearbeiteten Kosmogonien wiederholt?.

Es existiert eine historische Kontinuitdt zwischen der philosophi-
schen Uberlegung und dem ihr vorausgehenden religiésen Denken. Der
Mythos rationalisiert sich in dem Augenblick, wo anstelle einer Erzahlung
ein Problem zum Ausdruck kommt. Doch geht diese Entwicklung inner-
halb der griechischen Welt vor sich; es ist das eine innere Entwicklung.
Die im jiidischen Volk vor sich gehende Entwicklung fiihrt zu Werken wie
dem Talmud, dem Midrasch und dem Sohar; ihr Platz ist im Gefolge der
Bibel und sie fiihren eine bedeutende miindliche Tradition mit sich. Was
die judische Philosophie als solche angeht, so ist sie in der Diaspora
entstanden. Sie hat in einer Umgebung Gestalt angenommen, in der die
Juden fern von ihrem urspriinglichen Milieu lebten. So hat sich ein Bruch
eingestellt und ein Graben aufgetan, den die Juden durch die Philosophie
auszufiillen versuchten. Es lohnt sich, zu beobachten, dass die Juden in
dermesopotamischen Diaspora, wo sie Aramaisch, eine dem Hebraischen
nahe verwandte Sprache benutzten, nach und nach die Elemente ausgear-
beitet haben, welche spiter den babylonischen Talmud bildeten. Die jiidi-
sche Philosophie hingegen ist in der hellenistishen Diaspora entstanden.
In der hellenistischen Epoche ist die jiidische Philosophie zum erstenmal
zutagegetreten®; in dieser Hinsicht ist diese Zeit exemplarisch. Nun ent-
spricht aber dieses Denken politischen Absichten. Philo und Josephus
Flavius unterrichten uns dartiber, dass die Juden in den grossen hellenisti-
schen Stddten wie Alexandrien und Antiochien die isopoliteia anstrebten,
die biirgerliche Gleichstellung mit den Griechen der polis®. Doch war die
griechische polis keineswegs bereit, sie aufzunehmen. In diesem Zusam-
menhang war die Philosophie Teil eines Kampfes mit dem Ziel, in die
polis einzudringen und die Eingliederung der Juden zu erleichtern.

Die auf die Juden beziiglichen, von verschiedenen Gelehrten” und
letzthin noch von M. Stern® gesammelten griechischen und rémischen
Texte stellen sehr gut die Tatsache in den Vordergrund, dass der jiidische
Partikularismus in der griechisch-romischen Welt schlecht verstanden und
oft ungiinstig aufgenommen wurde. Gibt es unter diesen Umstinden ein
geeigneteres Mittel als sich der Universalsprache zu bedienen, das heisst
der Sprache der Philosophie? So stellen zum Beispiel die Vorschriften des

222



judischen Gesetzes einen Stein des Anstosses dar. In diesem Zusammen-
hang zeigt Philo von Alexandrien, dass das mosaische Gesetz nur eine
besondere Form des Naturgesetzes ist und dass alle besonderen Vorschrif-
ten, denen die Juden unterworfen sind, von universalen Prinzipien abge-
leitet werden konnen, wie beispielsweise die Zehn Gebote®. Aus dem eben
Gesagten geht hervor, dass die Juden nicht in vollig desinteressierter
Weise zu philosophieren begannen, sondern aus Notwendigkeit. Sie ver-
folgten ein politisches Ziel, ihre Eingliederung in die stiadtische Gemein-
schaft, doch waren sie gleichzeitig darauf bedacht, ihre Identitit zu wah-
ren. Dieses Verfolgen eines doppelten, scheinbar widerspriichlichen Ziels
bleibt ein dauernder Charakterzug der jlidischen Philosophie. Schliesslich
ist die Darstellungsweise weitgehend apologetisch, will sie doch auf An-
griffe antworten. Die jiidische Apologetik setzt sich iibrigens in der christ-
lichen und in der islamischen Tradition fort.

Die charakteristischen Aspekte der jiidisch-hellenistischen Philoso-
phie enthalten fast konstante Ziige der jlidischen Philosophie als solcher.
Unter diesen Bedingungen stellte sich die Frage, ob es nun wirklich eine
judische Philosophie gibt. Die Situation dieser Philosophie ist in der Tat
seltsam, ist sie doch Gegenstand eines doppelten Verdachtes. Manche
fragen sich, ob die jiidische Philosophie wirklich jlidisch ist, wahrend
andere wieder ihren Status als Philosophie anzweifeln. In dhnlicher Weise
fragen sich manche, ob es eine christliche Philosophie gibt. Dieses Pro-
blem hat iibrigens zwei bedeutende Historiker der Philosophie miteinan-
der in Konflikt gebracht, Gilson und Bréhier!®. Gilson ist bekanntlich ein
Vorkdmpfer der christlichen Philosophie, doch geht er mit unverzeihlicher
Leichtfertigkeit tiber die mittelalterliche i1slamische und jiidische Philoso-
phie hinweg!!. Bréhier stellt seinerseits die Existenz einer solchen Philoso-
phie in Abrede, denn, so sagt er, «das Christentum ist in seinen Anfangen
keineswegs spekulativw!?. An anderer Stelle prézisiert er seine Meinung
folgendermassen: «Was man gewdhnlich christliche Philosophie nennt, ist
das Werk christlicher Philosophen, die den Griechen ihre Methode, ihren
literarischen Geschmack und ihre Themen entlehnt haben»!3. Die Lage
ist dhnlich im Blick auf das Judentum, obwohl es in dieser Religion keine
Dogmen gibt, die denen des Christentums zu vergleichen wiaren. Muss
man den Ansichten Breéhiers beipflichten und aufgrund eines gleichen
Gedankenganges behaupten, es gibe keine jiidische Philosophie, weil die
hebriische Bibel keine Theorien liber Gott zum Ausdruck bringt und weil
die an der Philosophie interessierten Juden ihre Untersuchungsmethode
und ihre Themen den Arabern, der lateinischen humanistischen Tradition
oder den Deutschen entlehnen, je nach Zeitepochen?

Dennoch muss man von jiidischer Philosophie von dem Augenblick
an sprechen, wo ein Denken systematische Ansichten iiber Gott, die Welt

223



und die Berufung des Menschen dussert, indem es sich auf die Bibel oder
die jiidische religiose Literatur stiitzt. Der Fiihrer der Verirrten des Mai-
monides (12.Jhdt.) stellt in dieser Hinsicht ein vorziigliches Beispiel dar.
Es handelt sich um ein mit grosser Genauigkeit aufgebautes Werk, eine
absolut bemerkenswerte begriffliche Konstruktion, in der Maimonides
eine Lehre von Gott, von der Welt und vom Menschen entwickelt und die
Mittel angibt, die angewandt werden miissen, damit der Mensch die
grosstmogliche Vollkommenheit erreicht. Der Fiihrer der Verirrten ist in
drei grosse Teile aufgegliedert. Die beiden ersten legen die Grundlagen
des Werkes dar; es handelt sich dabei um metaphysische und kosmologi-
sche Spekulationen. Der dritte Teil handelt von der Zielsetzung der Weis-
heit, die ethischer Natur ist. Sie erscheint als die Kronung der Metaphy-
sik!4,

Ein anderes philosophisches Werk von grosster Bedeutung ist der
Stern der Erlosung von Franz Rosenzweig!®. Auch er besteht aus drei
Teilen, gemass der Ordnung der Schopfung, der Offenbarung und der
Erlosung. Doch ist sein Ausgangspunkt vollig verschieden von dem des
Fiihrers der Verirrten. Er basiert auf der Erfahrung des isolierten Indivi-
duums, welches das Gefiihl seiner Begrenztheit hat und Angst vor dem
Tode empfindet. Von da ausgehend setzt eine Uberlegung iiber Gott, die
Welt und den Menschen ein, doch handelt es sich immer um getrennte
Wesensheiten. Der Angelpunkt des Werkes ist die Idee der Offenbarung.
Sie ist ein in der menschlichen Seele vor sich gehendes Erwachen, das ihr
erlaubt, aus ihrer Isoliertheit herauszutreten, sich Gott gegeniiber zu 6ff-
nen und eine Zwiesprache mit ihm zu beginnen. Ausgehend von dieser
Erfahrung klért sich alles. Das menschliche Wesen nimmt wahr, dass sich
jede Existenz nach einem Beziehungsmodus offenbart. Ein Netz von Be-
zichungen tritt in Erscheinung und das philosophische System organisiert
sich als ein auf diese Bezichungen aufgebautes System!°.

Da sind also zwei Werke, eines aus dem 12., das andere aus dem
20.Jahrhundert, eines aus dem jiidisch-arabischen, das andere aus dem
judisch-deutschen Milieu stammend, zwei Werke, die nicht einfach von
Juden geschaffen sind, die Geschmack an der Philosophie finden, sondern
von jiidischen Philosophen. Diese Schriften stellen tatsdchlich eine Philo-
sophie des Judentums dar, indem sie eine Gesamtsicht der grundlegenden
Prinzipien dieser Religion auf einer dusserst begrifflichen Basis bieten.
Obwohl sie sich sehr voneinander unterscheiden, haben diese beiden Bii-
cher doch etwas gemeinsam: sie sind philosophische Krisenwerke. Der
Ausdruck «philosophisches Krisenwerk» hat einen sehr argerlichen Beige-
schmack in dem Masse, wo man die Philosophie als eine Aktivitdt des
Geistes betrachtet. Dass der Stern der Erlosung ein philosophisches Werk
dieser Art darstellt, geht aus der Tatsache hervor, dass Rosenzweig eine

224



schwere Krise hinter sich hatte als er das Buch schrieb!” und dass dariiber
hinaus der Stern selbst dieses innere Aufwallen widerspiegelt. Ganz an-
ders verhalt es sich mit dem Fiihrer der Verirrten. Der Leser ist voll
Bewunderung fiir den abgekldrten Ton dieses Werkes, der absolut in
Einklag steht mit der intellektuellen Personlichkeit des Verfassers. Mai-
monides war in der Tat ein Mann der Wissenschaft, Arzt, Astronom,
Mathematiker und Logiker. Diese Abgeklirtheit des Tons steht jedoch im
Gegensatz zu dem bewegten Charakter der Zeitepoche, in der Maimoni-
des lebte und die ganz danach angetan war, die Leidenschaften zu entfes-
seln. Dennoch verdient der Fiihrer der Verirrten ein Krisenwerk genannt
zu werden. Nicht in dem Sinn, dass der Verfasser durch eine Krise gegan-
gen ist, wie das spiter bei Rosenzweig der Fall sein wird.Man staunt im
Gegenteil tiber die Meisterschaft, mit der er sich liber schwierige Umstén-
de hinwegsetzt, aber er ist derjenige, der eine Krise wahrgenommmen hat
und der ein monumentales philosophisches Werk verfasste um ihr zu
steuern. Sehen wir uns einmal an, wie Maimonides sein Werk einfiihrt:
«Der Zweck dieser gesamten Abhandlung ist die Wissenschaft vom Ge-
setz in seiner Realitédt, oder sie verfolgt vielmehr das Ziel, den religidsen
Menschen zu erwecken ..., der vollkommen ist in seiner Religion und
seinen Sitten, der die philosophischen Wissenschaften studiert hat und
ithre verschiedenen Themen kennt, und den der menschliche Verstand
angezogen und geleitet hat, ihm dieses Gebiet betreten zu lassen, der
jedoch verwirrt ist durch den dusseren Sinn des Gesetzes und durch das,
was er immer vestanden hat ..., so dass er stets in Unruhe und Verwirrung
verharrt. Wird er sich vom Verstand leiten lassen?... Er wird dann
glauben, die Grundlagen des Gesetzes verworfen zu haben. Oder wird er
sich an das halten, was er verstanden hat, ohne sich vom Verstand mit-
reissen zu lassen? Er wird ihm so den Riicken gekehrt und sich von ihm
entfernt haben, aber dennoch glauben, einen Schaden und einen Verlust
auf dem Gebiete seiner Religion erlitten zu haben. Er wird fortfahren, den
Einbildungen, durch die er sich beunruhigt und bedriickt fiihlt, nachzu-
hangen, so dass er nicht aufhoren wird, Leiden im Herzen und heftige
Verwirrung zu empfinden»!8. Es zeigt sich so, dass jiidische philosophi-
sche Werke eine Antwort auf individuelle oder kollektive Krisensituatio-
nen darstellen. Doch kommt es ebenfalls vor, dass jidische Autoren
durch ihre Schriften heftige Krisen hervorrufen, wie Marx oder Sigmund
Freud. (Es handelt sich dabei allerdings darum, festzustellen, inwieweit
diese Autoren reprasentativ fiir das Judentum sind!).

Eine andere Frage, die man sich stellen kann, ist, verstehen zu wol-
len, wie ein Werk jiidischer Philosophie ausgearbeitet wird. Ein Werk
allgemeiner Philosophie hat tatsichlich Tendenz, auf eine Fragestellung
zu antworten. Zum Beispiel bei Kant:

225



1. Was kann ich wissen?

2. Was muss ich tun?

3. Was habe ich das Recht zu erhoffen?

4. Was ist der Mensch?

Ein Werk jiidischer Philosophie jedoch besteht in einer Ubereinstim-
mung, einer Harmonisierung zwischen geoffenbarten Wahrheiten und
solchen, die verstandesmissig abgeleitet werden konnen. Es stellt sich
dann die Frage, unter welchen Umstidnden und innerhalb welcher Gren-
zen eine solche Ubereinstimmung moglich ist. Eine Reihe von Beispielen
soll dieses Problem erldautern.

Das erste Werk jiidischer Philosophie ist das Philos von Alexandrien.
Es steht fast vollstindig in Zusammenhang mit dem Bibelkommentar.
Man findet bei Philo eine «Fassade eines routinierten Exegeten», in dem
Sinn, dass er dem Bibeltext Wort fiir Wort, Vers fiir Vers folgt. Doch
hinter dieser «Fassade» ist jede Kiihnheit erlaubt, sind alle Vergleiche
moglich, und das dank der allegorischen Mehtode. Auf diese Weise finden
platonische, stoische und noch andere Ideen Eingang in die Auslegung der
Schrift. Doch ist Philo liberzeugt davon, dass die philosophischen Lehren
in volligem Einklang stehen mit dem Gesetz Moses. Ist denn dieser nicht
der Pidagog, dessen Lehre den Denkern Griechenlands {ibermittelt wur-
de, gemdss einer in der jliidisch-hellenistischen Literatur weit verbreiteten
Vorstellung, die dann von den christlichen Apologeten tibernommen wur-
de®? So finden sich dann in Teilen von Platos Timaeus Ubereinstimmun-
gen mit der Darstellung der Weltschopfung in der Genesis??. Erst im
Verlaufe der Generationen haben die jiidischen Philosophen gelernt, alle
Schwierigkeiten dieser Harmonisierung zu ermessen. Maimonides bedient
sich ebenfalls einer exegetischen Methode, doch beniitzt er sie in Auswahl
und bloss einige biblische Grundbegriffe dienen dazu, ein Bild von Gott,
vom Universum und vom Menschen zu entwerfen. Was sagt Maimonides
im Blick auf die Weltschopfung? Er behauptet, diese sei nicht philoso-
phisch zu beweisen. (Er ist weitaus mehr ein Schiiler des Aristoteles als
Platos und bei ihm wiegt so das Bild von Gott als erster unbeweglicher
Beweger vor?!). Philosophisch nicht zu beweisen wird die Weltschopfung
dennoch von der Bibel erzidhlt und wir halten sie aus diesem Grund fiir
wahr?2. Es handelt sich also fiir Maimonides nicht darum, um jeden Preis
die biblische und die philosophische Wahrheit zu «verséhnen», sondern
die Religion und die Philosophie als zwei voneinander verschiedene und
einander ergiinzende Sphiren gelten zu lassen.

Der Bruch zwischen diesen beiden Gebieten vollzieht sich in Wirk-
lichkeit bei Spinoza. Nach diesem Autor darf man nicht die Bibel befra-
gen, um in ihr eine Lehre iiber Gott oder das Universum zu entdecken.
Das ewige Wort der Schrift besteht in einer ethischen Forderung von

226



Gerechtigkeit und Néchstenliebe. Die in einem historischkritischen Sinn
in Angriffe genommene Bibelexegese, fiir die der Theologisch-politische
Traktat ein Beispiel darstellt??, ermoglicht es, das Gebiet der Philosophie
abzugrenzen. Diese ist nach Spinoza fihig, eine Spekulation iiber Gott zu
entwickeln. Der Vorrang, den Spinoza in seiner Ethik dem Nachdenken
liber Gott einrdumt, entspricht der Stellung, den es im Fiihrer der Verirr-
ten einnimmt. Denn Spinoza zieht die von Maimonides angewandte Me-
thode in Zweifel, namlich die allegorische Exegese der Schrift; ihm zufolge
tut diese Methode dem Text Gewalt an. Er schldgt seinerseits eine Lektiire
vor, die es erlaubt, in der Bibel den unspriinglichen Sinn zu entdecken,
das heisst weitgehend den wortlichen Sinn. Es ist fiir unsere Untersuchung
von Bedeutung, dass der Theologisch-politische Traktat zeitlich der Ethik
vorausgeht und in dieser Hinsicht eine bezeichnende Etappe in der Ent-
wicklung des Denkens Spinozas darstellt. Ganz allgemein gesehen beob-
achtet man im juidisch-philosophischen Denken vor Spinoza, — in das man
ubrigens auch ihn selbst miteinschliessen muss?4, — dass die das Judentum
betreffenden Schriften (Bibel, Talmud, rabbinische Literatur) den Vor-
rang vor den eigentlich philosophischen Abhandlungen haben. Es ist das
von Interesse um den Entwicklungsgang eines Autors zu verfolgen. Von
Spinoza an tritt eine Wendung ein. Die zeitlich auf ihn folgenden judi-
schen Philosophen verfassen in einer ersten Etappe allgemein philosophi-
sche Werke und die jiidischen Schriften folgen dann spéter. Sie stellen sich
zuerst als Philosophen vor, bevor sie als jiidische Philosophen in Erschei-
nung treten. Andererseits stellt sich fiir alle nachfolgenden Philosophen
das Problem des Verhiltnisses Verstand-Offenbarung, das Spinoza in
seiner ganzen Scharfe aufgezeigt hat, unter neuen Vorzeichen: der Meister
von Voorburg scheint alle vor ihm unternommenen Harmonisierungsbe-
strebungen zum Scheitern verurteilt zu haben.

Hier einige Beispiele Ende des 18.Jahrhunderts behandelt Mendels-
sohn allgemein philosophische Themen. 1762 verfasst er eine Abhandlung
tiber die Evidenz in metaphysischen Wissenschaften, fur die ihm die konig-
lich-preussische Akademie der Wissenschaften den ersten Preis zuerkennt.
Er gibt Schriften {iber Psychologie, Astethik und religiése Philosophie auf
reiner Vernunftbasis heraus. Er schreibt gelehrte Abhandlungen tliber den
Beweis der Existenz Gottes, indem er sich am ontologischen Argument
inspiriert und diskutiert tiber die Unsterblichkeit der Seele in einer be-
zeichnenderweise den Titel Phaedon tragenden Arbeit. Hochst engagiert
im Pantheismusstreit, der Spinoza und Lessing in Frage stellt, zeigt er sich
auch solidarisch mit seinen Glaubensgenossen und ihren Emanzipations-
bestrebungen. Es ist das der Zeitpunkt, an dem Dohm seine Schrift Uber
die biirgerliche Verbesserung der Juden veroffentlicht. Nur drei Jahre vor
seinem Tod, im Jahre 1783, veroffentlicht Moses aus Dessau (unter die-

227



sem Namen ist Mendelssohn in der jiidischen Literatur bekannt) seine
Schrift Jerusalem oder iiber religiose Macht und Judenthum, ein Werk,
dessen judische Bedeutung offensichtlich ist?S.

An der Wende des 20.Jahrhunderts ist Hermann Cohen voll enga-
giert in der Auseinandersetzung tiber den Neukantianismus. Es bietet eine
Neuinterpretation der Kant’schen Philosophie, bekannt unter dem Na-
men neukantianische Schule von Marburg. Nach dem Beispiel des Mei-
sters, an dem er sich inspiriert, ist Cohen der Ansicht, die Aufgabe der
Philosophie bestehe darin, die logischen Vorbedingungen zu formulieren,
auf welche sich die wissenschaftlichen Erkenntnis stiitzt. Doch kritisiert
Cohen bei Kant die Tatsache, dass er dem sinnlichen Empfinden eine
besondere Funktion bei der Ausarbeitung dieser Erkenntnis zuerkennt.
Wihrend Kant behauptete, der wahrnehmbare Inhalt unserer Erkenntnis
sei etwas «Gegebenes» das, einmal vorhanden, vom Denken organisiert
und synthetisiert wird, vertritt Cohen die dusserst idealistische These,
derzufolge das Denken selbst alles hervorbrichte. Gemiss dem von Co-
hen formulierten «Ursprungsprinzip» sind die Objekte Konstruktionen
des Geistes. Auf diese Weise widersetzt er sich dem Kant’schen Begriff der
«Sache an sich», demzufolge sich hinter jedem Objekt, das wir kennen, ein
anderes verbirgt, das niemals in seiner ganzen Wirklichkeit erkannt wer-
den kann?®. Indem er die Ethik in ihrer Beziehung zur Wissenschaft
untersucht, behauptet Cohen, die menschliche Freiheit als Grundlage der
Ethik stehe nicht in Widerspruch zum Gesetz der Kausalitit in der Natur-
wissenschaft, denn Freiheit und Kausalitiat seien beide nur bei der Kon-
struktion zweier Systeme, die gleichzeitig existieren konnen, beniitzte me-
thodologische Voraussetzungen?’. Hermann Cohen ergreift in seinen
Schriften auch Partei fiir die Verteidigung des Judentums und ganz beson-
ders des Talmuds. Seine Abhandlung iiber Die Ndchstenliebe im Talmud
verdient besondere Aufmerksamkeit?®. Doch das wahre von Cohen ver-
fasste Werk jiidischer Philosophie, das erst 1919 posthum erscheint, ist
Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, wahrend die
Jiidischen Schriften, zusammengefasst in drei Binden mit einem Vorwort
von Franz Rosenzweig, noch spiter, nimlich 1924 veroffentlicht werden.

Franz Rosenzweig schreibt sehr jung, 1921, seinen bekannten Stern
der Erlosung, doch hat er bereits eine bedeutende Aktivitit als Forscher,
Philosoph und Historiker hinter sich. Schon 1914 entdeckt er ein Manu-
skript, das er mit grossem Scharfblick Schelling zuschreibt und das er drei
Jahre spiter unter dem Titel «Das élteste Systemprogramm des deutschen
Idealismus» verdffentlicht?®. 1920 lenkt er die Aufmerksamkeit auf sich
mit einer wichtigen Dissertation, Hegel und der Staat. Der Stern erscheint
kurze Zeit nach dieser Veroffentlichung, und auf dieses Werk folgt eine
ganze Reihe dusserst gehaltvoller Schriften iiber das Judentum, darunter

228



die bekannte Bibeliibersetzung zusammen mit Martin Buber, Die Schrift
und ihre Verdeutschung3°.

Bei Lévinas beobachtet man ebenfalls, dass die allgemein philosophi-
schen Werke den eigentlichen Schriften iiber das Judentum zeitlich vor-
ausgehen. Es handelt sich vorerst um Arbeiten, welche das Denken Hus-
serls bekanntmachen. 1930 erscheint La Théorie de [l'intuition dans la
Phénoménologie de Husser! (Die Theorie der Intuition in Husserls Phino-
menologie) und im gleichen Jahr stellt Lévinas eine Ubersetzung der
Cartesianischen Meditationen (Méditations cartésiennes) fertig. Diese Er-
forschung des Werkes von Husserl, die Hand in Hand geht mit der Hei-
deggers, fithrt Lévinas dazu, ein mehr und mehr personliches Denken zu
entwickeln3!, wo das Judentum in Erscheinung tritt. Difficile liberté
(Schwierige Freiheit) stammt aus dem Jahre 1963. Zwei Jahre vorher
erscheint Totalité et Infini (Gesamtheit und Unendlichkeit), ein Werk
allgemeiner Philosophie, welches unter all den von Lévinas verfassten
Schriften dieser Kategorie den grossten Nachhall fand.

So haben wir also zwischen Mendelssohn und Lévinas eine Reihe
von Philosophen, die dem, was man als «die Moderne» bezeichnet, zuzu-
zahlen sind. Es ist richtig, dass sie sich sehr stark voneinander unterschei-
den, doch ist ihnen allen gemeinsam, dass sie zuerst Philosophen im
allgemeinen Sinn des Wortes sind, bevor sie zu jiidischen Philosophen
werden, zumindest wenn man die zeitliche Folge ihrer hauptsichlichen
Werke in Betracht zieht. Was soll das heissen? Sind die diesen Werken
beigegebenen jiidischen Schriften ein einfaches Postscriptum, Zusitze, auf
die man moglicherweise verzichten konnte, oder sind sie ein integrierender
Bestandteil davon?

Nehmen wir das Beispiel Mendelssohns: Nach einer reichen Produk-
tion verschiedenster philosophischer Schriften verfasste er, am Abend
seines Lebens, sein Werk Jerusalem. Dieser Titel ist dazu angetan, die
Neugier wachzurufen, der Name ist mit Symbolen geladen, welche der
Leser zu entschliisseln eingeladen ist. Der Untertitel Uber religiése Macht
und Judenthum ist klarer und zeigt uns die Orientierung des Buches an: es
behandelt das Verhiltnis von Politik und Religion im allgemeinen, aber
auch die Situation der Juden innerhalb dieser Auseinandersetzung univer-
sellen Charakters. Die Diskussion iiber Politik und Religion war gewiss
bereits von hervorragenden Vorldufern angeregt worden, die Mendels-
sohn sorgféltig studiert hat, besonders Lobbe und Spinoza. Er hat auch
den Diktiondr von Bayle mit grosser Aufmerksamkeit gelesen und kennt
die Schriften Lockes tliber die Toleranz.

Dennoch transportiert Mendelssohn am Vorabend der grossen Ver-
anderungen in den westlichen Staaten Aspirationen messianischen Cha-
rakters. Er sieht in einer Gesellschaft, welche von der universellen und

229



souverdnen Vernunft entspringenden Gesetzen geleitet wird, die Moglich-
keit eines Regimes, in dem die Kirche und der Staat den ihnen von Rechts
wegen zustehenden Platz einnehmen und wo die Gewissensfreiheit gesi-
chert sein wiirde. Diese Freiheit und die echte Toleranz wiren vollstandig
sichergestellt von dem Augenblick an, wo seine israelitischen Glaubensge-
nossen in Einklang mit ihrer geoffenbarten Gesetzgebung leben konnten,
daneben aber die biirgerliche Gleichberechtigung gendssen. Am Schluss
von Jerusalem wendet sich Mendelssohn gegen diejenigen, welche einem
religiosen Synkretismus das Wort reden, was frither oder spidter einer
Bekehrung zum Christentum gleichkdme. Was ihn selbst angeht, so halt
Mendelssohn klar und deutlich fest, dass er nicht bereit ist, das mosaische
Gesetz aufzugeben, um in den Genuss der biirgerlichen Rechte zu kom-
men. Andererseits ware eine Gesellschaft, in der die jiidische Minderheit
wirklich angenommen und integriert ist, bei voller Respektierung der
Uberzeugung jedes einzelnen, in Wahrheit eine verwandelte Gesellschaft.
Dieser Zug enthiillt uns die utopische Dimension im Denken Mendels-
sohns.

Wie steht es mit Hermann Cohen? Verweilen wir bei seiner Arbeit
Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums. Bei diesem
Neukantianer steht es ausser Zweifel, dass sich seine Arbeit an Kants
Schrift Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft inspiriert.
Es ist richtig, dass sich Cohen selbst nach seiner Ubersiedlung nach Berlin
nicht offiziell von den Ideen distanziert hat, zu denen er sich in Marburg
als Wortfiihrer der Neukantianer bekannt hat. Und es ist ebenfalls richtig,
dass er in einer aus dem Jahre 1910 stammenden Abhandlung3? enge
Beziehungen zwischen der Philosophie Kants und dem Judentum zu er-
kennen glaubte, weil in beiden Fillen die ethischen Anliegen im Vorder-
grund stehen. Doch ldsst ein Vergleich zwischen diesen beiden Biichern
dusserst bezeichnende Unterschiede erkennen, die von einer Entwicklung
im Denken Cohens Zeugnis ablegen.

Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft bezeugt, dass
der Verfasser von der Religion vor allem den Auftrag, dem Moralgesetz
zu gehorchen, festhilt. Selbst wenn Kant der Auffassung ist, der Gottes-
beweis sei eher eine Angelegenheit des Glaubens, nimmt er dennoch an,
man konne eine rein vernunftgemaisse Religion schaffen. Selbstverstind-
lich konnte eine solche Religion nur aus dem Christentum gewonnen
werden, so wie er es verstand. In den Augen Kants ist der Mensch sicher-
lich schlecht, doch verzichtet er niemals ginzlich auf das Moralgesetz, das
in ihm verwurzelt bleibt. In diesem Sinn kann man dann von einer morali-
schen Religion sprechen, die bloss die Treue zur Pflicht fordert. Auf diese
Weise widerspricht die Religion der blossen Vernunft nicht der histori-
schen Religion. Doch erscheinen in den Augen Kants das historische

230



Element und der geoffenbarte Inhalt des Glaubens, wie auch die Zere-
monien, indifferent; was zihlt, ist allein die Moralitat33. Bei dieser Stufe
seiner Entwicklung angekommen wendet er sich an das Christentum; ihm
zufolge ist das, was das Christentum verkiindet, die Notwendigkeit, einen
legalistischen oder juridischen Glauben, wie er im Judentum zutagetritt,
durch einen rein moralischen Glauben zu ersetzen. Ubrigens ist Kant
zufolge das Judentum nichteinmal eine Religion3#! Das ist eine harte
Beurteilung, die den Philosophen aus Konigsberg iibrigens nicht daran
hindert, sich die alten Wahrspriiche der Viter der Synagoge und auch des
Maimonides zueigen zu machen, wenn er behauptet, Gott zu lieben sei
nichts anderes als seine Pflicht zu erfiillen, ohne anderen Nebengedanken
als diese Pflicht selbst! Der Mensch verfolgt keinen Endzweck, indem er
seine Pflicht erfiillt3%. Selbst wenn Kant formell das Christentum akzep-
tiert, so zerlegt er es doch in zwei Teile, weil er darin einerseits einen
geoffenbarten, historischen, auch an den Kult gebundenen Aspekt, ande-
rerseits aber eine rein moralische Seite unterscheidet, die somit rein inner-
lichen Charakter tragt. Er schiebt den ersten Aspekt zur Seite und tragt
nur dem zweiten Rechnung, den allein er fiir wichtig erachtet3°.

Zusammenfassend ldasst sich sagen, Kant bestehe darauf, dass die
Morallehre, also die Ethik, auf «der einzigen Tatsache der Vernunft»
beruht, das heisst auf der Freiheit, und dass niemand eine hoherstehende
Grundlage nétig hat als eben diese Freiheit. Diese Autonomie schliesst
ein, dass die Religion niemals etwas anderes ist als eine Ergdnzung der
Ethik, eine Ergidnzung, die man in Wirklichkeit entbehren kénnte, wiirde
sie uns nicht erlauben, das Interesse wahrzunehmen, das wir den morali-
schen Ideen entgegenbringen. Die allerersten Zeilen des Vorworts der
Schrift Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft sind abso-
lut charakteristisch: «In dem Masse, wo sei auf dem Konzept vom Men-
schen als freiem Wesen aufbaut, das sich aufgrund dieser Tatsache durch
seine Vernunft unbedingten Gesetzen unterwirft, hat die Moral in keiner
Weise die Idee eines von ihm verschiedenen Wesens notig, das iiber ihn
hinausgeht, damit er seine Pflicht erkenne, noch irgendein anderes Motiv
als das Gesetz selbst, damit er es beobachtet»3”.

Wie verhilt sich das Denken Cohens zu dem Kants?

Wihrend der ganzen Marburger Periode behauptet Cohen, die Reli-
gion sei bloss eine historische Voraussetzung als Grundlage der Ethik,
welche letzten Endes dazu berufen ist, die Religion zu absorbieren. Im-
merhin spielte die Gottesidee eine zentrale Rolle in seiner Ethik. Doch
war dieser Gott sehr verschieden vom Gott der jlidischen Tradition. Gott
war fiir Cohen eine Idee, ein Konzept, mehr als ein wirklich existierendes
Wesen. Eine Anderung zeichnet sich zur Zeit ab, wo Cohen Marburg
verldsst um sich nach Berlin zu begeben. Drei Jahre spéter zeigt eine neue

231



Abhandlung, «Der Begriff der Religion im System der Philosophie»3®, dass
die Religion ein legitimes Anrecht auf den ihr zukommenden Platz hat.
Die Ethik handelt in der Tat vom Menschen im allgemeinen, doch nicht
vom Individuum, dessen personlichen Bediirfnissen sie in keiner Weise
Rechnung trigt. Die Religion ist es, die sich an das Individuum wendet,
die die Kategorien der Siinde, der Busse und des Heils einfiihrt, die Ant-
wort gibt auf seine Bangigkeit und auf sein Schuldbewusstsein, wie es die
Botschaft der Propheten Jeremia und Ezechiel bezeugt.

Die neue Haltung, die Cohen der Religion gegeniiber einnimmt, fin-
det ihren vollen Ausdruck in dem bedeutenden Werk «Die Religion der
Vernunft aus den Quellen des Judentums»3°. Vorher hatte sich der Verfas-
ser vorgestellt, die Realitdt sei in der menschlichen Vernunft verankert
und Gott selbst sei nur eine Hypothese, ein logisches Postulat. Der neuen
Haltung zufolge, die Cohen bezieht, ist die Realitit in Gott verankert und
die menschliche Vernunft hat ebenfalls ihren Ursprung in Gott.

Wenn man sich auf den Titel von Kants Werk Die Religion innerhalb
der Grenzen der blossen Vernunft bezieht und den von Cohen in seiner
Schrift Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums zum
Ausdruck gebrachten Ansichten Rechnung tragt, begreift man, dass die
Vernunft niemals «blosse Vernunft» ist, sondern dass sie einer Stiitze
bedarf. Diese muss ihr von der einen oder anderen der geoffenbarten
Religionen gewéhrt werden, in diesem Fall vom Judentum. Von daher
beziehen wir Begriffe wie den der «Einzigkeit» Gottes, der sich von der
«Einheit» unterscheidet. Diese Einzigkeit verleiht Gott ein Statut eines
einzigen und unbedingten Wesens. Dann gibt es noch andere Begriffe, wie
die der «Schopfung», der «Offenbarung», der «Attribute der Handlung»,
der Entdeckung des Menschen als Mitmensch, die Idee vom Messias und
der Menschheit. Man kann in der Tat bei Cohen messianische Aspiratio-
nen identifizieren, doch kommt seine Ansicht von einem messianischen
Reich vor allem in der Form eines Kampfes fiir die Gerechtigkeit und die
Rechte der Armsten zum Ausdruck. In Erwartung der Zeit, wo sich die
messianische Ara auf die ganze Menschheit erstreckt, miissen menschliche
Gemeinschaften gegriindet werden, die in Frieden und Harmonie mitein-
ander leben um als Beispiel zu dienen. Diese Auffassung wird auch Buber
anregen*0.

Die Idee jedoch, welche eine besondere Aufmerksamkeit verdient, ist
die des Mitmenschen, des «anderen als ich selbst, den ich behandeln muss,
wie wenn er ich selbst wiare», nach der Definition von S. Zac*!, wihrend
der Mensch, mit dem ich innerhalb einer Gruppe oder einer Gesamtheit in
Kontakt stehe, fiir mich nur ein Nebenmensch ist. Diese Idee einer Solida-
ritit und einer Nidhe zwischen auf anderer Ebene voneinander verschiede-
nen Menschen wird sich in der bekannten Weise bei Buber, Rosenzweig

232



und Lévinas weiterentwickeln, die alle drei den zwischenmenschlichen
Beziehungen grosse Aufmerksamkeit schenken. Bei letzterem haben wir
ebenfalls festgestellt, dass die eigentlich philosophischen Schriften zeitlich
friher sind als die Abhandlungen iiber das Judentum, ob es sich nun um
Difficile Liberté (Schwierige Freiheit)*? oder spater veroffentlichte Sam-
melbidnde talmudischer Vorlesungen handelt*3.

In dem Masse, in dem sich das Denken von Lévinas behauptet,
zeichnet sich auch seine direkt von seiner Jugendzeit und seiner Erziechung
ererbte aber auch sorgfiltig gepflegte und vertiefte Jiidischkeit mit immer
grosserer Deutlichkeit ab. Indem er sich von Husserl distanziert, stellt ihn
Lévinas im Blick auf seine «Sinngebung» in Frage. Husserl lokalisiert den
Ursprung des Sinns im denkenden Subjekt**, wihrend mir fiir Lévinas
der Sinn vom Nebenmenschen geoffenbart wird, durch die Anfrage, die er
an mich richtet, durch den Auftrag, den er mir erteilt; die Phdnomenolo-
gie miindet so in die Ethik aus*®. Heidegger gegeniiber nimmt Lévinas
eine kritische Haltung ein, (trotz der auf ein gemeinsames phidnomenolo-
gisches Vorgehen zuriickgehenden Nihe). Er macht ihm eine Ontologie
im Vollsinn des Wortes zum Vorwurf, eine Philosophie des Seins von der
aus es kein Entrinnen gibt. Lévinas prangert die Tendenz des Wesens an,
sich in sich selbst abzuschliessen, alles zu absorbieren und so den Unter-
schied zu verwischen. Tatsdchlich miindet selbst das Dasein Heideggers,
das er in seiner Schrift Sein und Zeit in so erlesener Weise analysiert, in
das Wesen ein*®. Husserl so gut wie Heidegger und Hegel und, iiber sie
hinaus, der gesamten westlichen Philosophie spricht Lévinas den An-
spruch auf ein ganzheitliches, umfassendes, konzeptualisierendes Wissen
ab?7, das uns erlauben wiirde, alles, was uns umgibt, in Griff zu bekom-
men und zu beherrschen*®, wiahrend das Antlitz des Nichsten, das sich
mir darbietet, durch seine blosse Anwesenheit eine Forderung an mich
stellt und sich an mein Verantwortungsbewusstsein wendet. Lévinas setzt
dem philosophischen Vorgehen, welches das Universum als Gesamtheit
erfassen will, als eine kompakte und gleichféormige Masse, wo sich die
Individualitaten verwischen, die Idee des Unendlichen entgegen, eine ur-
sprunglich auf Descartes zuriickgehende Idee, die aber die Dimension der
Transzendenz mit sich bringt und ein Element offenbar werden lisst, das
aus einer Sphire stammt, die iiber das Wesen hinausgeht. Der Ausdruck
dieses Einbruchs der Transzendenz geschieht in Form der prophetischen
Inspiration. Nun erteilt aber das Wort des Propheten, im Gegensatz zum
griechischen Logos, dem Menschen einen Auftrag, schreibt ihm ein Gebot
vor, das darauf hinauslduft, zu sagen «du sollst nicht toten», «liebe deinen
Nichsten», erkenne ihn an in seinem Anderssein und in seiner Einmalig-
keit. Es leuchtet ein dass, wenn man es unterlisst, das Judentum in seiner
prophetischen und selbst in seiner gesetzlichen Dimension heranzuziehen,

233



das Verstandnis fiir ein Werk wie Totalité et Infini (Gesamtheit und Un-
endlichkeit) dusserst geschmilert und verarmt erscheint. In der Entwick-
lung der Schriften Lévinas’ durchdringen und befruchten sich Philosophie
und Judentum gegenseitig.

Abschliessend stellt sich die Frage: Welche Gemeinsamkeit konnen
wir bei allen diesen jiidischen Philosophen feststellen, die zu verschiedenen
Zeitepochen lebten und sich in verschiedenen Sprachen und Stilarten
ausgedriickt haben, die derart verschiedenen Zivilisationen eigen sind?

Griechisch ist in ganz besonderer Weise die Sprache der Philosphie.

Die Zivilisation des Judentums hat eine politische Komponente. Des-
halb will ich auch versuchen, die Absicht dieser Vielfalt jlidischer Philo-
sophen durch zwei Ausdriicke festzuhalten, die dem griechischen Wort-
schatz angehoren, aber eine politische Komponente besitzen.

Der erste dieser Ausdriicke ist isopolit€s; er impliziert die Gleichheit
der biirgerlichen Rechte. Doch bleibt die Forderung nach Gleichheit nicht
auf das biirgerliche Gebiet beschrinkt, sondern erstreckt sich in Wirklich-
keit auf die verschiedenen Existenzspharen. Sie ist allen jiidischen Philoso-
phen eigen, selbst denen, deren Denken «aristokratisch» ist, wie Maimo-
nides, denn sie basiert auf dem Glauben an die hohe Wiirde des Men-
schen.

Der andere Ausdruck ist cosmopolités; der jidische Philosoph ist
«Biirger des Universums». Sein Aufenthaltsort ist die Welt und seine
Uberlegung umfasst sie in ihrer Gesamtheit. Dieser «Kosmopolitismus»
impliziert jedoch auch die Idee der Pluralitét, die Existenz, Seite an Seite,
von verschiedenen Gemeinschaften. Die Forderung nach Gleichheit, ge-
nau so wie die Inanspruchnahme des Rechtes auf Verschiedenheit und die
Anerkennung des Andersseins des Mitmenschen, scheinen mir die beiden
permanenten Charakterziige der jiidischen Philosophie zu sein.

ANMERKUNGEN

1. Vgl. J. GUTTMANN, Philosophies of Judaism, Einleitung von J.Z. WERBLOW-
SKY. Ubersetzt von D.W. SILVERMAN, New York 1973. I. Fundamentals and
first influences. Vgl. auch R. GOETSCHEL, «Y a-t-il une philosophie juive?», in
Revue de Métaphysique et de Morale, 3/1985, S. 311f.

2 H.A. GRUNSKY, Der Einbruch des Judentums in die Philosophie, Berlin, Junker
und Diinnhaupt, 1937, S. 36. (Zitiert von H. Dussort, L'Ecole de Marbourg, Paris
1963, S. 23). '

234



. Z.B. Les Origines de la pensée grecque, Paris 19733, Mythe et pensée chez les Grecs, 2

Bande, Paris 1980.

4. Mythe et pensée chez les Grecs, 11, S. 96f.

12,

13.

14.

LS.

16.

17.
18.

19.

20.

21
22,
23,
24,

. Nach einigen philosophischen Versuchen im jiidisch-hellenistischen Milieu (der

Pseudo-Aristeas, Aristobul) erweist sich Philo von Alexandrien als ein Philosoph
von hohem Niveau.

. Vgl. PHILO VON ALEXANDRIEN, Legat. 183 und 194; JOSEPHUS, Ant. jud.

XII, 1, 1; Bell. jud. 11, 487. Vgl. die Diskussion iiber diesen Gegenstand in meinem
Artikel «La Communauté juive d’Alexandrie», in Alexandrina. Mélanges offerts a
Claude Mondésert. Editions du Cerf, Paris 1987.

.Z.B. T. REINACH, Textes d’auteurs grecs et romains relatifs au judaisme, Paris

1895. Neudruck Hildesheim 1983.

. M. STERN, Greek and Latin Authors on Jews and Judaism, 3 Bde. Jerusalem 1974-

1984,

. Vgl Mos. 11, 51; Spec. 11, 13; Decal. 19.

10.
11.

Uber diesen Punkt vgl. R. GOETSCHEL, oberwiihnter Artikel, S. 319f.
E. GILSON, L’ Esprit de la philosophie médiévale, Paris 19442, 1. Kapitel, Le proble-
me de la philosophie chrétienne; 2. Kapitel, La notion de philosophie chrétienne.

E. BREHIER, Histoire de la philosophie, Bd. I: L’Antiquité et le moyen age, Paris
1927, S. 494.

Cf. «Y a-t-il une philosophie chrétienne?» in Bulletin de la Société Frangaise de
Philosophie, April-Juni 1931, S. 162, zitiert von R. GOETSCHEL.

Vgl. H. COHEN, «Charakteristik der Ethik Maimunis», in Jiidische Schriften, Bd.
I11., Berlin 1924, §. 221-289. Vgl. ebenfalls M. MAIMONIDES, The Guide of the
Perplexed, Ubersetzung mit einer Einleitung und Anmerkungen von S. PINES, 2
Bde., Chicago 1983, Introductory Essay by L. STRAUSS, Bd. I, S. XIf. °

Der Stern der Erlosung, Frankfurt a. Main 1921; 19302; Heidelberg 1954%; Den
Haag 1976%.

Nachzulesen S. MOSES, Systéme et Révélation. La philosophie de Franz Rosenzweig,
Paris 1982.

F. ROSENZWEIG, Briefe, Berlin 1935, S. 45-47, 72-73.

Guide des Egarés, aus dem Arabischen iibersetzt von S. MUNK, von C. MOPSIK
durchgesehene Neuauflage, Lagrasse 1979, Einleitung, S. 11.

19. Vgl. EUPOLEMOS und ARTABAN bei Eusebius, Praep. Ev. X, 26 und 27,
ARISTOBUL bei Eusebius, Praep. Ev. XIII, 12; PHILO, Quaest. Gen. V, 152,
JOSEPHUS, Apion 11, 168, 257, 281; JUSTINUS MARTYR, Apol. 1, 59; CLE-
MENS VON ALEXANDRIEN, Strom. V, 94, 1.

Vgl. z.B. Fug. 12. Nachzulesen ebenfalls D.T. RUNIA, Philo of Alexandria and the
« Timaeus» of Plato, 2 Bde., Kampen 1983.

ARISTOTELES, Metaph., Kap. VII u. IX; vgl. Guide 11, 1f.
Vgl. Guide 11, 16.
Kap. VII, Von der Auslegung der Schrift.

In dem Masse, in dem man seine Philosophie als jiidisch bezeichnen kann, was zur
Diskussion gestellt ist.

235



25

26.

27,

28.
29,

30.
31,

32,

33.

34.
35

36.
37.

38.
2%
40.
41.
42.

43.

44

. D. BOUREL hat eine franzosische Ubersetzung dieses Buches herausgegeben, der
eine gute Einleitung vorausgeht. Der Titel lautet: M. MENDELSSOHN, Jérusalem
ou Pouvoir religieux et judaisme, Paris 1982. Fiir das Gesamtwerk, vgl. Gesammelte
Schriften ,Jubildumsausgabe, herausgeg. von 1. ELBOGEN, E. MITTWOCH, F.
BAMBERGER u.a. (Berlin-Breslau 1929-1938), fortgesetzt unter der Leitung von
A. ALTMANN, von S. LAUER u.a. (Stuttgart 1971-). Jerusalem hat seinen Platz
im 8. Band (1983).

Nachzulesen H. COHEN, Kants Theorie der Erfahrung, 1. Ausgabe, Berlin 1871, 2.
verdnderte Auflage 1885. Vgl. ebenfalls H. DUSSORT, L’Ecole de Marbourg, Paris
1983, 2. Kapitel, Les polémiques autour de Kant et la methode transcendentale, S.
80-94; 4. Kap., La theorie de la science, S. 111, 128, besonders 120f. Dussort
verfolgt sehr gut die Entwicklung des Denkens Cohens.

Vgl. Kants Begriindung der Ethik, Berlin 1887 und die Interpretation H. DUS-
SORTS, a.a.0., Kap. 111, De la logique a I’éthique, S. 95 bis 100.

Marburg 1888. (Vgl. Jiidische Schriften, 1, Berlin 1924, S. 145-181).
Heidelberg 1917. (Vgl. Kleinere Schriften, Berlin 1937, S. 230-277).

Berlin 1936.

Cf. «De I'évasion», in Recherches philosophiques V, 1935/36. Dieser Text wurde
separat herusgegeben in Montpellier, 1982, mit einer Einleitung und Anmerkungen
von J. ROLLAND.

«Innere Beziehungen der Kantischen Philosophie zum Judentum». Vgl. Jidische
Schriften, 1, S. 284-305.

Vgl. Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft. Franzosische Uberset-
zung in E. KANT, Guvres philosophiques 111, Bibliothéque de la Pléiade, 1986,
Einleitung von F. ALQUIE.

Vgl. a.a.0., Doctrine, III. Teil, II. Sektion (VI, 125-126).

Vgl. Vorwort zur Ausgabe von 1793: «Wozu haben sie notig, den Ausgang zu
kennen, den der Lauf der Welt ihrem moralischen Handeln vorbehilt? Es geniigt
ihnen, ordentlich ihre Pflicht zu erfiillen...». Uber die Gottesliebe vgl. Doctrine, 1V.
Teil, II. Sektion, 3 (VI,182). In Parallele zu setzen mit der Mischna, Abot IV,3,
Babyl. Talmud, Avoda sara 19a; MAIMONIDES, Kommentar zur Mischna, Einlei-
tung zum Kapitel Chiliq; Guide 111, 52.

Vgl. die Einleitung von F. ALQUIE zu Euvres philosophiques 111, S. 3-7.
Ube;_selzung von A. PHILONENKO. Vgl. die sehr scharfsinnigen Anmerkungen
des Ubersetzers in GEuvres 111, S. 1315f.

Giessen 1915.

Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, Leipzig 1919.

Vgl. Utopie et socialisme, Paris 1977.

Vegl. La philosophie religieuse de Hermann Cohen, Paris 1984, 3. Kap., S 89.

1. Ausgabe, Paris 1963; 2. durchgesehene und ergéinzte Ausgabe 1976.

Quatre lectures talmudiques, Paris 1968. Du sacré au saint. Cing nouvelles lectures
talmudiques, Paris 1977. L’ Au-dela du verset. Lectures et discours talmudiques. Paris
1982.

. Vgl. En découvrant l'existence avec Husserl et Heidegger, 2. Ausgabe, Paris 1967, S.

236



45.
46.

47.

48.

10; S. 34; S. 47. Nachzulesen ebenfalls J. COLETTE, «Lévinas et la phénoménologie
husserlienne», in Emmanuel Lévinas, Les Cahiers de la nuit surveillée n° 3 (Textes
rassemblés par J. ROLLAND), Lagrasse 1984, S. 19-36.

Vgl. En découvrant Uexistence..., S. 135. Totalité et Infini, Den Haag 1961, S. 270.

Vel. En découvrant l'existence..., S. 71 f., S. 171. Siche jedoch die Diskussion der auf
diese Weise zum Ausdruck gebrachten Ideen bei G. PETITDEMANGE, in «Lévi-
nas et Heidegger», in Emmanuel Lévinas, Lagrasse 1984, S. 37-49, an verschiedenen
Orten.

Vgl. z.B. De Dieu qui vient a l'idée, Paris 1982, S. 58, S. 212. Es ist richtig, dass die
Relation der Transzendenz, zumindest fliichtig, bis hinein in die Philosophien des
Wissens in Erscheinung tritt. Vgl. a.a.O., S. 185.

Vel. Totalité et Infini, S. 16-17.

237



	Für eine jüdische Annäherung an die Philosophie

