Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 43 (1987)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Heinz Westman: DIE ERLOSUNGSIDEE IM JUDENTUM i. Eranos-Jahrbuch 1936
(Ergiinzungsband) Eranos-Stiftung Ascona 1986

Als Nachtrag zum Eranos-Jahrbuch 1936 ist soeben ein schmaler Erganzungsband
erschienen. Er enthilt zwei Beitrige zum Problem der Erlésung im Judentum und
Christentum. Der Rhein-Verlag wagte es damals nicht, diese Arbeiten in den Gesamt-
band aufzunchmen. da diec «politischen Machthaber diec Verbreitung in Deutschland
verboten hétten». Dass diese Aufitze nach 50 Jahre veroffentlicht wurden, ist ein Akt
der Pietdt der Eranos-Stiftung gegeniiber den beiden Autoren, welche die Publikation
nicht mehr erleben konnten.

Neben einer kurzen Monographie von Paul Tillich iiber «Angst und Erlosung im
Protestantismus» interessiert uns hier die ausfihrliche Arbeit des judischen Analytikers
Heinz Westman. Das Thema seines Beitrages lautet: Die Erlésungsidee im Judentum.

Als analytischer Psychologe nimmt der Autor - im Unterschied von den mehr
religionsgeschichtlich orientierten Forschern - eine rein psychologische Stellung ein. Er
ist ausschliesslich an der Erlosung des individuellen jiidischen Menschen interessiert.
Der kollektive Aspekt des Problems wird nur insofern beriihrt, als dieser seine eigene
These zu stiitzen vermag. Und diese lautet: Erlésung im Judentum bedeutet Erlosung
des einzelnen Juden durch Bewusstwerdung. Dies beinhaltet nach H. Westman Realisie-
rung seiner Entwurzelung sowie der Entwertung des Weiblichen im Judentum. Es geht
somit dem Autor um das Problem der Selbstfindung und Selbstverwirklichung oder um
das, was die moderne Tiefenpsychologie als Individuation zu bezeichnen pflegt.

Dem an diesem Problem interessierten Leser stellt sich indessen die Frage: Bedeutet
Erlésung, wie sie der Verfasser versteht, tatsichlich auch dasselbe, was sich das Juden-
tum darunter vorstellt?

Hier erheben sich einige grundsitzliche Einwiinde. Vergleicht man die Entwicklung
der Erlosungsidee im Judentum und Christentum, dann lidsst sich unschwer nachweisen,
dass die Erlosung im Christentum auf der Paulinischen Lehre von der Erbsiinde beruht.
wie sie am klarsten im Romerbrief! formuliert ist. Erlésung bedeutet fiir den Christen
Befreiung von der Siinde des Urelternpaares, einerseits durch den Glauben an den
auferstandenen Erloser Jesus Christus, andererseits durch die Sakramente.

Im Wesentlichen anders und sehr viel komplizierter erweist sich die Entwicklung
der Erlosungsidee im Judentum, dem ja der Begriff der Erbsiinde im Paulinischen Sinne
fremd ist. Fiir das jidische Selbstverstindnis bedeutet Erlésung weniger eine seelische
Wandlung des einzelnen Individuums. Im Vordergrund steht vielmehr das jidische
Kollektiv. Ausserdem bedeutet Erlosung im Judentum zu allen Zeiten einen Vorgang,
der in einer geschichtlichen Dimension erfahrbar ist. Es geht dabei aber weniger um eine
«Erlosung der Welt als Ganzes», wie H. Westman annimmt. Selbst in der utopisch
optimistischen Vision Jesajas wird dem jldischen Volk eine besondere Rolle zugewie-
sen. Eine individuelle Erlosung wird zwar an einzelnen Stellen des jiidischen Schrifttums
angedeutet, sie bleibt aber eher im Hintergrund.

Ein weiterer Einwand betrifft die Auswahl des herangezogenen Quellenmaterials.
Es zeigt sich dabei, dass die Erlosungsidee im Judentum ganz verschiedene Aspekte
aufweist, je nachdem, welche literarischen Zeugnisse herangezogen werden. So stellt sich
die Idee der Erlosung anders dar in biblisch-talmudischer Sicht, anders in der jiidischen
Mystik - der Kabbalah - und wieder etwas anders im chassidischen Schrifttum.? Der

185



Autor stiitzt sich weitgehend auf das judische Sagen-Mirchen und Legendenmaterial.
Von der Auffassung der Kabbalisten werden nur einige wenige aus der Friihzeit er-
wihnt. Und dabei wire es doch naheliegend. auch die Vorstellungen der spiteren
Kabbalisten, insbesondere von Isaak Lurja heranzuzichen. Ebenso wenig wird die Erlo-
sungsidee, wie sie sich in der hiretischen Bewegung des sog. Sabbatianismus nieder-
schldgt. erwdhnt. Gerechterweise muss erwihnt werden, dass die Erforschung der hire-
tischen Mystik erst in den letzten vier Jahrzehnten einsetzte und ihre Ergebnisse dem
Autor noch nicht bekannt waren. Endlich wird auch die Wandlung der Erlésungsvor-
stellung im Chassidismus nicht erwihnt.

Man kann dem Autor insofern zustimmen. als das Abgeschnittensein von der Erde
fiir den Juden von jeher ein schmerzliches Problem war, was sich nicht nur aus der
liturgischen Literatur, sondern aus den zahlreichen, immer wieder sporadisch auftau-
chenden messianischen Bewegungen ergibt, deren Ziel der Versuch einer Wiederverwur-
zelung im heimatlichen Boden war.

Aber wie verhilt es sich mit dem Problem der Entwertung des Weiblichen im
Judentum?

Es ist eine Eigenart der monotheistischen Religionen, dass sie einseitig patriarchal
orientiert sind. Die Frage, ob dem Patriarchat einmal eine soziologisch nachweisbare
matriarchale Institution vorausging, ist seit J.J. Bachofen?® von den fithrenden Ethnolo-
gen bis heute nicht eindeutig entschieden worden. Was mit einiger Sicherheit gesagt
werden kann, ist die Tatsache, dass vor der patriarchalen Bewusstseinsstufe eine mehr
matriarchale Haltung vorherrschend war, wie auch der Autor richtig bemerkt. Was ihm
aber entgangen ist, ist die Tatsache, dass die Entwicklung in der Richtung zu einer
patriarchalen Einstellung damals eine notwendige Bewusstseinsdifferenzierung bedeute-
te, wie spiter £. Neumann* anhand eines ausgedehnten historischen und ethno-soziolo-
gischen Materials liberzeugend nachgewiesen hat.

Nun betrifft aber die patriarchale Geisteshaltung keineswegs das Judentum allein.
Sie gilt ebensosehr fiir das Christentum und in noch viel grosserem Masse den Islam.
Die Lektiire der Kirchenviiter, angefangen bei Clemens von Alexandria und Augustinus
bis zu Thomas von Aquin zeigen eine geradezu erschreckende Entwertung des Weiblich-
en, wie dies im jlidischen Schrifttum in viel geringerem Masse zu finden ist. Natiirlich
sehen sich heutzutage sowohl Judentum wie Christentum mit diesem Problem konfron-
tiert.

Hochst bedauerlich ist es, dass der Autor sich mit den verbreiteten Vorurteilen
liber «die Juden» identifiziert, indem er kritiklos das Vokabular der antisemitischen
Literatur iibernimmt und den Juden Intellektualismus, Materialismus u.a.m. zum Vor-
wurf macht. Hier wire ein etwas mehr einfiihlsames Verstindnis fiir die Eigenart der
judischen Psyche wohl eher angebracht gewesen.

Trotz mancher interessanter Ansatzpunkte vermag diese Arbeit nicht zu befriedi-
gen. Zweifellos kann sie in der Neurosentherapie jliidischer Menschen hilfreich sein.
Aber die Erlosungsidee, wie sie H. Westman versteht, geht im Wesentlichen an dem
vorbei, was sich das Judentum darunter vorstellte.

S. Hurwitz

1. Romerbrief 5,12.

2.S. Hurwitz: Zur Idee der Erlésung im Judentum und Christentum i. Psyche und
Erlosung. Ziirich 1983.

3. J.J. Bachofen: Mutterrecht und Urreligion. Leipzig 1927.

4. E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins. Ziirich 1949.

186



JUIFS ET JUDAISME EN AFRIQUE DU NORD DANS L’ANTIQUITE ET LE
HAUT MOYEN-AGE. Actes du Colloque international du Centre de Recherches et
d’Etudes juives et hébraiques, publiés sous la direction de Carol lancu et de Jean-Marie
Lassere. Montpellier, 1985.

En un temps ou les Juifs d’Afrique du Nord témoignent d’une conscience avivée et
affinée de leur propre passé et de leur héritage culturel, ce recueil arrive a point. En
effet, dans une série d’études succinctes, a la fois trés accessibles et rigoureusement
scientifiques, il met en évidence des aspects trés différents du judaisme au Maghreb. La
période considéree est fort etendue, puisqu’elle couvre I’Antiquit¢ et tout le Moyen-Age
(plus que ne le suggere le titre!). Les thémes abordés sont variés: examen des sources
archeologiques; nature des rapports des Juifs avec I’environnement non juif, paien ou
chrétien; recherches sur la situation des communautés a des époques mal connues,
comme celles des Vandales et des Byzantins.

L’expansion de I'Islam suscite une problématique nouvelle: désormais les Juifs ne
sont plus que des dhimmis, une population «tolérée» et sujette a des discriminations.
Mais, d’un autre coté, ils nouent des relations étendues et trés féecondes avec des com-
munautés juives couvrant une aire géographique considérable, dominée par I'lslam. La
position des Juifs dans ce milieu arabo-islamique et dans le monde méditerranéen ne
manque pas de développer leur créativite dans les domaines scientifique et philosophi-
que, en particulier.

La poésie, la tradition liturgique et la musique ont une part appréciable dans ce
recueil: elles ont contribué a maintenir vivante la conscience historique d’une popula-
tion ouverte a des influences multiples: espagnoles, arabes et berberes. D’excellentes
illustrations et des documents cartographiques agréementent et facilitent la compréhen-

sion des textes. Un ouvrage attrayant et riche en enseignements.
E. Starobinski-Safran

Herbert Haag, DER GOTTESKNECHT BEI DEUTERQJESAJA. Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft 1985 (= Ertrige der Forschung, Bd. 233), XLIII, 204
S.pb.

Ohne Zweifel gehoren die Gottesknechtslieder Deuterojesajas (ferner EJL genannt)
zu denjenigen Texten der hebriischen Bibel, die seit biblischen Zeiten schon stets in
ganz besonderer Weise die Aufmerksamkeit auf sich gezogen und im Laufe der Jahr-
hunderte eine wahre Bibliothek von Kommentar- und monographischer Literatur pro-
voziert haben, die ihrer Auslegung und Erforschung gewidmet ist, die zu iiberschauen,
geschweige denn kritisch zu sichten nachgerade unméglich geworden ist. Umso dankba-
rer ist man daher fiir solche zusammenfassende Berichte zur Auslegungs- und For-
schungsgeschichte, wie ithn nun abschliessend fiir alle bisherige Arbeit (d.i. bis1985) an
den EJL H. Haag mit seinem hier anzuzeigenden Buch vorgelegt hat, das er - dem
Schlusssatz seines Vorwortes zufolge - als« (s)ein Vermichtnis, aber auch (s)ein Be-
kenntnis zum Ebed JHWH und zum Pais Theou» verstanden wissen méchte.

Der Bogen der Darstellung ist weit gespannt, kein Thema der Forschung(sge-
schichte) und keine Epoche der Auslegungsgeschichte wird ausgelassen. Nach einer
knappen Ubersicht iiber die bisherigen «Berichte zur Geschichte der Auslegung und
Forschung» (S.1-3) und der Diskussion aller «Literarkritische(n) Fragen» rund um die
EJL (S. 4-33) ist das dritte Kapitel, der ecigentliche erste Hauptteil des Buches, der
«Forschung zur Geschichte der Auslegung bis zum 19. Jahrhundert» gewidmet. Darin
liefert Vf. zunéchst eine Bestandsaufnahme der «EJL im Verstidndnis des Judentums»

187



(S.34-66), angefangen von den wohl idltesten Deutungen der EJL in Dan 12,3 und Sir
48,10, tber die Targumim, die LXX, die Schriften von Qumran, die rabbinische und die
klassische mittelalterliche Exegese bis hin zu «Stimmen aus dem 20. Jahrhundert», wie
L. Baeck, F. Rosenzweig, M. Buber u.a. Im Anschluss daran sichtet er die «christliche
Auslegung» (S. 66-100), besonders ausfithrlich dabei die «Verwendung der EJL im
Neuen Testament» und in der alten Kirche (mit der sich Vf. bereits in FZPhTh 31
(1984), S. 343-377) eingehend beschiftigt hat), weniger ausfiithrlich, aber dennoch ihre
Grundlinien aufzeigend, die Exegese der Scholastiker, der Reformatoren und der Zeit
danach bis zu B. Duhms klassischen Jesajakommentar (1892, *1968), von dem an Vf.
dann nichts mehr von der Geschichte der Auslegung, sondern der Erforschung der EJL
spricht. Die Aufarbeitung der «Ertrage der Forschung seit 1892», chronologisch in vier
Abschnitte (1.B. Duhm, 2. von Duhm zu Mowinckel, 3. von Mowinckel bis 1950, 4.
letzte Entwicklungen und Tendenzen) und einen Exkurs zur Arbeit der skandinavischen
Schule gegliedert, bildet den Gegestand des vierten Kapitels resp. des zweiten Haupttei-
les des Buches (S.101-167). Mit einer Behandlung einzelner, kontrovers diskutierter
wichtiger Textstellen (S. 168-184) und theologisch relevanter Sachverhalte und Aussa-
gen in den EJL (S.185-195) schliesst Vf. seinen breit angelegten Forschungsbericht ab,
der des in ihm aufbereiteten Materialreichtums wegen alle Bewunderung verdient.

Es ist dem Vf. in seinem Buch nicht nur gelungen, auf angesichts der zu bewiéltigen-
den Stoffiille minimalen Raum ein Maximum an zuverldssiger Information unterzubrin-
gen, sondern diese zugleich so geordnet vorzutragen, dass dem Leser die Vielfalt in der
Auslegungsgeschichte der EJL ebenso liberschaubar wird, wie es ihm der in die Hand
gegebene Kompass gestattet, die zuweilen verschlungenen Wege der Forschung miihelos
nachzugehen. Eine Leistung, fiir die man V{. zu bleibendem Dank verpflichtet ist!

Besonders hingewiesen sei hier noch auf die beigegebene vorziigliche Bibliographie
(S.XVII-XLIII), die - so Vf. s Bemiihen -«ab 1892 vollstindig sein» mochte, um «die
Niitzlichkeit der Arbeit entscheidend» mitzubestimmen. Zu erginzen waren vielleicht
noch folgende zwei Titel, die mir gerade untergekommen, in die Bibliographie aber
(noch) nicht aufgenommen worden sind: Joel E. Rembaum, The Development of a
Jewish Exegetical Tradition regarding Isaiah 53, in: HThR 75 (1982), S.68-101, und
Douglass J. Moo, The Old Testament in the Gospel Passion Narratives, Sheffield 1983,
S.79-172: The Use of the Isaianic Servant Songs in the Gospel Passion Texts.

S. Schreiner

Schmuel Daum, PENINE TORA. Rabbinische Weisheiten zum Pentateuch. Bd. 2:
Leviticus-Numeri. Basel: V. Goldschmidt, 1986.

Wieder legt der bewihrte Religionspddagoge eine fast 500 Seiten starke Sammlung
vorwiegend nachtalmudischer Uberlegungen zur Bibel vor, die auch dem Kenner eine
Fiille oft schwer zuginglicher Texte erschliesst. Verschiedene geistige Tendenzen im
Judentum der Neuzeit, die einander aufs schirfste bekdmpft hatten, sind hier friedlich
vereinigt, alle unter dem breiten Dach des traditionellen Judentums (das nicht-tradi-
tionelle wird nur am Rande, in sehr milder Polemik, erwidhnt). An Selbstkritik fehlt es
jedoch keineswegs; im Gegenteil: Grosse Personlichkeiten kritisieren ihre eigene Ge-
meinschaft, nicht minder grosse sich selbst, wobei freilich die Grenzen erlaubter Kritik
immer wieder aufgezeigt werden. (Ganz grossartig die Demaskierung eines «Moralpre-
digers», S. 150 f.) Viel ist hier dic Rede von wahrer und falscher Bescheidenheit, ichbe-
zogener Frommigkeit und sozialer Verantwortung und vom oft schwierigen Lob des
verheissenen Landes. Immer wieder kommt die grosse Lebensklugheit der Rabbiner

188



zum Vorschein, die aus der Tora leben und sie vom Leben her zu deuten wissen; so z.B.
in der Alkoholtherapie, S. 63 f.

Wie scharf die Kritik an der Unfdhigkeit, sich auf ein Datum fiir die Erinnerung an
den Holocaust zu einigen, ist (S. 312), ergibt sich bei nochmaliger Lektiire der erschiit-
ternden Widmungen, die den Band er6ffnen. Es ergibt sich aber auch das Trostliche der
Hoffnung auf Frieden, die mit dem Ganzopfer (griechisch: holokauston) als Friedens-
opfer unlésbar verbunden ist (S. 42-45).

Autor und Verlag verdienen unseren Dank fiir ein volkstiimliches, sehr gut ge-
drucktes und solide ausgestattetes Buch, das wohl geeignet ist, jiidische Gedanken zu
verbreiten.

S. Lauer

Yehoschua Amir, STUDIEN ZUM ANTIKEN JUDENTUM, Frankfurt/M.-Bern-New
York: Verlag Peter Lang 1985 (= Beitrige zur Erforschung des Alten Testaments und
des antiken Judentums, Bd.2), VIII.123 S. pb.

Wie M. Mach im Geleitwort (S.I-VI), das zugleich als ein Geleitwort fiir die
gesamte neue, von M. Augustin initiierte, unterdessen bereits auf cinige Binde ange-
wachsene Schriftenreihe konzipiert ist, zum Anliegen dieser Schriftenreihe schreibt, ist
es ithr darum zu tun, hebriische Bibel und antikes Judentum nicht einfach nur nebenei-
nander zu stellen, vielmehr sollen sie in Beziehung zueinander gesetzt und gesehen
werden, um auf diese Weise jene traditionelle Trennung des «Alten Testaments» von
den Schriften des Frithjudentums zu {iberwinden, die zwischen ihnen konstruierte, bis in
die wissenschaftliche Arbeitsteilung hinein verfolgbare Kluft zu iiberbriicken. Fiir eben
dieses Anliegen — so Mach — haben Y. Amirs im vorliegenden Band vereinigte, zuvor
zumeist hebriisch veroffentlichte, nun aber eigens vom Vf. fiir diese Ausgabe iibersetzte
und damit liberarbeitete Studien etwas geradezu Programmatisches: Um das Verstehen
des Judentums zwischen der hebriischen Bibel und der rabbinischen Zeit bemiiht,
wollen und sollen sie gerade den «Zusammenhang der Hebriischen Bibel sowohl mit
der Welt der Rabbinen als auch mit dem jiidischen Hellenismus» beleuchten.

Der erste Aufsatz gilt «Psalm 119 als Zeugnis eines proto-rabbinischen Judentums»
(S.1-34), in dem Vf. «die dlteste Urkunde», die «die spezifisch rabbinische Art jidischer
Frommigkeit bezeugt», findet. Gestiitzt auf eine sorgfiltige Analyse der sprachlichen
Mittel und Ausdrucksformen des Psalmisten, zeigt Vf. darin die Verdnderungen auf, die
sich «in der Tiefe der jidischen Religiositit» abgespielt haben, indem mit der Torah,
wie sie in Ps 119 geschildert, besungen wird, «ein neuer Brennpunkt religioser Bezie-
hung entstanden ist», der allerdings — anders als in der SapSal —hier «keine Sperrfunk-
tion hat gegen die primare religiose Beziehung, also die zu Gott selbst»; denn die Torah
als Bezugspunkt wird nirgends verselbstindigt, sie bleibt stets Seine, Gottes Torah, und
wenn der Psalmist sie preist, in ihr/nach ihr forscht etc., dann nur, weil sie eben Seine
Torah ist, die ihm den Weg zu Ihm weist. — Ein Kapitel beinahe dualistisch anmutender
Mythologie, das im Tod den Reprisentanten des Satan sieht, den seine «menschlichen
Parteiginger», d.i. «die Bosen», zu ihrem Fiirsten erhoben und auf die Erde eingeladen
haben, ohne dass er auf ihr jedoch ein Reich zu errichten vermochte, zeichnet Vf. in
seiner Untersuchung der «Gestalt des Thanatos in der «Weisheit Salomos» (S. 51-82)
nach. — In «Doch ein griechischer Einfluss auf das Buch Kohelet?» (S. 35-50) macht VT,
wahrscheinlich, dass Kohelets ha-kol hevel ein hebriisches Echo auf des Kynikers Mo-
nimos typhon einai panta sein kann, das ihm die Menanderkomédie «Kippekomos», die
das Monimos-Zitat iiberliefert, vermittelt haben mag. — Am Beispiel von Sib III 520-572

189



illustriert Vf. in «Homer und Bibel als Ausdrucksmittel im 3. Sibyllininenbuch» (S. 83-
100), wie der Autor der Sib bewusst Assoziationen sowohl an biblische als auch homeri-
sche Texte erweckt bzw. in sie eingebaut hat, um durch «das Ineinanderspielen der
beiden klassischen Welten, Homers (und Hesiods) einerseits und der Bibel anderer-
seits», seinem Werk «besondere Sinnmomente» zu verleihen. — In «Der Begriff Ioudais-
mos — zum Selbstverstindnis des hellenistischen Judentums» (S. 101-113) macht VI.
deutlich, dass ioudaismés vier Aspekte in sich vereint (1. ist er «als ein Umkreis gedacht,
der alles jiidische Leben umschliesst», 2. meint er die Norm, die Regel, an die man sich
zu halten hat, 3. drickt er deren ethischen Wert aus, und 4. bezeichnet er die Lehre,
genauer talmud torah), die nach dem Verstindnis der hellenistischen Juden in némos
und patrios philosophia zusammengefasst werden koénnen. Die letzte Studie versucht
«Das jiidische Paradox auf dem Hintergrund der hellenistischen Judenfeindschaft» (S.
114-123) aufzuhellen, die Tatsache, dass die Juden infolge ihres Festhaltens an der
Weisung Dt 6,5 «der hellenistisch-romischen Welt als der Extremfall der deisidaimonia»
und infolge ihres Festhaltens an der Weisung Dt 6,4; 4,39 als zugleich der Extremfall
der atheotés bzw. asébeia galten.

S. Schreiner

Mordechai Breuer, JUDISCHE ORTHODOXIE IM DEUTSCHEN REICH 1871-
1918. SOZIALGESCHICHTE EINER RELIGIOSEN MINDERHEIT. (Eine Verdf-
fentlichung des Leo Baeck Instituts), Frankfurt/M.: Jidischer Verlag, 1986, 525 Seiten.

Ganz im Gegensatz zum liberalen, reformorientierten Judentum ist die jiidische
Orthodoxie in Deutschland im Zeitalter von Emanzipation und Assimilation bisher
zum Gegenstand intensiverer geschichtswissenschaftlicher Forschung geworden, wobei
die fiir die Orthodoxie weit schmalere Quellengrundlage nur eine der Ursachen fiir
dieses Forschungsdefizit ist. Umso mehr ist der vorliegende Versuch zu begriissen,
diesen Bereich der deutsch-jiidischen Geschichte aufzuarbeiten.

M. Breuer, mit der Entwicklungsgeschichte der deutsch-jiidischen Orthodoxie nicht
nur wissenschaftlich, sondern auch verwandtschaftlich eng verbunden — er ist ein Uren-
kel Samson Raphael Hirschs und Sohn Isaac Breuers — ist mit dem vorliegenden Band
eine sozialgeschichtliche Analyse gelungen, die die jiidische Orthodoxie nicht allein als
eine Negation der Reform begreift und ihre Entwicklung nicht nur als Geschichte einer
isolierten Sondergruppe darstellt. Breuer ordnet die Orthodoxie vielmehr in die fiir das
deutsche Judentum in der Zeit des Kaiserreichs generell typischen religios-sozialen
Entwicklungslinien ein, so etwa wenn er den Stellenwert des Konservatismus im 6ffent-
lichen Leben auch vieler liberal dominierter jiidischer Gemeinden schildert.

Die Orthodoxie war als Gesamtphdnomen, so zeigt Breuer im Blick auf Kultur und
Wissenschaft, Erziehung und Ausbildung sowie auf Wirtschaft und Gesellschaft nicht
ausschliesslich von der Abwehr aller Neuerungen geprigt, sie suchte auch die Anglei-
chung an die moderne nichtjiidische Umweltkultur soweit dies ohne Ubertretung des
Religionsgesetzes moglich erschien. «Sie schloss nicht von innen das Tor der Emanzipa-
tion, sondern liess ihre Anhidnger fast vorbehaltlos an den wirschaftlichen und kultu-
rellen Errungenschaften der modernen Aussenwelt teilnehmen.

Gleichzeitig riistete sie sie mit einer Bildungstheorie und einer religiosen Weltan-
schauung, die es ihnen ermdglichen sollte, absolute Traditionstreue mit relativer geisti-
ger Aufgeschlossenheit zu verbinden und das Kulturgut der modernen Aussenwelt in
Niitzliches und Unannehmbares zu scheiden.» (S. 5)

So gab es, wenn auch in klar definierten Grenzen, auch innerhalb der Orthodoxie
eine kulturelle Assimilation, die eine Vielfalt orthodoxer Verhaltensformen mit sich

190



brachte. Fiir das dussere Erscheinungsbild orthodoxer Juden in der nichtjiidischen
Offentlichkeit gilt dies ebenso wie etwa fiir die i.S. zunchmender sozialer Gleichbe-
rechtigung verinderte Stellung der Frau in der orthodoxen Gesellschaft.

Im Gegensatz dazu stand die gesellschaftliche und gemeindliche Selbstisolation
der Orthodoxic 1.S. der Aufrechterhaltung des mtensiven traditionell-religiosen Le-
bens im privaten Bereich ebenso wie in Schule und Synagoge.

Die Auswahl des Untersuchungszeitraums erweist sich als berechtigt, war doch
diese Phase cin fiir die Entwicklung der deutsch-jlidischen Orthodoxic zentraler hi-
storischer Abschnitt, der nach Breuer durch zwei gegenliufige Tendenzen gekenn-
zeichnet war. Einerseits verlor die Orthodoxie an Attraktivitit und geriet schon bald
in den Status einer Minderheit: war um 1850 noch mehr als die Hélfte der deutschen
Juden als orthodox zu bezeichnen, so waren es um 1918 noch etwa 10-20 Prozent.
Andererseits vollzog sich gerade in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts eine, von
Breuer ausfiihrlich nachgezeichnete bemerkenswerte organisatorische Modernisie-
rung und religiose Vitalisierung der Orthodoxie, deren Selbstbewusstsein durch ihre
Minderheitenposition cher gestéirkt als geschwiicht wurde.

Das politische Verhalten der Orthodoxie wird im vorliegenden Band nur kur-
sorisch behandelt, soll demnichst aber Gegenstand einer speziellen Studie Breuers
werden. Ein Literaturverzeichnis und ein ausfithrlicher Anmerkungsteil mit sehr zahl-
reichen Quellenverweisen beschliessen den gelungenen Band.

T. Rahe

Trude Maurer, OSTIUDEN IN DEUTSCHLAND 1918-1933. (Hamburger Beitrige
zur Geschichte der deutschen Juden. Bd. 12), Tiibingen: Christians Verlag, 1986, 972
Seiten. b

Mit dieser Dissertation, die den 1986 erstmals verlichenen Fritz-Theodor-Ep-
stein-Preis des Verbandes der Osteuropahistoriker erhielt, legt Trude Maurer zu
einem von der Forschung stark vernachlissigten Gebiet der deutsch-jidischen Ge-
schichte eine ausfihrliche und griindlich gearbeitete Untersuchung vor, die den Rang
eines Standardwerkes beanspruchen darf, Anders als die bislang viel zitierte Arbeit
Adler-Rudels basiert sie auf reichhaltigem archivalischem Quellenmaterial deutscher
und israelischer Archive sowie einer Auswertung amtlicher Veroffentlichungen und
zahlreicher zeitgendssischer Zeitungen und Zeitschriften jiidischer wie nichtjiidischer
Provenienz.

Nach einer differenzierenden Betrachtung zum Begriff des «Ostjuden» und ei-
nem Forschungsiiberblick zum Phidnomen der ostjiidischen Einwanderer in den west-
lichen Lindern wendet sich Maurer der Bedeutung des Ersten Weltkriegs. der fiir
viele deutsche Soldaten zum ersten Mal eine dirckte Begegnung mit dem Judentum
Osteuropas mit sich brachte, fiir das Verhéltnis jidischer und nichtjiidischer Deut-
scher zu den Ostjuden wie auch der in diesem Kontext beginnenden offentlichen
Debatte iiber die «Ostjudenfrage» zu. Die deutsche Politik gegenliber den Ostjuden
im Ersten Weltkrieg wird relativ knapp behandelt, ist sie doch in Egmont Zechlins
Studie bereits ausfiihrlich behandelt worden.

In einer demographischen Skizze werden die wichtigsten Wanderungsprozesse
sowie die Bevolkerungs- und Sozialstruktur der Ostjuden in Deutschland dargestellt
und analysiert, wobei wie auch in anderen Teilen der Arbeit Preussen zu Recht im
Mittelpunkt des Interesses steht, lebten hier doch 1925 fast 71 Prozent der auslindi-
schen Juden im Deutschen Reich. Auch wenn die in Deutschland lebenden Ostjuden.
deren

191



Anteil an der jiidischen Gesamtbevolkerung in der Weimarer Zeit zwischen 15 und 20
Prozent schwankte, in mancherlei Hinsicht keine homogene Gruppe bildeten, so
waren si¢ doch im Gesamtvergleich mit den deutschen Juden eine deutlich unter-
scheidbare Gruppe: sie waren durchschnittlich jlinger, hatten in den bestechenden
Familien eine hohere Geburtenrate, stellten einen hoheren Anteil in Industrie- und
Handwerksberufen, neigten politisch eher zum Sozialismus und/oder zum Zionismus
und religios eher zur Orthodoxie.

Den Schwerpunkt der Arbeit bildet — vor dem Hintergrund des primir negativ
gepriigten Bilds der Ostjuden in der offentlichen Meinung — die deutsche Politik
gegeniiber den Ostjuden in der Weimarer Republik, die in ihren wichtigsten Konzep-
tionen und Aktionen, aber auch ihren juristisch-institutionellen Aspekten behandelt
wird. War die Weimarer Republik einerseits von jenen politischen Kriften getragen,
die traditionell die staatsbiirgerliche Gleichberechtigung der Juden und das Asylrecht
verteidigten und legte das deutsch-polnische Verhiltnis eine liberale Politik gegeniiber
den Ostjuden aus aussenpolitischen Griinden nahe, so gab es doch betrichtliche
innenpolitische Antriebskrifte, die nicht nur aus dem antisemitischen Lager kamen
und nicht zuletzt unter Hinweis auf die 6konomischen Probleme Deutschlands eine
gegen die Ostjudeneinwanderung gerichtete Politik forderten.

Dem vielgestaltigen Verhiltnis zwischen deutschen Juden und Ostjuden inner-
halb des Deutschen Reiches ist schliesslich das letzte Kapitel gewidmet, das sich dem
sozialen Hilfswerk fiir die Ostjuden ebenso zuwendet wie deren Rolle in den jiidi-
schen Gemeinden und Organisationen und ihrer Bedeutung fir Kultur und Selbstver-
stindnis der deutschen Juden. Das Verhiltnis zwischen deutschen und Ostjuden war
insgesamt, so das Fazit Maurers, von Ambivalenzen geprigt, einerseits von einer
sozialen Distanzierung seitens der liberalen Mehrheit der deutschen Juden, fiir die die
wenig assimilierten Ostjuden die Erinnerung an die voremanzipatorische Ghettoexi-
stenz repriisentierten, deren Anwesenheit den Antisemitismus in Deutschland nur zu
verstirken schien, andererseits von einem einmiitigen 6ffentlichen Engagement zu-
gunsten der Ostjuden in dem Bewusstsein, dass die Angriffe auf diese letztlich allen
Juden galten. Trotz aller sozialen Distanzierung gab es zugleich auch ein verstirktes
Interesse an der ostjiidischen Kultur, das gemeinsam mit der Notwendigkeit der
Verteidigung der Ostjuden die jiidische Komponente im Bewusstsein der deutschen
Juden stirkte.

T. Rahe

KORRIGENDA: zu JUDAICA 2 (1987) S.117 unten:

Der von Franz Rosenzweig und Ernst Simon so bewunderte Nobel war Nehemiah
Anton Nobel. Josef Nobel, Autor von Thabor, war Nehemiahs Vater (J.J. Petuchows-
ki)

BIBLIOGRAPHIE und ZEITSCHRIFTENUBERBLICK werden in Nr. 4 (1987)
fortgesetzt!

192



	Rezensionen

