
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 43 (1987)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Heinz Westman: DIE ERLÖSUNGSIDEE IM JUDENTUM i. Eranos-Jahrbuch 1936

(Ergänzungsband) Eranos-Stiftung Ascona 1986

Als Nachtrag zum Eranos-Jahrbuch 1936 ist soeben ein schmaler Ergänzungsband
erschienen. Er enthält zwei Beiträge zum Problem der Erlösung im Judentum und
Christentum. Der Rhein-Verlag wagte es damals nicht, diese Arbeiten in den Gesamt-
band aufzunehmen, da die «politischen Machthaber die Verbreitung in Deutschland
verboten hätten». Dass diese Aufätze nach 50 Jahre veröffentlicht wurden, ist ein Akt
der Pietät der Eranos-Stiftung gegenüber den beiden Autoren, welche die Publikation
nicht mehr erleben konnten.

Neben einer kurzen Monographie von Paul TiUich über «Angst und Erlösung im
Protestantismus» interessiert uns hier die ausführliche Arbeit des jüdischen Analytikers
Heinz Westman. Das Thema seines Beitrages lautet: Die Erlösungsidee im Judentum.

Als analytischer Psychologe nimmt der Autor - im Unterschied von den mehr
religionsgeschichtlich orientierten Forschern - eine rein psychologische Stellung ein. Er
ist ausschliesslich an der Erlösung des individuellen jüdischen Menschen interessiert.
Der kollektive Aspekt des Problems wird nur insofern berührt, als dieser seine eigene
These zu stützen vermag. Und diese lautet: Erlösung im Judentum bedeutet Erlösung
des einzelnen Juden durch Bewusstwerdung. Dies beinhaltet nach H. Westman Realisierung

seiner Entwurzelung sowie der Entwertung des Weiblichen im Judentum. Es geht
somit dem Autor um das Problem der Selbstfindung und Selbstverwirklichung oder um
das, was die moderne Tiefenpsychologie als Individuation zu bezeichnen pflegt.

Dem an diesem Problem interessierten Leser stellt sich indessen die Frage: Bedeutet
Erlösung, wie sie der Verfasser versteht, tatsächlich auch dasselbe, was sich das Judentum

darunter vorstellt?
Hier erheben sich einige grundsätzliche Einwände. Vergleicht man die Entwicklung

der Erlösungsidee im Judentum und Christentum, dann lässt sich unschwer nachweisen,
dass die Erlösung im Christentum auf der Paulinischen Lehre von der Erbsünde beruht,
wie sie am klarsten im Römerbrief1 formuliert ist. Erlösung bedeutet für den Christen
Befreiung von der Sünde des Urcllernpaares. einerseits durch den Glauben an den
auferstandenen Erlöser Jesus Christus, andererseits durch die Sakramente.

Im Wesentlichen anders und sehr viel komplizierter erweist sich die Entwicklung
der Erlösungsidee im Judentum, dem ja der Begriff der Erbsünde im Paulinischen Sinne
fremd ist. Für das jüdische Selbstverständnis bedeutet Erlösung weniger eine seelische

Wandlung des einzelnen Individuums. Im Vordergrund steht vielmehr das jüdische
Kollektiv. Ausserdem bedeutet Erlösung im Judentum zu allen Zeiten einen Vorgang,
der in einer geschichtlichen Dimension erfahrbar ist. Es geht dabei aber weniger um eine

«Erlösung der Welt als Ganzes», wie H. Westman annimmt. Selbst in der utopisch
optimistischen Vision Jesajas wird dem jüdischen Volk eine besondere Rolle zugewiesen.

Eine individuelle Erlösung wird zwar an einzelnen Stellen des jüdischen Schrifttums
angedeutet, sie bleibt aber eher im Hinlergrund.

Ein weiterer Einwand betrifft die Auswahl des herangezogenen Quellenmaterials.
Es zeigt sich dabei, dass die Erlösungsidee im Judentum ganz verschiedene Aspekte
aufweist, je nachdem, welche literarischen Zeugnisse herangezogen werden. So stellt sich
die Idee der Erlösung anders dar in biblisch-talmudischcr Sicht, anders in der jüdischen
Mystik - der Kabbalah - und wieder etwas anders im chassidischen Schrifttum.2 Der

185



Autor stützt sich weitgehend auf das jüdische Sagen-Märchen und Legendenmaterial.
Von der Auffassung der Kabbalisten werden nur einige wenige aus der Frühzeit
erwähnt. Und dabei wäre es doch naheliegend, auch die Vorstellungen der späteren
Kabbalisten, insbesondere von Isaak Lurja heranzuziehen. Ebenso wenig wird die
Erlösungsidee, wie sie sich in der häretischen Bewegung des sog. Sabbatianismus
niederschlägt. erwähnt. Gcrechterweise muss erwähnt werden, dass die Erforschung der
häretischen Mystik erst in den letzten vier Jahrzehnten einsetzte und ihre Ergebnisse dem
Autor noch nicht bekannt waren. Endlich wird auch die Wandlung der Erlösungsvor-
slellung im Chassidismus nicht erwähnt.

Man kann dem Autor insofern zustimmen, als das Abgeschnittensein von der Erde
für den Juden von jeher ein schmerzliches Problem war. was sich nicht nur aus der
liturgischen Literatur, sondern aus den zahlreichen, immer wieder sporadisch
auftauchenden messianischen Bewegungen ergibt, deren Ziel der Versuch einer Wiederverwurzelung

im heimatlichen Boden war.
Aber wie verhält es sich mit dem Problem der Entwertung des Weiblichen im

Judentum?
Es ist eine Eigenart der monotheistischen Religionen, dass sie einseitig patriarchal

orientiert sind. Die Frage, ob dem Patriarchat einmal eine soziologisch nachweisbare
matriarchale Institution vorausging, ist seit J.J. Bachofen3 von den führenden Ethnologen

bis heute nicht eindeutig entschieden worden. Was mit einiger Sicherheit gesagt
werden kann, ist die Tatsache, dass vor der patriarchalen Bcwusstseinsstufe eine mehr
matriarchale Haltung vorherrschend war, wie auch der Autor richtig bemerkt. Was ihm
aber entgangen ist, ist die Tatsache, dass die Entwicklung in der Richtung zu einer
patriarchalen Einstellung damals eine notwendige Bewusstseinsdifferenzicrung bedeutete,

wie später E. Neumann4 anhand eines ausgedehnten historischen und ethno-soziolo-
gischen Materials überzeugend nachgewiesen hat.

Nun betrifft aber die patriarchale Geisteshaltung keineswegs das Judentum allein.
Sie gilt ebensosehr für das Christentum und in noch viel grösserem Masse den Islam.
Die Lektüre der Kirchenväter, angefangen bei Clemens von Alexandria und Augustinus
bis zu Thomas von Ac/uin zeigen eine geradezu erschreckende Entwertung des Weiblichen,

wie dies im jüdischen Schrifttum in viel geringerem Masse zu finden ist. Natürlich
sehen sich heutzutage sowohl Judentum wie Christentum mit diesem Problem konfrontiert.

Höchst bedauerlich ist es. dass der Autor sich mit den verbreiteten Vorurteilen
über «die Juden» identifiziert, indem er kritiklos das Vokabular der antisemitischen
Literatur übernimmt und den Juden Intellektualismus. Materialismus u.a.m. zum
Vorwurf macht. Hier wäre ein etwas mehr einfühlsames Verständnis für die Eigenart der
jüdischen Psyche wohl eher angebracht gewesen.

Trotz mancher interessanter Ansatzpunkte vermag diese Arbeit nicht zu befriedigen.

Zweifellos kann sie in der Neurosentherapie jüdischer Menschen hilfreich sein.
Aber die Erlösungsidee, wie sie H. Westman versteht, geht im Wesentlichen an dem
vorbei, was sich das Judentum darunter vorstellte.

•S. Hurwitz

1. Römerbrief 5,12.
2. S. Hurwitz: Zur Idee der Erlösung im Judentum und Christentum i. Psyche und

Erlösung. Zürich 1983.

3. J.J. Bachofen: Mutterrecht und Urreligion. Leipzig 1927.

4. E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins. Zürich 1949.

186



JUIFS ET JUDAÏSME EN AFRIQUE DU NORD DANS L'ANTIQUITÉ ET LE
HAUT MOYEN-AGE. Actes du Colloque international du Centre de Recherches et
d'Etudes juives et hébraïques, publiés sous la direction de Carol lancu et de Jean-Marie
Lassere. Montpellier, 1985.

En un temps où les Juifs d'Afrique du Nord témoignent d'une conscience avivée et
affinée de leur propre passé et de leur héritage culturel, ce recueil arrive à point. En
effet, dans une série d'études succinctes, à la fois très accessibles et rigoureusement
scientifiques, il met en évidence des aspects très différents du judaïsme au Maghreb. La
période considérée est fort étendue, puisqu'elle couvre l'Antiquité et tout le Moyen-Age
(plus que ne le suggère le titre!). Les thèmes abordés sont variés: examen des sources
archéologiques; nature des rapports des Juifs avec l'environnement non juif, païen ou
chrétien; recherches sur la situation des communautés à des époques mal connues,
comme celles des Vandales et des Byzantins.

L'expansion de l'Islam suscite une problématique nouvelle: désormais les Juifs ne
sont plus que des dhimmis, une population «tolérée» et sujette à des discriminations.
Mais, d'un autre côté, ils nouent des relations étendues et très fécondes avec des
communautés juives couvrant une aire géographique considérable, dominée par l'Islam. La
position des Juifs dans ce milieu arabo-islamique et dans le monde méditerranéen ne

manque pas de développer leur créativité dans les domaines scientifique et philosophique,

en particulier.

La poésie, la tradition liturgique et la musique ont une part appréciable dans ce
recueil: elles ont contribué à maintenir vivante la conscience historique d'une population

ouverte à des influences multiples: espagnoles, arabes et berbères. D'excellentes
illustrations et des documents cartographiques agrémentent et facilitent la compréhension

des textes. Un ouvrage attrayant et riche en enseignements.
E. StarobinSki-Safran

Herbert Haag, DER GOTTESKNECHT BEI DEUTEROJESAJA, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1985 Erträge der Forschung, Bd. 233), XLIII, 204

S.pb.

Ohne Zweifel gehören die Gottesknechtslieder Deuterojesajas (ferner EJL genannt)
zu denjenigen Texten der hebräischen Bibel, die seit biblischen Zeiten schon stets in

ganz besonderer Weise die Aufmerksamkeit auf sich gezogen und im Laufe der
Jahrhunderte eine wahre Bibliothek von Kommentar- und monographischer Literatur
provoziert haben, die ihrer Auslegung und Erforschung gewidmet ist, die zu überschauen,
geschweige denn kritisch zu sichten nachgerade unmöglich geworden ist. Umso dankbarer

ist man daher für solche zusammenfassende Berichte zur Auslegungs- und
Forschungsgeschichte, wie ihn nun abschliessend für alle bisherige Arbeit (d.i. bisl985) an
den EJL H. Haag mit seinem hier anzuzeigenden Buch vorgelegt hat, das er - dem
Schlusssatz seines Vorwortes zufolge - als« (s)ein Vermächtnis, aber auch (s)ein
Bekenntnis zum Ebed JHWH und zum Pais Theou» verstanden wissen möchte.

Der Bogen der Darstellung ist weit gespannt, kein Thema der Forschung(sge-
schichte) und keine Epoche der Auslegungsgeschichte wird ausgelassen. Nach einer
knappen Übersicht über die bisherigen «Berichte zur Geschichte der Auslegung und
Forschung» (S.l-3) und der Diskussion aller «Literarkritische(n) Fragen» rund um die
EJL (S. 4-33) ist das dritte Kapitel, der eigentliche erste Hauptteil des Buches, der
«Forschung zur Geschichte der Auslegung bis zum 19. Jahrhundert» gewidmet. Darin
liefert Vf. zunächst eine Bestandsaufnahme der «EJL im Verständnis des Judentums»

187



(S.34-66), angefangen von den wohl ältesten Deutungen der EJL in Dan 12,3 und Sir
48,10, über die Targumim, die LXX, die Schriften von Qumran, die rabbinische und die
klassische mittelalterliche Exegese bis hin zu «Stimmen aus dem 20. Jahrhundert», wie
L. Baeck, F. Rosenzweig, M. Buber u.a. Im Anschluss daran sichtet er die «christliche
Auslegung» (S. 66-100), besonders ausführlich dabei die «Verwendung der EJL im
Neuen Testament» und in der alten Kirche (mit der sich Vf. bereits in FZPhTh 31

(1984), S. 343-377) eingehend beschäftigt hat), weniger ausführlich, aber dennoch ihre
Grundlinien aufzeigend, die Exegese der Scholastiker, der Reformatoren und der Zeit
danach bis zu B. Duhms klassischen Jesajakommcntar (1892, 51968), von dem an Vf.
dann nichts mehr von der Geschichte der Auslegung, sondern der Erforschung der EJL
spricht. Die Aufarbeitung der «Erträge der Forschung seit 1892», chronologisch in vier
Abschnitte (LB. Duhm, 2. von Duhm zu Mowinckel, 3. von Mowinckel bis 1950, 4.
letzte Entwicklungen und Tendenzen) und einen Exkurs zur Arbeit der skandinavischen
Schule gegliedert, bildet den Gegestand des vierten Kapitels resp. des zweiten Hauptteiles

des Buches (S. 101-167). Mit einer Behandlung einzelner, kontrovers diskutierter
wichtiger Textstellen (S. 168-184) und theologisch relevanter Sachverhalte und Aussagen

in den EJL (S. 185-195) schliesst Vf. seinen breit angelegten Forschungsbericht ab,
der des in ihm aufbereiteten Materialreichtums wegen alle Bewunderung verdient.

Es ist dem Vf. in seinem Buch nicht nur gelungen, auf angesichts der zu bewältigenden

Stoffülle minimalen Raum ein Maximum an zuverlässiger Information unterzubringen,

sondern diese zugleich so geordnet vorzutragen, dass dem Leser die Vielfalt in der

Auslegungsgeschichte der EJL ebenso überschaubar wird, wie es ihm der in die Hand
gegebene Kompass gestattet, die zuweilen verschlungenen Wege der Forschung mühelos
nachzugehen. Eine Leistung, für die man Vf. zu bleibendem Dank verpflichtet ist!

Besonders hingewiesen sei hier noch auf die beigegebene vorzügliche Bibliographie
(S.XVII-XLIII), die - so Vf. s Bemühen -«ab 1892 vollständig sein» möchte, um «die
Nützlichkeit der Arbeit entscheidend» mitzubestimmen. Zu ergänzen wären vielleicht
noch folgende zwei Titel, die mir gerade untergekommen, in die Bibliographie aber
(noch) nicht aufgenommen worden sind: Joel E. Rembaum, The Development of a
Jewish Exegetical Tradition regarding Isaiah 53, in: HThR 75 (1982), S.68-101, und
Douglass J. Moo, The Old Testament in the Gospel Passion Narratives, Sheffield 1983,
S.79-172: The Use of the Isaianic Servant Songs in the Gospel Passion Texts.

S. Schreiner

Schmuel Daum, PENÎNÊ TORA. Rabbinische Weisheiten zum Pentateuch. Bd. 2:

Leviticus-Numcri. Basel: V. Goldschmidt, 1986.

Wieder legt der bewährte Rcligionspädagoge eine fast 500 Seiten starke Sammlung
vorwiegend nachtalmudischer Überlegungen zur Bibel vor, die auch dem Kenner eine
Fülle oft schwer zugänglicher Texte erschliesst. Verschiedene geistige Tendenzen im
Judentum der Neuzeit, die einander aufs schärfste bekämpft hatten, sind hier friedlich
vereinigt, alle unter dem breiten Dach des traditionellen Judentums (das nicht-traditionelle

wird nur am Rande, in sehr milder Polemik, erwähnt). An Selbstkritik fehlt es

jedoch keineswegs; im Gegenteil: Grosse Persönlichkeiten kritisieren ihre eigene
Gemeinschaft, nicht minder grosse sich selbst, wobei freilich die Grenzen erlaubter Kritik
immer wieder aufgezeigt werden. (Ganz grossartig die Demaskierung eines «Moralpredigers»,

S. 150 f.) Viel ist hier die Rede von wahrer und falscher Bescheidenheit,
ichbezogener Frömmigkeit und sozialer Verantwortung und vom oft schwierigen Lob des
verheissenen Landes. Immer wieder kommt die grosse Lebensklugheit der Rabbiner

188



zum Vorschein, die aus der Tora leben und sie vom Leben her zu deuten wissen; so z.B.
in der Alkoholtherapie, S. 63 f.

Wie scharf die Kritik an der Unfähigkeit, sich auf ein Datum für die Erinnerung an
den Holocaust zu einigen, ist (S. 312), ergibt sich bei nochmaliger Lektüre der erschütternden

Widmungen, die den Band eröffnen. Es ergibt sich aber auch das Tröstliche der
Hoffnung auf Frieden, die mit dem Ganzopfer (griechisch: holokauston) als Friedensopfer

unlösbar verbunden ist (S. 42-45).

Autor und Verlag verdienen unseren Dank für ein volkstümliches, sehr gut
gedrucktes und solide ausgestattetes Buch, das wohl geeignet ist, jüdische Gedanken zu
verbreiten.

S. Lauer

Yehoschua Amir, STUDIEN ZUM ANTIKEN JUDENTUM, Frankfurt/M.-Bern-New
York: Verlag Peter Lang 1985 Beiträge zur Erforschung des Alten Testaments und
des antiken Judentums, Bd.2), VIII. 123 S. pb.

Wie M. Mach im Geleitwort (S.I-VI), das zugleich als ein Geleitwort für die
gesamte neue, von M. Augustin initiierte, unterdessen bereits auf einige Bände
angewachsene Schriftenreihe konzipiert ist, zum Anliegen dieser Schriftenreihe schreibt, ist
es ihr darum zu tun, hebräische Bibel und antikes Judentum nicht einfach nur nebeneinander

zu stellen, vielmehr sollen sie in Beziehung zueinander gesetzt und gesehen
werden, um auf diese Weise jene traditionelle Trennung des «Alten Testaments» von
den Schriften des Frühjudentums zu überwinden, die zwischen ihnen konstruierte, bis in
die wissenschaftliche Arbeitsteilung hinein verfolgbare Kluft zu überbrücken. Für eben
dieses Anliegen - so Mach - haben Y. Amirs im vorliegenden Band vereinigte, zuvor
zumeist hebräisch veröffentlichte, nun aber eigens vom Vf. für diese Ausgabe übersetzte
und damit überarbeitete Studien etwas geradezu Programmatisches: Um das Verstehen
des Judentums zwischen der hebräischen Bibel und der rabbinischen Zeit bemüht,
wollen und sollen sie gerade den «Zusammenhang der Hebräischen Bibel sowohl mit
der Welt der Rabbinen als auch mit dem jüdischen Hellenismus» beleuchten.

Der erste Aufsatz gilt «Psalm 119 als Zeugnis eines proto-rabbinischen Judentums»
(S. 1 -34), in dem Vf. «die älteste Urkunde», die «die spezifisch rabbinische Art jüdischer
Frömmigkeit bezeugt», findet. Gestützt auf eine sorgfältige Analyse der sprachlichen
Mittel und Ausdrucksformen des Psalmisten, zeigt Vf. darin die Veränderungen auf, die
sich «in der Tiefe der jüdischen Religiosität» abgespielt haben, indem mit der Torah,
wie sie in Ps 119 geschildert, besungen wird, «ein neuer Brennpunkt religiöser Beziehung

entstanden ist», der allerdings - anders als in der SapSal -hier «keine Sperrfunktion
hat gegen die primäre religiöse Beziehung, also die zu Gott selbst»; denn die Torah

als Bezugspunkt wird nirgends verselbständigt, sie bleibt stets Seine, Gottes Torah, und
wenn der Psalmist sie preist, in ihr/nach ihr forscht etc., dann nur, weil sie eben Seine
Torah ist, die ihm den Weg zu Ihm weist. - Ein Kapitel beinahe dualistisch anmutender
Mythologie, das im Tod den Repräsentanten des Satan sieht, den seine «menschlichen
Parteigänger», d.i. «die Bösen», zu ihrem Fürsten erhoben und auf die Erde eingeladen
haben, ohne dass er auf ihr jedoch ein Reich zu errichten vermochte, zeichnet Vf. in
seiner Untersuchung der «Gestalt des Thanatos in der «Weisheit Salomos» (S. 51-82)
nach. - In «Doch ein griechischer Einfluss auf das Buch Kohelet?» (S. 35-50) macht Vf.
wahrscheinlich, dass Kohelets lia-kol hevel ein hebräisches Echo auf des Kynikers Mo-
nimos typhon einai pänta sein kann, das ihm die Menanderkomödie «Kippekomos», die
das Monimos-Zitat überliefert, vermittelt haben mag. - Am Beispiel von Sib III 520-572

189



illustriert Vf. in «Homer und Bibel als Ausdrucksmittel im 3. Sibyllininenbuch» (S. 83-

100), wie der Autor der Sib bewusst Assoziationen sowohl an biblische als auch homerische

Texte erweckt bzw. in sie eingebaut hat, um durch «das Ineinanderspielen der
beiden klassischen Welten, Homers (und Hesiods) einerseits und der Bibel andererseits»,

seinem Werk «besondere Sinnmomente» zu verleihen. - In «Der Begriff Ioudais-
mös - zum Selbstverständnis des hellenistischen Judentums» (S. 101-113) macht Vf.
deutlich, dass ioudaismôs vier Aspekte in sich vereint (1. ist er «als ein Umkreis gedacht,
der alles jüdische Leben umschliesst», 2. meint er die Norm, die Regel, an die man sich

zu halten hat, 3. drückt er deren ethischen Wert aus, und 4. bezeichnet er die Lehre,

genauer talmud torah), die nach dem Verständnis der hellenistischen Juden in nômos
und pätrios philosophia zusammengefasst werden können. Die letzte Studie versucht
«Das jüdische Paradox auf dem Hintergrund der hellenistischen Judenfeindschaft» (S.

114-123) aufzuhellen, die Tatsache, dass die Juden infolge ihres Festhaltens an der
Weisung Dt 6,5 «der hellenistisch-römischen Welt als der Extremfall der deisidaimonia»
und infolge ihres Festhaltens an der Weisung Dt 6,4; 4,39 als zugleich der Extremfall
der atheôtès bzw. asébeia galten.

S. Schreiner

Mordechai Breuer, JÜDISCHE ORTHODOXIE IM DEUTSCHEN REICH 1871-
1918. SOZIALGESCHICHTE EINER RELIGIÖSEN MINDERHEIT. (Eine
Veröffentlichung des Leo Baeck Instituts), Frankfurt/M.: Jüdischer Verlag, 1986, 525 Seiten.

Ganz im Gegensatz zum liberalen, reformorientierten Judentum ist die jüdische
Orthodoxie in Deutschland im Zeitalter von Emanzipation und Assimilation bisher
zum Gegenstand intensiverer geschichtswissenschaftlicher Forschung geworden, wobei
die für die Orthodoxie weit schmalere Quellengrundlage nur eine der Ursachen für
dieses Forschungsdefizit ist. Umso mehr ist der vorliegende Versuch zu begrüssen,
diesen Bereich der deutsch-jüdischen Geschichte aufzuarbeiten.

M. Breuer, mit der Entwicklungsgeschichte der deutsch-jüdischen Orthodoxie nicht
nur wissenschaftlich, sondern auch verwandtschaftlich eng verbunden - er ist ein Urenkel

Samson Raphael Hirschs und Sohn Isaac Breuers - ist mit dem vorliegenden Band
eine sozialgeschichtliche Analyse gelungen, die die jüdische Orthodoxie nicht allein als
eine Negation der Reform begreift und ihre Entwicklung nicht nur als Geschichte einer
isolierten Sondergruppe darstellt. Breuer ordnet die Orthodoxie vielmehr in die für das
deutsche Judentum in der Zeit des Kaiserreichs generell typischen religiös-sozialen
Entwicklungslinien ein, so etwa wenn er den Stellenwert des Konservatismus im öffentlichen

Leben auch vieler liberal dominierter jüdischer Gemeinden schildert.
Die Orthodoxie war als Gesamtphänomen, so zeigt Breuer im Blick auf Kultur und

Wissenschaft, Erziehung und Ausbildung sowie auf Wirtschaft und Gesellschaft nicht
ausschliesslich von der Abwehr aller Neuerungen geprägt, sie suchte auch die Anglei-
chung an die moderne nichtjüdische Umweltkultur soweit dies ohne Übertretung des

Religionsgesetzes möglich erschien. «Sie schloss nicht von innen das Tor der Emanzipation,

sondern Hess ihre Anhänger fast vorbehaltlos an den wirschaftlichen und kulturellen

Errungenschaften der modernen Aussenwelt teilnehmen.
Gleichzeitig rüstete sie sie mit einer Bildungstheorie und einer religiösen

Weltanschauung, die es ihnen ermöglichen sollte, absolute Traditionstreue mit relativer geistiger

Aufgeschlossenheit zu verbinden und das Kulturgut der modernen Aussenwelt in
Nützliches und Unannehmbares zu scheiden.» (S. 5)

So gab es, wenn auch in klar definierten Grenzen, auch innerhalb der Orthodoxie
eine kulturelle Assimilation, die eine Vielfalt orthodoxer Verhaltensformen mit sich

190



brachte. Für das äussere Erscheinungsbild orthodoxer Juden in der nichljüdischen
Öffentlichkeit gilt dies ebenso wie etwa für die i.S. zunehmender sozialer
Gleichberechtigung veränderte Stellung der Frau in der orthodoxen Gesellschaft.

Im Gegensatz dazu stand die gesellschaftliche und gemeindliche Selbstisolation
der Orthodoxie i.S. der Aufrcchlcrhaltung des intensiven traditionell-religiösen
Lebens im privaten Bereich ebenso wie in Schule und Synagoge.

Die Auswahl des Untersuchungszeitraums erweist sich als berechtigt, war doch
diese Phase ein für die Entwicklung der deutsch-jüdischen Orthodoxie zentraler
historischer Abschnitt, der nach Breuer durch zwei gegenläufige Tendenzen
gekennzeichnet war. Einerseits verlor die Orthodoxie an Attraktivität und geriet schon bald
in den Status einer Minderheit: war um 1850 noch mehr als die Hälfte der deutschen
Juden als orthodox zu bezeichnen, so waren es um 1918 noch etwa 10-20 Prozent.
Andererseits vollzog sich gerade in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts eine, von
Breuer ausführlich nachgezeichnete bemerkenswerte organisatorische Modernisierung

und religiöse Vitalisierung der Orthodoxie, deren Selbstbewusstscin durch ihre
Minderheitenposition eher gestärkt als geschwächt wurde.

Das politische Verhalten der Orthodoxie wird im vorliegenden Band nur
kursorisch behandelt, soll demnächst aber Gegenstand einer speziellen Studie Breuers
werden. Ein Literaturverzeichnis und ein ausführlicher Anmerkungsteil mit sehr
zahlreichen Quellenverweisen beschliessen den gelungenen Band.

T. Rahe

Trade Maurer. OSTJUDEN IN DEUTSCHLAND 1918-1933. (Hamburger Beiträge
zur Geschichte der deutschen Juden. Bd. 12), Tübingen: Christians Verlag. 1986. 972
Seiten.

Mit dieser Dissertation, die den 1986 erstmals verliehenen Fritz-Thcodor-Ep-
stein-Preis des Verbandes der Osteuropahistoriker erhielt, legt Trude Maurer zu
einem von der Forschung stark vernachlässigten Gebiet der deutsch-jüdischen
Geschichte eine ausführliche und gründlich gearbeitete Untersuchung vor, die den Rang
eines Standardwerkes beanspruchen darf. Anders als die bislang viel zitierte Arbeit
Adler-Rudels basiert sie auf reichhaltigem archivalischem Quellenmaterial deutscher
und israelischer Archive sowie einer Auswertung amtlicher Veröffentlichungen und
zahlreicher zeitgenössischer Zeitungen und Zeitschriften jüdischer wie nichtjüdischer
Provenienz.

Nach einer differenzierenden Betrachtung zum Begriff des «Ostjuden» und
einem Forschungsüberblick zum Phänomen der ostjüdischen Einwanderer in den
westlichen Ländern wendet sich Maurer der Bedeutung des Ersten Weltkriegs, der für
viele deutsche Soldaten zum ersten Mal eine direkte Begegnung mit dem Judentum
Osteuropas mit sich brachte, für das Verhältnis jüdischer und nichtjüdischer Deutscher

zu den Ostjuden wie auch der in diesem Kontext beginnenden öffentlichen
Debatte über die «Osljudenfrage» zu. Die deutsche Politik gegenüber den Ostjuden
im Ersten Weltkrieg wird relativ knapp behandelt, ist sie doch in Egmont Zechlins
Studie bereits ausführlich behandelt worden.

In einer demographischen Skizze werden die wichtigsten Wanderungsprozesse
sowie die Bcvölkerungs- und Sozialstruktur der Ostjuden in Deutschland dargestellt
und analysiert, wobei wie auch in anderen Teilen der Arbeit Preussen zu Recht im
Mittelpunkt des Interesses steht, lebten hier doch 1925 fast 71 Prozent der ausländischen

Juden im Deutschen Reich. Auch wenn die in Deutschland lebenden Ostjuden,
deren

191



Anteil an der jüdischen Gesamtbevölkcrung in der Weimarer Zeit zwischen 15 und 20
Prozent schwankte, in mancherlei Hinsicht keine homogene Gruppe bildeten, so
waren sie doch im Gesamtvergleich mit den deutschen Juden eine deutlich
unterscheidbare Gruppe: sie waren durchschnittlich jünger, hatten in den bestehenden
Familien eine höhere Geburtenrate, stellten einen höheren Anteil in Industrie- und
Handwerksberufen, neigten politisch eher zum Sozialismus und/oder zum Zionismus
und religiös eher zur Orthodoxie.

Den Schwerpunkt der Arbeit bildet - vor dem Hintergrund des primär negativ
geprägten Bilds der Ostjuden in der öffentlichen Meinung - die deutsche Politik
gegenüber den Ostjuden in der Weimarer Republik, die in ihren wichtigsten Konzeptionen

und Aktionen, aber auch ihren juristisch-institutionellen Aspekten behandelt
wird. War die Weimarer Republik einerseits von jenen politischen Kräften getragen,
die traditionell die staatsbürgerliche Gleichberechtigung der Juden und das Asylrecht
verteidigten und legte das deutsch-polnische Verhältnis eine liberale Politik gegenüber
den Ostjuden aus aussenpolitischen Gründen nahe, so gab es doch beträchtliche
innenpolitische Antriebskräfte, die nicht nur aus dem antisemitischen Lager kamen
und nicht zuletzt unter Hinweis auf die ökonomischen Probleme Deutschlands eine

gegen die Ostjudencinwanderung gerichtete Politik forderten.

Dem vielgestaltigen Verhältnis zwischen deutschen Juden und Ostjuden innerhalb

des Deutschen Reiches ist schliesslich das letzte Kapitel gewidmet, das sich dem
sozialen Hilfswerk für die Ostjuden ebenso zuwendet wie deren Rolle in den
jüdischen Gemeinden und Organisationen und ihrer Bedeutung für Kultur und Selbstverständnis

der deutschen Juden. Das Verhältnis zwischen deutschen und Ostjuden war
insgesamt, so das Fazit Maurers, von Ambivalenzen geprägt, einerseits von einer
sozialen Distanzierung seitens der liberalen Mehrheit der deutschen Juden, für die die
wenig assimilierten Ostjuden die Erinnerung an die voremanzipalorische Ghettoexistenz

repräsentierten, deren Anwesenheit den Antisemitismus in Deutschland nur zu
verstärken schien, andererseits von einem einmütigen öffentlichen Engagement
zugunsten der Ostjuden in dem Bewusstscin, dass die Angriffe auf diese letztlich allen
Juden galten. Trotz aller sozialen Distanzierung gab es zugleich auch ein verstärktes
Interesse an der ostjüdischen Kultur, das gemeinsam mit der Notwendigkeit der
Verteidigung der Ostjuden die jüdische Komponente im Bewusstsein der deutschen
Juden stärkte.

T. Rahe

KORR1GENDA: zu JUDAICA 2 (1987) S.l 17 unten:

Der von Franz Rosenzweig und Ernst Simon so bewunderte Nobel war Nehemiah
Anton Nobel. Josef Nobel, Autor von Thabor, war Nehemiahs Vater (J.J. Petuchows-
ki)

BIBLIOGRAPHIE und ZEITSCHRIFTENÜBERBLICK werden in Nr. 4 (1987)
fortgesetzt!

192


	Rezensionen

